عربي عبارت اعراب اورارد ورحبه كيساته

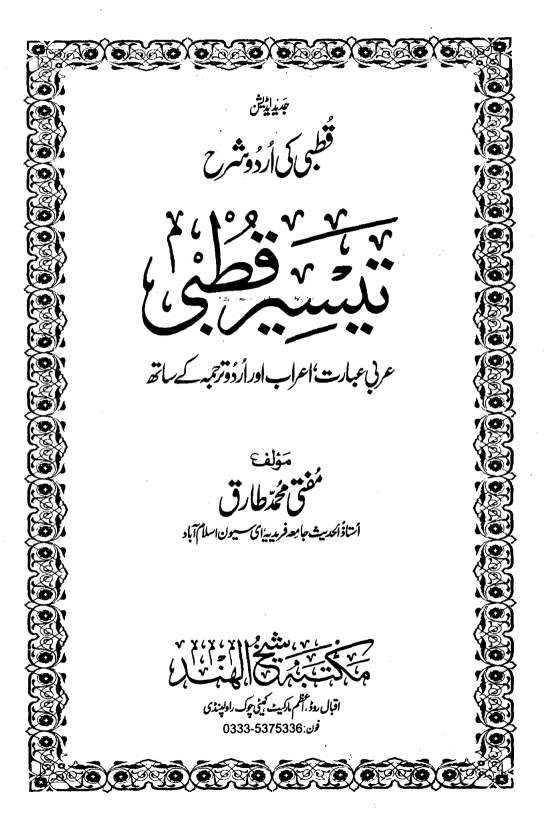




مَوْلفَ مُفنی مُحُدِّطِارِق اُسْاذُائدیثِ جامِعہ فریدیۂ اسلام آباد

مَنْ الْمُنْ ا

اقبال رودْ، أَقَلَمُ مَارَكِيثُ بَيْنِ جِكَ رُولِيِنَدَى -فون:5375336



# جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

كمتبه فيخ البند، اقبال رود ، اعظم ماركيث كميثي چوك راولپندى 5375336-0333

مكتبة فريديداى سيون اسلام آباد

كتب خاندرشيديه، راجه بازار ، راولينثري

اداره إسلاميات اناركلي لاجور

دارالاشا حت اردوباز اركراجي

ادارة المعارف احاطه دارالعلوم كراجي نمبرهما

قدى كتب خانه بالقابل آرام باغ كراجي

مكتبه عمرفاروق شاه فيصل كالوني كراجي

مكتبه سيداحمه شهيدار دوبازارلا مور

اسلامي كتب خاندار دوبازارلا مور

مكتبه سيداحم شهيدا كوزه خنك

# فهرست

| r        | بحال                                                  |
|----------|-------------------------------------------------------|
|          | ب                                                     |
| ۵        | لفظ:استاذ محترم جناب مفتى محمد خالدصاحب دامت بركافتهم |
|          | فا: شهيداسلام خفرت مولا تامحرعبدالله صاحب رحمدالله أ  |
| <b>A</b> | ن کی ابتدائیات                                        |
| <b>A</b> | طق کے مراحل تدوین                                     |
| ٩        | ن عالم اسلام میں                                      |
| J•       | عاضر میں علم منطق کی ضرورت اور محقق علاء کی آراء      |
| <u></u>  | هميه كيمولف كخضرے حالات                               |
| m        | ڣ                                                     |
| m        |                                                       |
| <u></u>  | پھمسیہ کی چندشروح اور حواثی کے نام                    |
| Ir       | بِ قطبی کِمختصر سے حالات نام ونسب                     |
| ır       | انی'' کہنے کی وجہہ                                    |
| ır       | بل علم                                                |
| IF       | مقام                                                  |
| ۱۵       |                                                       |
| ۱۵       | نات                                                   |
| ١۵       | بهذاکی انهیت                                          |
|          | ) کے حواثی                                            |
|          |                                                       |
|          | ںالفاظ کی وضاحت                                       |
|          | ·····2                                                |
| iA       | ماره كالغوى اورا صطلاحي معنى                          |
| IA       | ماره کے ارکانا                                        |

| 19         | استعاره کی اقسام                                                               |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| **         | لغوى تشر ت <sup>ح</sup> و وخيت <b>ت</b> أ                                      |
| ۲٠         | عبارت مذكوره مين استعارات                                                      |
| ri         | لغوی تشریح                                                                     |
|            | استعارات                                                                       |
| ۲۲         | لغوى شخقيق                                                                     |
|            | استعارات                                                                       |
|            | لغوی شخقیق                                                                     |
| ۲۴         | تشریخ                                                                          |
| ۲۴'        | استعارات :                                                                     |
| ۲۵         | لغوی محقیق                                                                     |
| ro         | تشریخ                                                                          |
|            | استعارات                                                                       |
| ۲۲         | قائده                                                                          |
| ۳          | استعارات                                                                       |
|            | لغوي تحقيق                                                                     |
| ۳۰         | تشریخ                                                                          |
|            | استعارات                                                                       |
| ۳۱         | رساله همسيه كےمتن كا آغاز                                                      |
| <b>m</b> r | لغوی شخقیق آ                                                                   |
| ۳۵         | - تغریخ                                                                        |
| ۳۸         | رساله همسیه کی ترتیب                                                           |
| ۳۸         | حفرگی اقسام                                                                    |
|            | مقدمہ سے کیام راد ہے                                                           |
|            | شروع فی انعلم نصورعکم پرموقوف کیول<br>نه                                       |
| ٣٩         | نظراوراس کا جواب<br>شروع فی انعلم کے لیے جاجت الی امنطق اوراس کے موضوع کا بیان |
|            | شروع فی العلم کے لیے حاجت الی المنطق اور اس کے موضوع کا بیان                   |
| ٠ ١٣١      | موضوع کی بحث کوعلیجد ہ کیوں بیان کیا                                           |

. •

.

| ۳۱             | بحث کی ابتداکس چیز ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rz             | علمی کی تقتیم اولی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                | تصوروتفىدىن كأملسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| m              | تصور فقط اور تصديق أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ፖለ             | تصور فقط کی اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| rq             | تصديق كي اقسام أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| r9             | تصور فقط اور تقدر كن مين دود و چيزين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| rg             | مطلق تصوري تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| rq             | هو خمير كيمرجع مين چنداحتال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۵٠             | ييقسور فقط كي تعريف نهيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵٠             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵٠             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵٠             | مطلق نصوری تعریف قرار دینے میں حکمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۵۱             | تقلم کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۵۱             | تھم کے بارے میں اختلاف اور قول محقق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| or             | امام رازی اور حکماء کے اقوال کے درمیان وجوہ فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| or             | تقشیم شهور سے عدول کیوں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ar             | تقسيم شهور پر پېلااعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| or             | فتم مقسم اور شيم كاصطلاحي معانى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۶r             | ميرسيدي شخقيق ألمسيدي شخقيق ألمسيدي أعتقت المستسيدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| or             | تقسیم شهور بردوسرااعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۶۸ <sub></sub> | and the second s |
| ۶۸ <sub></sub> | بدینی اورنظری کی تعریفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                | متن میں دوکل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٩             | يہاں دودعوے ہيں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y÷             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٠             | دورکی تعریف اوراس کی اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y•</b>      | تشليل كرتعورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ٧٠   | تصور وتقىدىق كى تخصيل بطريق الدور                                                                               |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . *1 | تصوروتقىدىق كى تخصيل بطرأتة تتلسل                                                                               |
|      | بعض تصورات ونفيد يقات بديبي اوربعض نظري                                                                         |
|      | نظری کاحصول کس ہے؟                                                                                              |
| Y9   | المنافق |
| ۷٠,  | جمع کے بارے میں منطق میں قاعدہ کلیہ                                                                             |
|      | تعریفات میں مشترک الفاظ سے اجتناب ضروری ہے                                                                      |
| 41   | علل اربعه کی وجه حصر                                                                                            |
| ۷۲   | فکر کی تعریف میں علل اربعہ                                                                                      |
| ۷۲   | ى كارطيب م                                                                                                      |
| ۲۳   | منطق کے لغوی اور اصطلاحی معنیٰ                                                                                  |
|      | قانون کے لغوی اورا صطلاحی معنیٰ                                                                                 |
|      | تعریف منطق میں قیو داحتر ازی                                                                                    |
| ۷۴   | منطق كى تعريف بارسم                                                                                             |
| 44   | کل علم منطقَ بدیمی یا نظری                                                                                      |
| LL   | فن مناظره کی چندا صطلاعات                                                                                       |
|      | معارضه کی تقریری                                                                                                |
|      | معارضه کا پېلا جواب                                                                                             |
|      | معارضه کا دوسرا جواب                                                                                            |
|      | معارضتين                                                                                                        |
| ۷۹   | نفس مسئله کی وضاحت                                                                                              |
|      | بحث ثاني                                                                                                        |
| ۸۳   | مطلق موضوع كي تعريف                                                                                             |
| · ^  | عوارض ذا تنير                                                                                                   |
|      | چه عوارض                                                                                                        |
| AY   | منطق كأموضوع                                                                                                    |
|      | معلومات تصوریه کے احوال کی تفصیل                                                                                |
| A.Z. | معلومات تقييديتيه كاحوال كاتفصيل                                                                                |

| 92   | منطقی کی نظر دو چیزوں میں                |
|------|------------------------------------------|
|      | موصل الى التصور ك مباحث كي تقديم         |
| 91-  | تفديق تضور کي مختاج ہے                   |
|      | تصور شی کی چارصور تیں                    |
| 91~  | ووفا کر ہے                               |
| 1-1- | پہلامقالہ مفردات میں ہے                  |
| 1•1  | دلالت سے ابتداء اور اس کی تعریف          |
| 1+1~ | دلالت لفظيه كي اقسام                     |
| 1+1  | دلالت غيرلفظيه كي اقسام                  |
| 1•4  | ''وضع'' کی تعریف                         |
|      | مقصود کونکی دلالت ہے                     |
| 1-0  | دلالت لفظيه وضعيه كي تعريف               |
| 1-4  | دلالت لفظيه وضعيه كي اقسام               |
|      | دلالت مطابقيه كي تعريف                   |
| 1-4  | دلالت تضمنيه كي تعريف                    |
| 1-4  | ولالت التراميكي تعريف                    |
|      | وجوه شميه                                |
|      | دلالات الشمين توسط الوضع "كى قيد         |
|      | ولالت مطابقيه دلالت تقممنيه سے ٹوٹ جاتی  |
|      | ولالت مطابقيه دلالت التزاميه سے ٹوٹ جاتی |
| 1+9  | ولالت تقهمنيه ولالت مطابقيه سے ٹوٹ جاتی  |
| 1+9  | ولالت التزاميد دلالت مطابقيه سي وث جاتى  |
| 11+  | شارح کے نزد یک ثابت نہیں                 |
| 111  | ولالت التزاميدين الروم ويني اشرط ب       |
| 111  | لزوم کی اقسام                            |
|      | ولالت التزاميه مي لزوم ذبني كي شرط كيون  |
| 1114 | لروم ذینی کی اقسام                       |
| IIM. | لزوم خارجی شرطنهیں                       |

|   | IIa         | ''عَمَی'' کی تعریف                       |
|---|-------------|------------------------------------------|
|   | 110         | ''عَمٰی'' کی''بِصُر'' پرکونبی دلالت ہے   |
|   | IIA         | ولالات تلشہ کے درمیان سبیں               |
|   | · (14       | مطابقی تصمنی توشکره نہیں                 |
|   | 119         | مطابقی کاالتزامی کوستگرم ہوناغیریقینی ہے |
|   | 119         | لازم کی اقسام                            |
|   | IF*         | ایام رازی کا''زع''                       |
|   | 171         | تھمٹی التزامی کوشکر مہیں ہے              |
|   | Iri         | ماتن کی عبارت میں تسامح                  |
|   |             | التزامی تضمنی کوشکر تنہیں ہے             |
| • |             | دونو ک تابع میں                          |
|   |             | حيثيت کي قيد                             |
|   |             | وفي هذ االبيان نظر                       |
|   |             | مطلوب ثابت نہیں ہوا                      |
|   |             | مرکب کی تعریف<br>مرکب کی تعریف           |
|   |             | ر ب مرکب میں حیارامور                    |
|   | ira         | * */.                                    |
|   |             |                                          |
|   |             | مر کب کی مفرد پر تقتریم کیوں             |
|   |             | •                                        |
|   | #F <b>a</b> | لفظ مفرد کی اقسام اوران کی وجه حصر       |
|   |             | ''اداة'' کی دومثالیں<br>کا سب ت          |
|   | <b>FY</b>   |                                          |
|   |             | میرسیدی شختیق<br>دبما به به سر به        |
|   | #Z          | ''کلمہ'' کامرکب ہونالازم آتا ہے          |
|   |             | وجوه تسميه                               |
|   |             | اسم کی اقسام                             |
|   |             | منقول کی اقسام                           |
|   | וריר        | وجوه تسميه اوروجوه ثلثه                  |

| IPY       | مرادف ومباین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Irz       | ترادف کے لیےاتحاد فی المفہوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۵۱       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 10r       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ior       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| lar       | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ior       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 104       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 104       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IDA       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IDA       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 109       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 109       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| HT        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ING.      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| וארי      | The second secon |
| ۱۲۵       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 176       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 140       | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ÍYY       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IYY       | ماتن كافن منطق ہے خروج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 149       | کلی کی قتم دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ∠•        | ان الروز المستقدمة ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Kr        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| K4        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>∠9</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IA1       | 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Mr        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | وں <b>ے، بیر رہ</b> ں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| IAT         | اجزاء مفرده میں کلام ہے                                                                  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۴         | فقبل کی تعریف                                                                            |
| ۱۸۵         | ِ ''فصل'' کی تعریف پراعتراض اوراس کا جواب                                                |
| ۱۸۵         | بعل كالحمل                                                                               |
| I۸۸         | على في اقسام                                                                             |
| I۸۸         | قرب وبعد كالمتباركس فصل مين                                                              |
| IAA         | متساوی امورے ماہیت کی ترکیب                                                              |
| 191         | عرض لا زم اور مفارق                                                                      |
| 191         | عرض لازم کي اقسام                                                                        |
| 191         | عرض لا زم كي نقسيم پراعتراض وجواب                                                        |
| 190         | لازم ما پيت كي اقسام                                                                     |
| 197         | لازم کی تقسیم پر'' نظر''                                                                 |
|             | لا زم بین کادوسرامعنی                                                                    |
| 197         | عرض مفارق کی اقسام                                                                       |
|             | خاصه اور عرض عام کی تعریفات                                                              |
| <b>***</b>  | كليات كى ريتعريفات رسوم بين ياحدود                                                       |
|             | حمل کی اقسام                                                                             |
| 141         | کلیات کاانحصار پانچ میں                                                                  |
|             | فصل ثالث مباحث كلي مين                                                                   |
| 201         | کلی و جود خارجی کے لحاظ ہے ۔<br>سرا سرون میں میں اور |
|             | کلی طبعی منطق عقلی<br>                                                                   |
| 4-4         | وچىشمىيە                                                                                 |
| 4+4         | کلی طبعی خارج میں موجود ہے<br>سار دیسہ میں                                               |
| <b>r•</b> ∠ | كلى منطق وعقل كاوجود في الخارج.<br>كا                                                    |
| 11-         | للبين كے درميان چارسبتيں                                                                 |
| 11+         | نىب اربعه كےمراجع<br>نىبتوں كااعتبار صرف كليين ميں كيوں<br>** - رينقه هند - د :          |
| 711         | نسبتوں کا اعتبار صرف صلیمین میں کیوں                                                     |
| 714         | تساوی کی نقیصین میں نسبت                                                                 |

|   | ria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عموم وخصوص مطلق كي تقيضين مين نسبت       |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
|   | r19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عموم من وجه كي نقيضين مين نسبت           |
|   | rri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | متبائنین کی تقیصین کے درمیان نبت         |
|   | rrr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جزئي كے دومعني                           |
|   | rrr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كلى حقيقى واضافى                         |
|   | rra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تقابل کی اقسام                           |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جزئی اضافی کی تعریف پر' نظر،،            |
|   | rry                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كلى حقيقى واضافى كے درميان نسبت          |
|   | rry                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جزئي حقیقی اور جزئی اضافی کے درمیان نسبت |
|   | rrq                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نوع حقیقی اورنوع اضافی                   |
|   | <b>rr</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | انواع هیقیه کے مراتب نہیں                |
|   | <b>PPT</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | انواع اضافیه کے مراتب                    |
|   | rrr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | نوع کی تقسیم اور انداز سے                |
|   | ms                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مراتب اجناس                              |
|   | 77" Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | جنں اور نوع کے مراتب میں چند فرق         |
|   | rma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نوع اضافی اور حقیقی کے درمیان نسبت       |
|   | Y/Y+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ماہوکے جواب میں تین چیزوں کا خصاص        |
|   | <b>*</b> ["]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | باہوکے جواب میں دلالت التزامی متروک ہے   |
|   | rrr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ ,                                      |
|   | rrr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جنس عالی کے لیے قصلِ مقوم و مقسم         |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نوع ساقل کے لیے قصول                     |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | متوسطات کے نصول                          |
|   | rra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فصل رايع تعريفات ميس                     |
|   | ra•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | معرف بالكسرين بإنج احمال                 |
| • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تعريف كاجامع ومانع يامطر دومنعكس مونا    |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | قول شارح اورمعرف کی اقسام                |
| • | and the second s | معرف بالكسر كانحصار جارمين كيون          |
|   | raa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اقرامارية مين طريق حصر                   |

| raa        | تعریف کی وجوه اختلال                               |
|------------|----------------------------------------------------|
| ro9        | تعريف مين كفظى اغلاط                               |
| ryr        | دوسرامقالد تضایا اوران کے احکام کے بیان میں        |
| ryr        | ''نضیه، کی تعریف                                   |
| rar        | <b>/</b>                                           |
| ryy        | حمليه وشرطيه كي دوسر انداز يست تعريف اوراس پر كلام |
| r49        | شرطيه كي اقسام                                     |
| ₩•         | منفصله کی اقسام                                    |
| rz r.      | پہلی بحث جملیہ می <i>ں</i>                         |
| 120        | قضیهملیه کی ترکیب                                  |
| 127        | رابطهاوراس کی اقسام                                |
| 722        | قضيحمليه كي تقييم رابطه كے لحاظ سے                 |
| rza        | قضیتملیه کی دوسری تقسیم نسبت حکمیه کے اعتبار سے    |
| ra r       | - 1                                                |
| rar        | محصوره کی اقسام                                    |
| raa        | محصورات اربعه کے اسوار                             |
| raa        | <b>* • · · ·</b>                                   |
| MY         | اشكال وجواب                                        |
| r9+        |                                                    |
| rq•        |                                                    |
| rq•        | علوم ميں طبعيات كاعتبار نہيں                       |
| rgr        | مهملهاورجز ئييين تلازم                             |
| r92        | موضوع ومحمول كالمختفر تعبير                        |
| r9A        | ج اورب میں مفہوم ومصداق کے لحاظ سے جاراحمال        |
| <b>***</b> | ذات موضوع ، وصف موضوع اورعنوان موضوع كامطلب        |
| t*+1       |                                                    |
| ٣٠١        | وصف موضوع كاذات موضوع پرصدق بالامكان يابالفعل      |
| ٣٧         | قضيه هيقيه اورخارجيه                               |

| r-A         | عقدونتی ارحل میں کون سااتصال ہے                        |
|-------------|--------------------------------------------------------|
|             | ميرسيدي خيق                                            |
| mi+         | بعض شخوں میں سہو                                       |
| ۳۱۰         |                                                        |
| prifer      | • •                                                    |
| mir         | موجبه جزئية هقيه وخارجيد كدرميان نسبت                  |
| ria         | سالبه كليدهيقيه وخارجيد كردرميان نبعت                  |
| r16         | سالبه جزئيه هيندوفار بيدك درميان نسبت                  |
| mk_         | بحث سوم: معدوله ومحصله مين                             |
| r19         | قضيدكم وجبادرسالبهوني كادارومدار                       |
| rra         |                                                        |
| P72         | سالبه بسيطه اورموجيه معدولة المحمول كيدرميان معنوى فرق |
| rrq         | 10.91                                                  |
| rrr         | · •                                                    |
| rra         | تغنيه بسيطه اورمر كهه                                  |
| <b>rr</b> q | (۱) ضروريه مطلقه كي تعريف                              |
| rrq.        | * */                                                   |
| ٣/٠٠        | ضروربيه مطلقه اوروائمه مطلقه كدرميان نسبت              |
| mro         | (۳) مشروطه عامه کی تعریف                               |
| rra         | _                                                      |
| mry         | سبتیں                                                  |
| <b>۳</b> 12 | <b>*</b> /                                             |
| mm          | • •                                                    |
| mrx         | (۵)مطلقه عامه کی تعریف                                 |
| mrs         | •.                                                     |
|             | (۲) مکنه عامه کی تعریف                                 |
| mrq         | . •.                                                   |
|             | قضایاموجیہ بسیط کانقشہ مثالوں کے ساتھ                  |

| mor                                                                | مر کبات(۱)مشروطه خاصه                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| mar                                                                | مركبه مين ايجاب وسلب كااعتباركس طرح موكا                                                                                       |
| ror                                                                | شبتیں                                                                                                                          |
| ray                                                                | (۲) عرفيه فاصه                                                                                                                 |
| ray                                                                | نسبتیں                                                                                                                         |
|                                                                    | فاكده                                                                                                                          |
| maq                                                                | (٣)وجود بيلاضروريه                                                                                                             |
| maq                                                                | نسبتیں                                                                                                                         |
| myr                                                                | (۴) وجود پيلا دائمه                                                                                                            |
| myr                                                                | نسبتیں                                                                                                                         |
| ryo                                                                | (۵) تضيه خاصه وقتيه                                                                                                            |
| <b>٣</b> 47                                                        | خبيتين                                                                                                                         |
| ٣٦٩                                                                | (۲)منتشره                                                                                                                      |
| ٣٧٠                                                                | تسبتیں                                                                                                                         |
| ٣٧٠                                                                | وقتيه مطلقه اورمنتشره مطلقه كي تعريفات                                                                                         |
| r21                                                                | مطلقه وقتیه اور مطلقه منتشره کی تعریفات اوران مین سبتیں                                                                        |
| rz1                                                                | بسائط میں جار کا اضافہ                                                                                                         |
| W CV                                                               |                                                                                                                                |
|                                                                    | (2) مكنه خاصه                                                                                                                  |
|                                                                    | (2) ممکنه خاصه<br>نسبتین                                                                                                       |
| r20<br>r21                                                         | نسبتیں<br>فائدہ                                                                                                                |
| r20<br>r21<br>r22                                                  | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ                                                                          |
| r20<br>r21                                                         | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ                                                                          |
| r20<br>r21<br>r22                                                  | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ<br>فصل ثانی                                                              |
| FZ 0       FZ 4       FZ 2       FAF       FAF                     | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ<br>فصل ٹانی<br>شرطیہ اوراس کی اقسام<br>مصلہ کی اقسام                     |
| FZ 0       FZ 4       FZ 2       FAF       FAF                     | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ<br>فصل ثانی<br>شرطیہ اوراس کی اقسام                                      |
| FZ 0       FZ 4       FZ 2       FAF       FAF       FAO       FAY | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ<br>فصل ثانی<br>شرطیہ اوراس کی اقسام<br>متعلم کی اقسام<br>منفصلہ کی اقسام |
| FZ 0       FZ 4       FZ 2       FAF       FAF       FAO       FAY | نسبتیں<br>فائدہ<br>موجہات مرکبہ کانقشہ مثالوں کے ساتھ<br>فصل ثانی<br>شرطیہ اوراس کی اقسام<br>متعلم کی اقسام<br>منفصلہ کی اقسام |

| ٣٨٧        | ''بحث ثمریف،،                                |
|------------|----------------------------------------------|
|            | منفصلات تُلثه كي اقسام                       |
| mar        | د ومتصله اور چهمنفصلات كے سوالب              |
| <b>F97</b> | شرطيه كيصنت وكذب كامعيار                     |
|            | متعلاز وميهموجيه يحصدق وكذب كي صورتين        |
| mga        | متصلها تفاقيه كےصدق وكذب كى اقسام            |
| <b>799</b> | ,                                            |
| ۴۰۱        | منفصله حقيقيه موجه يحصدق وكذب كي صورتين      |
| r+r        | منفصله مانعة الجمع موجبه كصدق وكذب كي صورتيس |
| r•r        |                                              |
|            | متصلات ومنفصلات ساليد كي صدق وكذب كي صورتيس  |
| ρ•Λ        | شرطيه کے کلی اور جز کی ہونے کامعیار          |
|            | ''اُوضاع، كساته 'امكان، كي قيد كافائده       |
| MI+        | مصله اورمنفصله کے جزئی ہونے کامعیار          |
| ri+        | شرطيه كالخصوصه مجصوره اورمهمله هونا          |
|            | محصورات اربعة شرطيه كے اسوار                 |
|            | شرطیه کی ترکیب کن قضایا سے ہوتی ہے           |
|            | تناقَضَ كَي تعريفِ اوراس كِ فوائد وقيو د     |
| /°F•       | تناقض میں کونسا اختلاف مراد ہوتا ہے؟         |
| rrs        | مخصوصتین میں تناقض کی شرطیں                  |
|            | متاخرين مناطقه كاموقف                        |
| ~m         | اس میں فارانی کی شخفیق                       |
|            | دوتضیہ محصورہ میں تناقض کے لیے ایک مزید شرط  |
|            | دوقضیہ موجیہ میں تناقض کے لیے ایک مزید شرط   |
|            | نقيض کي تعريف وتشريخ                         |
|            | ضرور بيه مطلقه كي نقيض                       |
|            | دائمه مطلقه کی نقیض                          |
| 74         | مشروط عام كي نقيض                            |

| rr2         | عر فيهعامه كي نقيض                              |
|-------------|-------------------------------------------------|
| rra         | موجهات بسيطه كي نقائض كانقشه                    |
| ۳۳۱         | مركبات كليدكى نقائض كابيان                      |
| rrr_        | مر كبات كليدكي نقائض كانقشه                     |
| rr <u>z</u> | مر كبات جزئي كي نقائص كابيان                    |
| rai         | مر کبات جزئید کی نقائض کا نقشه                  |
| rar         | قضيه شرطيه كي نقيض كابيان                       |
| raa         | دوسری بحث عکس مستوی میں                         |
| raa         | , ,                                             |
| ray         | عکس کی دوسری تعریف سےعدول                       |
| ral         | عَسَى كَ تَعْرِيفُ مِنْ بِقَاءِ صِدقَ كَا مطلبِ |
| ral         | عكس مين بقاءالكيف كامطلب                        |
| raq         | ~ 6                                             |
| ۲۲•         | قضیہ کے منعکس ہونے یا نہ ہونے کامطلب            |
| ryr         | ضروريه مطلقه سالبه اور دائمه مطلقه سالبه كاعكس  |
| ۳۲۴         | سالبه ضرور بيركانكس سالبه ضرورييه درست نہيں     |
| ٣٦٤         | سالبه كليەشروط عامدوغر فيه عامه كائلس           |
| <u> </u>    | سالبه كليه شروطه خاصه اورغر فيه خاصه كانكس      |
| MZ1         | سوالب جزئيه كاعكس                               |
| rzy         | موجبات كاعكش                                    |
| r22         | موجبات موجبه كاتكس                              |
| rz9         | وقتبيتان، وجوديتال اورمطلقه عامه موجبه كاعكس    |
| rz9         | موجهات موجبه كليه وجزئيه يعظس كانقشه            |
| MI          | عکس پرتین طریقوں ہےاستدلال                      |
| MY          | ممکنتین کے عمل کابیان                           |
| MAZ         | یج اور فارا بی کاان کے عس کے بارے میں اختلاف    |
| r91         | شرطیات کانگس                                    |
|             | كابيات                                          |
|             |                                                 |

#### نئ بات

یہ حقیقت ہے کہ قطبی کی اس شرح کواللہ تعالی نے محض اپنے فضل وکرم سے اہل علم کے ہاں خوب مقبولیت عطافر مائی ہے، اور اس کی افادیت طالب علم کے سامنے بلا شبدایک مسلمہ حقیقت ہے، لیکن سے قطافر مائی ہے، اور اس کی افادیت طالب علم کے سامنے بلاشبدا کی مسلمہ حقیقت ہے، لیکن سے قطافر وکرنے کے لئے عربی کتاب اس میں اردو ترجمہ کے ساتھ عربی عبارت شامل نہیں تھی جس کی وجہ سے اس سے استفادہ کرنے کے لئے عربی کتاب ضرور دیکھنی پڑتی تھی، اس کمی کو پورا کرنے کی طرف کئی دفعہ توجہ بھی دلائی گئی، پھر بھی سے کام امرا اللی سے مؤخر ہوتار ہا۔

اب اس کی جدید کمپوزنگ میں''عربی عبارت اوراس پراعراب'' کا اضافہ کیا جارہا ہے، تا کہ اس سے استفادہ میں آسانی ہواور کتاب کواچھی طرح سمجھا جاسکے۔

ا پنی بساط کی حد تک اس کی تعیج اور دیگر غلطیوں ہے بیچنے کی ہر ممکن کوشش کی گئی ہے، پھر بھی اگر کسی محتر م قاری کے سامنے اس کی کوئی غلطی سامنے آجائے تو براہ کرم اس کی اطلاح کر دیتا کہ اسکلے ایڈیشن میں اس کی اصلاح کی جاسکے۔

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے اپنی بارگاہ عالی میں اسے قبول فرمائے ، اسے میرے لئے ، میرے والدین اور اساتذہ کرام کے لئے ذریعہ نجات بنائے ۔ آمین یارب العالمین!

طالب دعا

محمرطارق

استاذ حدیث جامعه فریدیه F-1 اسلام آباد و مدیر: جامعه مرنیم للبنات F-10/3 اسلام آباد 0333-5375336

#### عرض حال

آج سے تقریباً آٹھ سال پہلے جب میں نے جامعہ دارالعلوم کرا چی میں درجہ رابعہ میں داخلہ لیا، تو نصاب کی بڑی بڑی کتابوں سے ذہن پرایک بوجھ سوارتھا،ان کے ظاہری جم سے میں دل ہی دل میں بیسوچ رہاتھا کہ بیاتی بڑی بڑی کتابیں کیسے اور کب ختم ہوگا،ان کے مسائل ومضامین کو بجھنا بھی ہوگا اور از بربھی رکھنا ہوگا، غرض اس قتم کے منتشر اور طفلانہ خیالات کا ایک 'دیو' میری ڈئی دنیا میں گردش کررہا تھا۔

یوں تو یہ فکرنساب کی ہرکتاب ہے متعلق تھی لیکن جب قطبی کا خیال آتا تو فکر ونظر کی رفتار غیر معمولی تیز ہو جاتی کیونکہ قطبی درس نظامی کے نصاب کی ان چند کتابوں میں سے ہے جن کے نصور سے طالب علم پر ایک کیکی سی طاری ہوجاتی ہے میں اس کشکش میں درجہ رابعہ کے ایک فریق میں بیٹھ گیا ، ساتھیوں نے بتایا کہ ہمیں جامع المعقول والمعقول حضرت مولانا مفتی محمد خالد صاحب دامت برکاتہم (سابق استاذ جامعہ دار العلوم کراچی) قطبی پر ھائیں گے تواس سے میری ذبنی پریشانی مضمحل پر گئے۔

چنانچہ با قاعدہ اسباق کا سلسلہ چل پڑا، میرے دل میں یہ داعیہ پیدا ہوا کہ قطبی کی تقریر قلم بند ہونی چاہیے،
اس سلسلے میں استاذ محترم سے مشورہ کیا، آپ نے بہت مسرت کا اظہار فر مایا، اور دعا کیں بھی دیں اور فر مایا کہ آپ مجھے دکھایا بھی کریں، چنانچہ میں نے اللہ کا نام لے کریہ کام شروع کردیا، لکھتا رہا، ابتداء کی چند مباحث استاذ محترم کو دکھائی بھی ہیں، سال کے بعد قطبی کی تقریر کی ایک'' تیار ہوگئ جو پھر پاکتان کے بہت سے مدارس میں پھیل گئ،
اس کی افادیت کا جرچا ہونے لگا .....................

کی دوستوں کے کہنے پر فراغت کے بعداس پر میں نے کام شروع کیا، ختم ہونے کے قریب تھا کہ میرا گذرایک' ٹامانوی جگہ' سے ہوا، جہال میں اپنے اس' ملمی سرمای' کواپنے ہی ہاتھوں سے کھو بیٹا، کی ہوئی فصل آگ کی نذر ہوگئی ہم واندوہ کی اس کیفیت کا سیح اندازہ وہی خض کرسکتا ہے جو (اللہ نہ کرے) خوداس قسم کی صور تحال سے دو چار ہوا ہو، اس سے میری امنگوں کو سخت دھچکا لگا، میری وہنی کیفیت یہ ہوگئی کے ددبارہ میں اس کا پی پر کام کرنے کا تصور بھی نہیں کرسکتا تھا، کیکن کچھٹلص احباب سے جب بھی ملاقات ہوتی تو وہ یہ فرماتے:

''مولانا! خداکے لیےاس پرکام کرو، پیطبی کی بہت اچھی کا پی ہے،اس سے بہت فائدہ ہوگا''۔

چنانجیان حضرات کے بار بارمخلصا نداصرار کائی نتیجہ ہے کہ اس وقت آپ کے ہاتھوں میں اللہ کے فضل و کرم سے ''تیسیر قطبی''موجود ہے،اس پر میں تدول سے ان حضرات کاشکر گذار ہوں جزاهم الله احسن الجزاء۔
اس شرح میں اس بات کی کوشش کی گئ ہے کہ ایک طالب علم آسانی کے ساتھ کتاب کا مفہوم سمجھ سکے،اس میں عربی عبارت مع الاعراب کے ساتھ عام فہم ترجمہ ، مختصر مگر جامع تشریح، اورعنوان لگا کرمسائل ومباحث سمجھانے کی

کوشش کی گئی ہے، وہ طویل مباحث جن سے طلبہ کا ذہن عموماً مزید الجھنوں کا شکار ہوجاتا ہے اور جن سے کوئی خاطر خواہ فائدہ بھی نہیں ہوتا،ان سے پہلوتی کی گئی ہے،اگر میں اس مقصد میں کامیاب رہاتو بیری بہت بڑی سعادت

الله تعالى سے دعا ہے كدوه مير اس و نقش اول "كو قبول فر مائے اوراسے مير استاد محتر م اور مير بے اللہ معن اللہ من ال

محمدطارق استاذهدیث و مفتی جامعة العلوم الاسلامیدالفریدید F-7 اسلام آباد دربیع الثانی ۱۲۱۸

#### انتساب

عصرحاضر کی ظیم دینی درسگاه

"جامعه دارالعلوم کراچی"

کنام

جس نے مجھے "اعتدال" کا درس دیا
اور یہی اس کا نمایاں وصف اور خاص امتیاز ہے۔
یااللہ!

علم ومل کے اس سدا بہارگشن کومزید
برگ و بارعطافر ما، اسے گلہائے

رنگار تگ سے مزین فر مااور اسے
قبول ومنظور فر ما۔ آمین

محمد طارق فاضل جامعہ دارالعلوم کراچی

#### يبين لفظ

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

اما بعد: الله تعالى نے اپنے خاص فضل و کرم سے بندہ کو بیسعادت بخشی کہ بندہ عرصہ دس سال تک ملک کی عظیم منفر ددینی درسگاہ ' جامعہ دارالعلوم کراچی' میں شعبہ قدریس وشعبہ افتاء سے مسلک رہا۔

تدریس کے دوران بعض ذہین مختی طلبہ بندے ہے متعلق بعض اسباق کی تقریر قلم بند کیا کرتے تھے۔

اس دوران بنده کے ذمہ "تحریر القواعد المنطقیه فی شرح الرساله الشمسیه" تقی، جو که درس نظامی کی مقبول و متداول وہ کتاب ہے جو کہ یوم تصنیف سے آج تک داخل نصاب چلی آرہی ہے اور ملاعبدالقادر بداؤنی کا توبیدعویٰ ہے کہ نویں صدی ہجری تک منطق میں قطبی کے علاوہ کوئی اور کتاب شائع ہی نہیں تھی۔

عزیزم مولوی محمطارق صاحب سلمه فدکوره کتاب کی تقریر بردی جانفشانی بحنت اور کگن سے لکھا کرتے تھے، اور پھر بندہ کو دکھلا یا بھی کرتے تھے اور اس طرح انہوں نے ماشاء اللہ کتاب کی تقریر کھمل لکھ لی، اور بندہ نے بھی اسی دوران اس کا کافی حصہ چیک کیا، اور جہاں کہیں کوئی قابل اصلاح بات دیکھی تو اس کی اصلاح کرلی۔

الله تعالی نے عزیز موصوف کی اس محنت کوشرف قبولیت سے نوازا، چنانچ یمزیز موصوف کی کا پی سے فوٹو اسٹیٹ کرواکرملک کے بہت سے مشہور مدارش کے طلبہ اس سے تا حال استفادہ فریاتے رہے ہیں۔

بیمن رب کریم کا کرم ہے، اورعزیز موصوف کے خلوص اور محنت کا ثمرہ ہے، حال ہی میں عزیز موصوف نے الل علم رفقاء کے اصرار پر اور طلبہ کی سہولت کی خاطر خصوصی وقت نکال کر، اس کو با قاعدہ شرح کی شکل میں مرتب مواد فرمایا ہے اوراز راہ محبت بندہ سے اشاعت کی اجازت چاہی ہے، بندہ نے ان کی با قاعدہ شرح کی شکل میں مرتب مواد کو دوبار خبیش و یکھا ہے لیکن عزیز موصوف سلمہ نے جس محنت ومشقت سے بیکام کیا ہے اس سے بندہ کو اطمینان و اعتاد ہے کہ بیہ کتاب موجودہ شکل میں قابل اشاعت ہوگی، اس لیے حسبة للدومتو کلاعلیہ بندہ نے اشاعت کی اجازت و سے دی ہے۔

اللہ تعالیٰ موصوف کی مساعی جیلہ کو قبول فرمائے ،اوراس کاوش کو نافع فرمائے ،اور ذخیرہ آخرت بنائے ، اوراللہ تعالیٰ اس'' پھول'' اور عزیز موصوف کو دین کے بڑے بڑے کاموں کے لیے موفق بنائے۔

این دعاازمن وجمله جهان آمین باد

اس کتاب کے مطالعہ کے وقت پہ بات ذہن نشین دبنی چاہیے کہ یدکوئی با قاعدہ تصنیف نہیں ہے، بلکہ سبق کے دوران ایک ''معمولی مخص'' کی کہی ہوئی باتوں کا مجموعہ ہے، جس میں اغلاط کا ہونا عین ممکن ہے اس لیے قارئین سے گذارش ہے کہ ''المدیس المسموعہ ''کولوظ فرماتے ہوئے مرتب کو ضرور آگاہ فرمائیں ، تا کہ آگلی اشاعت میں

اس کی اصلاح کی جاسکے،اوراس طرح وہ بندہ پراورمرتب سلمہ پراحیان فر مائیں گے،جس کے لیے ہم ایسے حفزات کے شکر گذارر ہیں گے۔

آخر میں طلبائے کرام سے عاجز اندگذارش ہے کہ وہ بندہ کواپنی مستجاب دعاؤں میں فراموش ندفر ما کیں اور اس کتاب سے جب انہیں فائدہ پنچے تو حیاویتا بندہ اور مرتب سلمہ کے لیے دعاء خیر فر مادیا کریں۔ و ما تو فیقنا الا ہاللہ العلمی العظیم

> محدخالد مقیم حال دارالعلوم الاسلامید بالانیو نزدانجیری بنگله ضلع حیدرآ باد (سندھ) ۳۰ ربیع الاول ۱٤۱۸ه

#### كَفَّر يُظ بىمالتْدالرحنٰ الرحيم

عزین مفتی محمد طارق سلمه الله وحفظه میرے جامعه میں شعبہ تصنیف و تالیف و تحقیق سے متعلق ہیں، مولانا موصوف مد ظلہ نے زمانہ طالب علمی میں منطق کی کتاب قطبی کی ایک جامع اور خیم اردوشرح لکھ کراس فن کے پڑھنے اور پڑھانے والوں پر عظیم احسان کیا، الله پاک کی دی ہوئی صلاحیتوں میں سے مولا نامفتی موصوف سلمہ الله نے خوب فائدہ اٹھایا، ایں سعادت بزور بازونیست، الله پاک کا موصوف جتنا بھی شکر کریں، کم ہے۔

میں نے زمانہ طالب علمی میں منطق کی یہ کتاب قطبی جو کہ مجھے اور میرے سب ہم جماعتیوں کو سب سے خشک اور کڑواسبق لگتا تھا، مدرسہ قاسم العلوم ملتان میں حضرت مولا نامجر حسن رحمہ اللہ سے یہ کتاب پڑھی تھی بس یوں لگتا تھا کہ کڑوی اور بدمزہ دوائی کی طرح اس کتاب کو بمشکل پڑھا اور سمجھا تھا کہ چلیے کڑوی دوا بھی تو بالآخر مریض کو مجکم خدافائدہ دیتی ہے یہ کتاب بھی ان شاءاللہ فائدہ دے گی۔

مولانامفتی موصوف مدظلہ نے آج اس کر وی اور خشک کتاب کی شرح لکھ کراہے ہل بنا دیا ، اوراس کے کر وے اور خشک پن کومشاس چڑھا کر''شوگر کوئڈ'' (Sugar Coated) کر دیا ، آنے والے طلباء واسا تذہ کے لیے بے صد مفید کام ہے۔

الله تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اپنے فضل وکرم وبطفیل سید المرسلین واصحابہ واولیاء کرام موصوف کو دینی وعلمی کاموں میں خوب ترقی دے۔آمین۔

والسلام

محدعبدالله

وارمرماماه

خطيب مركزي جامع متجداسلام آباد

مهتم جامعة العلوم الاسلاميدالفريديداي سيون اسلام آباد مهرمجل شورى عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت پاكستان ممبرمجلس عامله وفاق المدارس العربيديا كستان

# منطق كىابتدائيات

منطق کالغوی معنیٰ: لفظ منطق مصدر میمی ہے یا سم ظرف، یہ باب ضرب سے ہے، اگر مصدر میمی ہو تواس کامعنیٰ ہوگا'' بولی''''گفتگو'''گویائی''اوراگراس ظرف ہوتواس کامعنیٰ ہوگا''بولنے کی جگہ''۔

منطق كالصطلاح، عنى: هُوَ الَّةَ قَانُونِيَةٌ تَعْصِمُ مُراعاتُها الذهنَ عن الخطأ فِي الفكرِ.

ترجمہ:علم منطق ایک ایسافن اور قانونی آلہ ہے جس کی رعایت سے ذہن نظر وکسب کے وقت فکری غلطی سے محفوظ رہتا ہے۔

منطق کا موضوع: معلومات تصوریه اورمعلومات تصدیقیه اس حیثیت سے که ان سے مجہولات تک رسائی ہو سکے، چنانچی معلومات تصوریہ یعنی معرف بالکسر سے مجہولات تصوریہ کو حاصل کیا جاتا ہے، اور معلومات تصدیقیہ یعنی ججت سے مجہولات تصدیقیہ کو حاصل کیا جاتا ہے۔

منطق کی غرض و غایت: صِیانهٔ الذهنِ عَنِ الخطأ فِی الفکرِ ،نظروسب کے وقت اگر منطق کے اصول وضوابط پیش نظرر میں تو پھریدذ ہن کوفکری غلطی سے بچاتی ہے۔

وجہ تسمید: اسے 'علم منطق' اس وجہ سے کہتے ہیں کہ جو محض اس فن میں مہارت تامہ رکھتا ہو، اس کے خدو خال سے بخو بی واقف ہو تو اسے ' نطق ظاہری' یعنی ظاہری بول چال اور گفتگو میں بڑا کمال حاصل ہوتا ہے، اس کا کلام بہت جامع اور مرتب ہوتا ہے اور اس وجہ سے بھی اسے ' منطق' کہتے ہیں کہ اس سے ' نطق باطنی' یعنی فہم و ادر اک میں جلا حاصل ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ ایسا محف ادر اک میں جلا حاصل ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ ایسا محف بیجیدہ اور مشکل مباحث کو آسانی کے ساتھ حل کر سکتا ہے، گویا تحقیق ومطالعہ تو اس کی طبیعت ثانیہ بن جاتا ہے۔

# علم منطق کے مراحل تدوین

یوں تو ہرانسان کی بیفطرت ہے کہ وہ ہر بات کو دلیل کے آئینہ سے دیکھتا ہے معاملہ کے ہر پہلوکومختلف پیراؤں سے ذہن میں ترکیب دیتا ہے پھرائیک راہ تعین کرلیتا ہے یہی''منطق'' ہے۔

کیکن اس کابا قاعدہ اظہار سب پہلے حضرت ادریس علیہ السلام نے مجز انہ طریقے سے کیا، انہوں نے عافین کو اس علم کی مدد سے خاموش کیا تھا، ان کے بعد پچھلوگوں نے اس کے اصول وضوابط نکالے کیکن ان میں کوئی تہذیب وتر تیب نہیں تھی، ان کا شیراز ہ منتشر اور بھرا ہوا تھا، اتنے میں ارسطونا می ایک فخض اٹھے، انہوں نے اس کا بیڑ استعبال لیا، بید عضرت عیسی علیہ السلام سے ۱۳۸۸ق، م پہلے گذر سے ہیں، انہوں نے منطق اور فلفہ دونوں کومدون کیا، اس کیا، اس کے ان کو دمعلم اول 'کہا جاتا ہے۔

پھر ہارون و مامون کے زمانہ میں بوتانی فلفدعر بی میں منتقل ہوا، تو منصور سامانی نے ابونصر محمد بن محمد

طرقان فارانی (متوفی ۱۳۳۹ه) کودوباره تدوین کاتھم دیاسی لیے انہیں''معلم ٹانی'' کہا جاتا ہے گران کی تحریریں کی منتشرتھیں اس وجہ سے سلطان مسعود نے شخ ابوعلی حسین بن عبداللہ معروف بابن بینا (متوفی ۴۲۸ هه) کوتیسری بار منطق وفل فدی تدوین کا تھم دیا، اس لیے انہیں' معلم ٹالث'' کہا جاتا ہے، اس کے بعد سے منطق اور فلسفہ دونوں عالم اسلام میں پھیل میں کے۔

یونانی فلفہ ومنطق کی کتابوں کے عربی ترجمہ کا کام ہر چند کہ خلیفہ منصور کے زمانہ (تقریباً ۱۳۱ه) سے شروع ہوگیا تھا، کیکن علوم بوتان کا اصل فروغ مامون الرشید کے زمانے میں ہوا، مامون نے ترجمہ کی استحریک شروع ہوگیا تھا، کیکن علوم بوتان کا اصل فروغ مامون الرشید کے زمانے میں ہوا، مامون نے ترجمہ کی استحریک شاہان ہر پرتی کی، وہ بذات خود بوتان کی کتابوں کی فرمائش کی ،انہوں نے افلاطون،ارسطو،بقراط، جالینوس،اقلیدس اور طالینوس کی تفدیدہ المون نے بورے اہتمام سے ان کا ترجمہ کرایا۔ قسومة المعیون فی تذکرہ الفنون رص: ۱۲۹،مقدمہ تاریخ ابن خلدون ۱۱۸، تاریخ دعوت وعزیمیت (۲۱۹:۲۰ و ۲۲۰)

# منطق عالم اسلام ميس

مسلمانوں کوتقریباً پہلی دوصد یوں تک یونانی علوم منطق وفلفہ کا کوئی علم نہ تھا، وہ اپنی فطرت کے مطابق اسلامی تعلیمات کی روشنی میں سادہ زندگی گذارر ہے تھے، کیکن تیسری صدی ہجری میں جب اسلام کے حلقہ بگوشوں کا دائرہ وسیع ہونے لگا، اسلام میں اہل عجم بھی جوق در جوق داخل ہونے لگے تو یونانی فلاسفہ شرک اور بت پرست عقلی راہ سے اسلام پر جملہ آ ور ہوئے اور اللہ کی ذات وصفات پر اعتر اضات کرنے لگے، اہل حق اس فتنہ کی سرکو بی کے لئے چاک و چو بند ہو گئے تا کہ آئیوں ترکی برتر کی جواب دیا جائے، اور اس کے لئے بیضروری تھا کہ اس فن کی اصطلاحات جا کہ وجو بند ہوگئے تا کہ آئیوں ترکی برتر کی جواب دیا جائے ، اور اس کے لئے بیضروری تھا کہ اس فن کی اصطلاحات اور طریقہ استدلال سے آ دمی آ شنا ہواس وقت سے اسے سیجھنے کا سلسلہ شروع ہوگیا ، چنا نچہ حرم نبوی کے شخ النفسر اور جامعہ اسلامیہ یہ یہ مندورہ کے استاد شخ محمد این شنگیطی رحمہ اللہ اپ رسالہ '' آ داب البحث والمناظر و ''میں تحریر فرماتے ہا معہ اسلامیہ یہ یہ یہ مندورہ کے استاد شخ محمد این شنگیطی رحمہ اللہ اپنے رسالہ '' آ داب البحث والمناظر و ''میں تحریر فرماتے ہاں جانبیں :

"لا شك ان المنطق لو لم يترجم الى العربية ولم يتعلمه المسلمون لكان دينهم و عقيدتهم في غنى كما استغنى عنه سلفهم الصالح ولكنه لما ترجم وتعلم وصارت اقيسته هي الطريق الوحيد لنفى بعض صفات الله الثابتة في الوحيين ليردوا بها حجج المبطلين بجنس ما استدلوا به على نفيهم لبعض الصفات لان افحامهم بنفس ادعى لا نقطاعهم الزامهم الحق.

ترجمہ: - بلاشبہ اگرمنطق کا عربی میں ترجمہ نہ ہوا ہوتا اور مسلمانوں نے اس کو نہ سیکھا ہوتا تو وہ اپنے دین اور عقیدہ کے لیے اس کے قطعات تی نہ ہوتے ، بلکہ اس سے اس طرح بنازر ہے جس طرح ان

کے سلف صالح بے نیازر ہے، لیکن جب ان کے ترجے ہوگئے، اور منطق قیاس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی ان صفات کی نفی کی جانے گئی جو کتاب اللہ اور سنت نبوی میں ثابت ہیں تو علائے اسلام کے لیے ضروری ہوگیا کہ وہ ان دلائل کا جواب اسی لب ولہجہ اور ان ہی منطق قیاسات کے ذریعہ دیں، جن سے کام لیکر انہوں نے صفات اللی کی نفی کی تھی اور ان کو ضاموش کرنے کے لیے اور حق ثابت کرنے کے لیے بیزیادہ کار آمد ہے۔

آسان علم کے روشن چراغ امام غزالی رحمہ اللہ پہلی وہ شخصیت ہیں جنہوں نے اس فن کوشیح کام میں لایا انہوں نے اصول فقہ کی پہلی تصنیف ''مستصفی ''میں منطق کے اصول داخل کے ،اورفن منطق میں دو کتابیں ''معیداد المعلم" اور ''مدحک المنظر ''تصنیف کی ہیں ۔۔۔۔ بعد میں جب ان پرتصوف کا غلبہ ہوا تو انہوں نے اس پر دکرنا شروع کر دیا ،اور دلائل سے آراستہ کر کے ایک کتاب ''تھا فت الفلاسفة ''کلص ،ایک صدی تک اس کتاب کا کوئی فلفی شروع کر دیا ،اور دلائل سے آراستہ کر کے ایک کتاب ''تھا فت الفلاسفة ' کلفی ،ایک صدی تک اس کتاب کا کوئی فلفی وفلفہ کو اسلام ابن رشد الشے جنہوں نے منطق وفلفہ کو اسلام ابن رشد الشے جنہوں نے منطق وفلفہ کو اسلام نعلی مناب کا جواب '' تہا فت التہافت'' کے نام سے لکھا ،علیا ء مغرب کا کہنا ہے کہ اگر ابن رشد فلفہ کی جوئے امام غزالی کی کتاب کا جواب '' تہا فت التہافت'' کے نام سے لکھا ،علیا ء مغرب کا کہنا ہے کہ اگر ابن رشد فلفہ کی تمایت نے اس کوسو برس حمایت نے اس کوسو برس کتاب کے لیے پھر زندگی عطا کر دی ۔ تفہیم المنطق 19 ، ۲۲، ۲۲، تاریخ دعوت وعزیمیت (۱۳۵۱)

# عصرحاضر ميں علم منطق كىضر ورت اور محقق علماء كى آ راء

علم منطق کی تعلیم کے بارے میں ہر دور میں اختلاف رہا ہے، ہمارا یہ دور بھی اس صور تحال سے دو چار ہے،
بعض حضرات اسے درس نظامی سے نکالنے کے در بے ہیں، اور بعض وہ ہیں جو اس پر مستقل کئی سال لگاتے ہیں
حقیقت سیہ کہ بید دونوں موقف افراط و تفریط سے دو چار ہیں، نہ تو اسے درس نظامی سے بالکلیہ نکالنا چاہیے اور نہ ہی
اس پر مستقل سال خرج کرنے کی ضرورت ہے اسے ضرورت کی بقدر پڑھنا جس سے کہ ہم اسلاف کی کتابوں سے
استفادہ کر کیس، ضروری ہے، عہدر فتہ اور عصر حاضر کے چند محقق علاء کرام کی آراء ہم آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں
جس سے یہ حقیقت واضح ہو جائے گی کہ دور حاضر میں بھی علم منطق کی ضرورت ہے، اسے پڑھنا اور پڑھانا
چاہیے، ملاحظہ ہول چند محققین کی آراء:

- 1. شخ ابونصر فارانی کی رائے: منطق رئیس العلوم ہے، کیونکہ بیصحت وسقم اور قوت وضعف کے لحاظ سے تمام علوم پر حاکم ہے۔
  - 2. شخ ابن سینا کی رائے: علم منطق تمام علوم کا خادم ہے اور تمام علوم کی تحصیل میں بہترین معاون اور مدو گارہے۔
- 3. امام غزائي كى رائے: من لم يعرف المنطق فلا ثقة له في العلوم اصلا جومنطق سے نابلد ہواس كاعلوم ميس كوئي

اعتبار نبیں ہے۔ کشف الطنو ن (۱۸۲۲:۲)

4. امام ابن تیمید کی رائے: امام ابن تیمیہ نے ان حضرات پر سخت تقید کی ہے جومنطق میں نلواورانتها پیندی کا شکار ہوں اور منطق پر بھی کافی تقید کی ہے لیکن فی الجملداس کی افادیت کے وہ بھی قائل ہیں چنا نچید 'الروعلی المنطقین'' میں لکھتے ہیں:

وايضا فان النظر في العلوم الدقيقة يفتق الذهن ويدربه به، ويقويه على العلم، فيصير مشل كشرمة الرمى بالنشاب وركوب الخيل تعين على قوة الرمى والركوب، وان لم يكن ذلك وقت قتال، وهذا مقصد حسن.

یہ بات بھی ہے کہ علوم دقیقہ میں غور و مطالعہ سے ذہن کھاتا ہے اور اسکی مثق ہوتی ہے اور علم کی طاقت حاصل ہوتی ہے بالکل جس طرح سے تیراندازی اور شہوراری کی مثق سے نشانہ ٹھیک ہوتا ہے اور محصور سے کھوڑ ہے کی سواری آسان ہوجاتی ہے اور لوگ جنگ سے پہلے بھی ان چیزوں کی مثق کرتے ہیں بیا یک اچھامقصد ہے۔

اچھامقصد ہے۔

تاریخ دعوت وعزیمیت (۲۵۳،۲۵۲۲)

عمر علم منطق جوتمام علوم کاخام ہے،اس کا پڑھناالبتہ مفید ہے۔ 6. مفتی اعظم پاکستان مفتی شفیع صاحب ؓ کی رائے :ّاستاذ محتر م شیخ الاسلام مولا نامحر تقی عثانی صاحب دامت برکاتہم اپنے والدصاحب کے بارے میں لکھتے ہیں:

"جب بھی آپ کے سامنے یہ تجویز پیش ہوتی کہ معقولات کو درس نظامی سے نکال دیا جائے ، تو حضرت والد صاحب اس کی سخت مخالفت فرماتے اور اس کی وجہ یہ تھی کہ تفسیر ، حدیث ، فقہ ، اصول فقہ اور عقائد پر کمھی ہوئی متقد مین کی کتابیں معقولات سے بھری ہوئی ہیں ، اور اگر قدیم منطق وفلفہ کو بالکل دیس سے نکال دیا جائے تو اسلاف کی کتابوں سے خاطر خواہ استفادہ کی راہ مسدود ہوجاتی ہے جو ہمارا گرال قد ملمی سرمایہ ہیں اس کے علاوہ منطق وفلفہ کی تعلیم سے ذہن وفکر کو جلاملتی ہے اور ذہن مرتب طریقے تعدم سے نو بی فقہ اور اصول فقہ کے مسائل کو سمجھنے میں معاون ہوتے ہیں۔

حضرت والدصاحب فرمایا کرتے تھے کہ اگر ان علوم کی اصل حقیقت کو ذبن نشین کر کے کوئی فخص اس نیت سے پڑھے پڑھائے کہ ان سے دبنی علوم کی تحصیل میں مدد ملے گی تو ان علوم کی تحصیل بھی عبادت بن جائے گی اور درس نظامی کے مرتبین نے اسی وجہ سے ان کو داخل درس کیا تھا۔ اور حضرت شیخ الہند فرمایا

کرتے تھے کہ اگر نیت بخیر ہوتو ہمارے نزدیک بخاری پڑھانے والے اور قطبی پڑھانے والے میں کوئی فرق نہیں ، دونوں اپنی اپنی جگہ خدمت انجام دے رہے ہیں اور دونوں کی خدمت موجب اجروثو اب ہے۔ میرے والد، میرے شخص: ۳۹

8. استاذمحترم شخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتیم العالیه کی دائے: بعض حضرات بدرائے پیش کرتے ہیں کہ یونانی فلفے کے ذوال کے بعدان مضامین کو پڑھانے کی چندال حاجت باتی نہیں دبی ، لیکن ہمار کے بزد کی سے بات بعجی کافی ہے کہ ہمار کا انہیت کے لیے تنہا بیہ بات بھی کافی ہے کہ ہمار کا اسلاف کی کتابوں کا عظیم الشان ذخیرہ بالخصوص اصول فقدا نہی علوم کی اصطلاحات اور منطقی انداز داسلوب پر مشتمل ہاں کو ٹھیک ٹھیک تعجیفے اور اس سے استفادہ کے لیے منطق اور فلسفہ کی واقفیت ضروری ہے آئے ''تفسیر کیر'' مشتمل ہاں کو ٹھیک ٹھیک تعجیفے اور اس سے استفادہ کے لیے منطق اور فلسفہ کی واقفیت ضروری ہے آئے ''تفسیر کیر' میں دریا کے علم سے استفادہ اس کے بغیر ممکن نہیں کہ انسان منطق اور فلسفہ کا علم رکھتا ہو، لہذا اان مضامین کو یکر ختم کر دیا ہمار سے نزد یک سخت نقصان دہ ہوگا ، لیکن ان مضامین کو اس مدتک پڑھانے چا ہیے جس صدتک وہ اسلامی علوم کے لیے زینے کا کام دیں ، ان کو ایک مستقل علم مقصود کے طور پر پڑھنے پڑھانے کا اب کوئی جواز نہیں ۔ (ہمارا تعلیمی نظام رص: ۱۵)

میر حال قدیم ورشہ سے فائدہ اٹھانے کے لیے علم منطق کی اصطلاحات سے واقفیت ضروری ہے، جیسا کم مقتی حضرات کی آراآپ نے ملاحظ فرمائی ہیں اس لیے دینی مدارس کے طلب کواس فن پر بھی خصوصی توجد بنی چاہیے۔

#### رساله همسيه كےمولف كےمخضرسے حالات

اس کا نام علی بن عمر بن علی ، کنیت ابوالحن اور لقب جم الدین ہے تکیم دبیران سے مشہور ہیں ، نسبت میں کا تبی اور قزوینی کہلاتے ہیں۔

#### تصانيف

- 1. جامع الدقائق في كشف الحقائق
  - 2. عين القواعد
  - 3. بحرالفوا كدشرح عين القواعد
- 4. قاضى أفضل الدين محمر خ في كماب "غوامض الافكار" كي شرح" وكشف الاسرار"
  - 5. حكمة العين
- ام فخرالدین رازی کا فحص کی شرح المنصص وغیره جیسی بلندیایه کتابیس آپ ہی کی تصانیف ہیں۔
- 7 منطق میں مخضر سامتن دھمیہ "تحریر کیا ہے جوش الدین محمد کے لیے آپ نے لکھی ہے اوراس کی طرف نبست کرتے ہوئے اس کا نام بھی دھمیہ "رکھ دیا ہے۔

#### وفات

بقول صاحب تاریخ محمی ۱۲ جب اور بقول صاحب فوات الوفیات ماه رمضان ۱۷۵ همی آپ نے وفات یا گی۔

# رسالہ ہمسیہ کی چند شروح اور حواثق کے نام .

- 1. شرح همسيه مجمر بن مجمر ، قطب الدين رازي ، متوفى ٢٢ ٧ ه
- 2. سعديه،علامه سعدالدين مسعود بن عرتفتازاني ،متوفي او عرص
  - شرح همسيه ، هيخ علاؤالدين على بن محمد ، متو في ١٣٠٠ هـ
  - 4. شرح همسيه ،احمر بن عثمان تر كماني ،جرجاني ،متوفى ۸۴۴ه
    - 5. شرح همسيه، شخ محمر بن موی ،متو في ۱۰۴۵ه
    - 6 شرح همسيه ،سيدمحمد بن سيرعلي بهداني ،متوفي ٩٨٨ ه
- 7. حاشية مسيه، بيخ نورالدين بن محداحد آبادي متوني ١٥٥١ه

#### ا. قمرية حاشية ثمسيه كبعض الإفاضل

# صاحب قطبي كخضر سے حالات نام ونسب

آپ کا نام محمہ ہے ابوعبداللہ کنیت ہے قطب الدین تحانی لقب ہے والد کا نام بھی محمہ ہے رازی''ری'' کی طرف منسوب ہے جو بلا دُنیلم'' کا ایک شہر ہے ، من پیدائش غالبًا ۲۹۲ ھے شخ جلال الدین سیوطی نے''بغیۃ الوعاۃ'' میں اور طاش کبری زادہ رومی صاحب السعادہ نے اور صاحب کشف الطنون نے ان کام''محمود''بتایا ہے۔

# ''تخانی'' کہنے کی وجہ

معنف کتاب کے زمانہ میں ایک اور بہت بڑے عالم تھے، جن کا نام ابوالثاء محمود بن مسعود بن مسلح ہے، جو ثارح حکمۃ الاشراق ومصنف درہ التاج بھی ہیں یہ قطب الدین شیرازی کے لقب سے مشہور تھے اورا تفاق کی بات ہیں ہدونوں بزرگ شیراز کے ایک ہی مدرسہ میں مدرس بھی ہوگئے ، وہ مدرسہ دومنزلوں پر مشتمل تھا ، بالائی منزل میں مصنف قطب الدین شیرازی پڑھاتے تھے، اس لیے ان کوقطب الدین فوقانی کہتے ہیں اور پچلی منزل میں مصنف قطبی قطب الدین درازی پڑھاتے تھے اس لیے ان کوقطب الدین تحتانی کہا جاتا ہے۔

# تخصيل علم

قطب الدین رازی نے اپنے بلاد میں رہ کر ہی علوم شرعیہ اور علوم عقلیہ کی تخصیل کی بختلف بزرگوں سے استفادہ کے بعد دمشق چلے گئے ، پوری زندگی وہیں گذاری ، آپ نے ''عنایہ' کے مولف جناب اکمل الدین بابرتی کے ساتھ شخ مش الدین اصبانی سے بھی پڑھا۔

# علمی مقام

علامة تاج الدين بكى في طبقات كبرى مين ان كى تعريف كرتے ہوئے بيكھا ہے امسام مبرز فى السمع قولات ، اشتهر اسمه ، وبعد صيته معقولات ميں چوٹی كام مشہور ہوگيا اور دوردراز علاقہ تك آپ كى شہرت كھيل گئ تھى ، چنانچہ جب وہ ٢٣٠ كے ميں دمش پنچ اور ہم نے ان سے بحث ومباحث كيا تومنطق وحكمت ميں امام اور معانی و بيان اور علم تفير كا بهترين عالم پايا ، حافظ ابن كثير رحمه الله ان كى تعريف مير ، فرماتے ہيں "احد المت كلمين العالمين بالمنطق"۔

درس و تدریس میں آپ کو بہت مہارت تھی ،مشکل ترین مباحث کو بالکل آسان کر کے بیان کرتے تھے آپ کے تلافدہ آسان علم کے آفاب و ماہتا ب بن کر نمودار ہوئے۔ سعدالدین تفتازانی جیسی شخصیت نے آپ سے استفادہ کیا ہے،اور محقق وقت علامہ جلال الدین دوانی بھی آپ ہی کے شاگرد ہیں،میرسید شریف جرجانی بھی آپ کے پاس استفادہ کے لیے حاضر ہوئے تھے،کیکن چونکہ قطب الدین رازی اس وقت بہت ضعیف ہو چکے تھاس لیے انہیں استفادہ کاموقع نیل سکا۔

#### وفات

آپ نے چوہتر سال کے لگ بھگ عمر پائی، ۲ ذیقعدہ ۲۷ کے میں آپ کا انتقال ہوا ہے، من وفات میں اور بھی مختلف اقوال منقول ہیں۔

#### تقنيفات

- (۱) لوامع الاسرارشرح مطالع الانوار منطق وعكمت ميں بہت مفيد كتاب ہے، سلطان خدابندہ كے وزيرغياث الدين محمد بن خواجد رشيد كے ليے تصنيف كي گئ تھي۔
- (۲) محاکمات شرح اشارات، محقق نصیرالدین طوی اور امام فخرالدین رازی نے شخ بوعلی ابن سینا (متوفی ۸۲۸ه) کی کتاب "الاشارات والتنیبهات" کی شرح لکھی ہے، اور صاحب کتاب پرنقض، معارضہ، بحث ومباحث اور بہت کچھ لے دے کی ہے، ای لیا بعض حفرات نے فخرالدین رازی کی شرح کو "جرح" نے جبر کیا ہے، قطب الدین رازی نے فرالدین رازی کے کلام پر کچھاعتر اضات وابحاث جمع کر کے قطب الدین شیرازی کو دکھائے، آپ نے فرمایا: "التعقب علی صاحب الکلام الکثیر یسیر وانما اللائق بك ان تكون حكماً بینه وبین النصیر "اس پرآپ نے "محکماً بینه وبین النصیر "اس پرآپ نے "محکماً بینه وبین النصیر "اس پرآپ نے "محکماً بینه وبین النصیر "اس پرآپ نے "دواکمات" تصنیف کی ہے۔
  - (٣) رسالة قطبيه
  - (١٨) حواشي كشاف الى سورة طه

# كتاب هذا كي ابميت

شرح همیہ جوقطی کے نام سے اہل علم کے ہاں معروف ہے، فن منطق میں بہت اہم کتاب بھی جاتی ہے،
یہی وجہ ہے کہ کی صدیوں سے دینی مدارس کے نصاب میں شامل ہے، یہان چند کتابوں میں سے ایک کتاب ہے جن
کا معقولات کے نصاب میں پڑھنا ضروری تھا، چنانچہ ملا عبدالقادر بداؤنی فرماتے ہیں:''قبل ازیں بغیر از شرح
همیہ وشرح صحائف از منطق و کلام در ہندشائع نبود''نویں صدی کے آخر تک منطق میں قطبی اور کلام میں شرح صحائف کے علاوہ کوئی اور کتاب شائع ہی نہ تھی ، یہ کتاب بھی آپ نے وزیر موصوف غیاث الدین کے لیے تصنیف کی تھی ،اس
کے علاوہ کوئی اور کتاب شائع ہی نہ تھی ، یہ کتاب بھی آپ نے وزیر موصوف غیاث الدین کے لیے تصنیف کی تھی ،اس

# قطبی کےحواثی

- (۱) حاشيه مولانا فاضل سرقندي
- (۲) حاشيه مولانا عصام الدين ابراجيم بن عرب شاه اسفرائي
  - (m) حاشيه مولانا خليل بن محمد قرمانی رضوي
    - (٣) حاشيه لماعبدا ككيم سيالكوني
  - (۵) حاشيه في وجيدالدين بن نفرالله بن عجراتي
    - (٢) عاشيه مولانا بركت الله كلهنوى

#### مقدمه

#### بسم الله الرحمِن الرحيم

إِنَّ اَبُهٰى دُرَرٍ تُنَظَّمُ بِبَنَانِ الْبَيَانِ، وَاَزُهَرَ زَهْرٍ تُنَثَرُ فِى اَرُدَانِ الآذُهانِ حَمدُ مُبْدعِ أَنْطَقَ السَموجوداتِ باياتِ وجوبِ وجودِه و شُكُرُ مُنعِمٍ اَغُرِقَ الْمحلوقاتِ فِي بِحارِ أَفضالِه وجوده.

ترجمہ؛ بنگ موتوں میں جو بیان کے پوروں میں پروئے جاتے ہیں، خوبصورت ترین موتی اور شگوفوں میں جو ذہنوں کی آستینوں میں بھیرے جاتے ہیں، سب سے چمکدارشگوفہ، اس بیدا کرنے والے کی تعریف کرنا ہے جس نے تمام موجودات کواپنے واجب الوجود ہونے کی آیات اور علامتوں کے ساتھ کو یائی عطافر مائی، اور اس نعت دینے والے کاشکر ہے، جس نے تمام مخلوق کواپنے فضل اور سخاوت کے سمندروں میں ڈبودیا۔

# مشكل الفاظ كي وضاحت

"ابھی" اسم تفضیل ہے"بھو" سے شتق ہے،اس کامعنی خوبصورت اور دیکش ہونا ہے۔

"درد" "درة" کی جمع به السموتی کو کہتے ہیں جو برا اورصاف وشفاف ہو "تنظم" نظم سے مشتق به اس کے معنی ہیں ان پرونا ، اور انہان اس کے معنی ہیں ان ظاہر ہونا ، اور انہان اس کے معنی ہیں انظم ہونا ، اور انہان کہتے ہیں اپنے خیالات واحساسات کو دوسروں تک المحصطریقے سے پہنچا دیا جائے۔ "از ہو" زھر قا کی جمع ہے: کی اورشکو فوکتے ہیں۔ اس مونا۔ "ز کھر " بیضتہ النواء و سکون المهاء و فتحها "ز هرة" کی جمع ہے: کی اورشکو فوکتے ہیں۔ اس کو "ز کھر قا" کی جمع ہے بھی اور شکونی المهاء " بھی پڑھ کے ہیں ، اس صورت ہیں ہے "ز ھرة" کی جمع ہوگی جس کے معنی بیاض اور سفیدی کے ہیں کی بہلے میں ہیں۔ "اردان " ردن " کی جمع ہے بعنی آسین ۔ "اسداء" لفت ہیں "ایدجاد الشمیء من غیر مثال سابق علیه " کو کہتے ہیں یعنی کوئی الی چیز پیدا کرنا جس کی پہلے کوئی مثال اور نمونہ نہ ہو، چیسے حضرت آ دم علی السلام کی تحلیق ، اورا صطلاح میں "ابداء" "ایدجاد الشمیء بغیر مادة مثال ، سابق او لا" کو کہتے ہیں یعنی نغیر مادے کوئی چیز پیدا کرنا ، چیا سابق او لا" کو کہتے ہیں یعنی نغیر مادے کے کوئی چیز پیدا کرنا ، چیا سابق او لا" کو کہتے ہیں یعنی نغیر مادے کے کوئی چیز پیدا کرنا ، چیا اس کا معنی ہے مثال ، سابق او لا" کو کہتے ہیں یعنی نغیر مادے سے کوئی چیز پیدا کرنا ، چیا اس کا معنی ہے مثال ، سابق او لا" کو کہتے ہیں یعنی نغیر مادے کے کوئی چیز پیدا کرنا ، چیا اس کی پہلے کوئی مثل اس مثل اور نمونہ ہو، یانہ ہو جیسے عشل اول کی ایجاد فلاسفی نظر میں ۔ "انطق " نطق سابق اور ان سابق اور ان کا کی ایکا و نال میں جیسے نہان سے بات چیت اور گفتگو کرنا ۔ (۲)

"وجوب الوجود" اس كامطلب يد الم كالمطلب يد المرح وجود ابت مو، كداس وجود كافئ سے جدامونا

ناممكن بوجيے الله تعالى كے ليے وجود - "افضال" باب افعال كامصدر ب،اس كامعنى ب: احسان كرنا - "جود" سخاوت كو كہتے ہيں -

# تشريح

صاحب کتاب نے حضرات مصنفین کی طرز پراپی کتاب کی ابتدائسید و تحمید سے کی ہے، حمد و ثنا کے لیے انداز اور اسلوب جدیدا فقتیار فر مایا تا کہ دوسرے حضرات کی اس میں تقلید محض نہ ہو کیونکہ بید نیا کا مسلمہ اصول ہے کہ محبوب کو مختلف اساء، القاب اور نے اسالیب سے یاد کیا جاتا ہے، اور اللہ جل شانہ سے بڑھ کر اور کون محبوب ہوسکتا ہے، اس کیے مصنف نے ایسا انداز افقیار فر مایا۔

اور یہ کہنا بھی ضرور بے جا ہوگا کہ'' جب یہ کتاب فن منطق میں ہے، تو ابتدا ہی ہے اس فن سے گفتگو کرنی چاہی گئی ہے اس فن سے گفتگو کرنی چاہی ہے کہ کتاب کے حرف آغاز چاہی ہی موضوع ، اور فن پر کتاب کھنے کے لیے کوئی ضروری نہیں ہے کہ کتاب کے حرف آغاز سے بی اس موضوع ، اور فن کے مسائل سے براہ راست بحث شروع کردی جائے۔ اللہ تعالی کی حمد و ثنا ہے ابتدا کرنا ، ان سے مددون مرت ، اور راہ راست کا سوال ، در حقیقت ہر موضوع ، اور فن کا ہدف اس ای ہوا کرتا ہے۔

"انطق الموجودات" ال من جمادات، نباتات اورتمام غير ذوى العقول اشياء شام بين اس لي كه بريز يولى به حمالاً بي الم الله يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم" اگرچا تكانطق اوران كر تيج وتقريس انسان كي مجمد بالاتر بـ

#### استعاره كالغوى اوراصطلاحي معني

"استعارة" كالغوى معنى ب: "طلب العارية" عاريت بركوكي چيزليار

اصطلاحی تعریف: "تشبیه الشیء بالشیء بدون ذکر حروف التشبیه" "لینی ایک چیز کودوسری چیز کے ساتھا سطرح مشابقر اردینا کماس میں حروف تشبید ذکرند کئے جائیں۔

#### استعاره کے ارکان

استعاره میں چارچیزیں ہوا کرتی ہیں،جنہیں' ارکان تشبیہ' کہا جاتا ہے۔

- (۱) مشه (جس چزکومشابقراردیاجائے)
- (۲) مشه به (جس چزیت تثبیه دی جائے)
- (m) وجتشید (مشابقر اردینے اورایک چیز کاوصف دوسری چیز میں ثابت کرنے کی وجداورسبب)

#### (٧) حروف التعبيه (جيسے كاف مثل ، كأنَّ )

# استعاره كي اقسام

#### استعاره کی جاراتسام ہیں:

- (۱) علید معرد ،تقریحیه (۲) بالکنایه ،مکنیه (۳) تخییلید ، مخیله (۴) ترهیمید ،مرهجه -
- (۱) استعاره حقیقیه: ایک چیزکودوسری چیز کے ساتھاس طرح تثبیددینا که کلام میں مشبہ بدندکورہو،اورمراد مشبہ بی ہوجیے" رایت اسدایت کلم" (میں نے شیرکو بولتا ہوادیکھا) اس مثال میں "اسد" مشبہ بہب،اور "زید"مشبہ ہے جو کہ محذوف ہے،اور کلام میں زید بی مراد ہے۔
- (٣) استعارہ تخییلیہ: مشہ بے اوازم مشہ کے لیے ثابت کے جائیں جیسے مثال فد کور میں اظفار (پنج) حیوان مفترس (چیر بھاڑنے والا جانور) کے لوازم میں سے ہیں، یہ شہدیعی "المنیة" کے لیے ثابت کے گئے۔
- (4) است عارہ تر شیحید: مقہ بد کے مناسبات مقہ کے لیے ثابت کے جائیں جیسے مثال ذکور میں انتاب '(گاڑنا) مقہ بدیعن حیوان مفترس کے مناسبات میں سے ہے،اس کومشہ یعن 'المدیة' کے لیے ثابت کیا گیا۔

#### عبارت ذكوريس استعارات كي تفصيل مندرجد ذيل ب:

"تنظم ببنان البيان" ال من "بيان" مشه جاور" إتحو مشه به به به ومحدوف مه بياستعاره مكديه بوا، وجد تشبيد بيد م كرح بيان س ببت فائده موتا به الاطرح باته سي التص كام ك جات بين -

ای طرح یہاں استعارہ تخییلیہ بھی ہے، وہ اس طرح کہ''پورے' ہاتھ کولا زم ہیں، اور ہاتھ مشہ بہے، یہ '''پورے''' بیان' کے لیے ثابت کئے گئے، جومشہ ہے۔

اور "نسطم" (پرونا) مشهر به یعن باتھ کے مناسبات میں سے ہے جومشہ یعنی 'بیان' کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ ترشیحیہ ہوا۔ "تنثر فی ار دان الاذھان" ۔اس میں اذھان مشہر ہے، اور وف ہے، اور وہ "ثیاب" (کپڑے) ہیں، کیونکہ ذہن کی کوئی آستین نہیں ہوتی ،اس لحاظ سے بیاستعارہ بالکنایہ ہوا، وجاتشید بیہ ہے کہ جس طرح کپڑا اجمام وابدان کو چھپا تا ہے، اس طرح ذہن اقوال وافعال کو تحفوظ رکھتا ہے۔

اور"ار دان" چونکہ ثیاب کے لوازم میں سے ہیں، جنہیں مضہ یعنی اذ ھان کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعار تخییلیہ ہوا۔

اور "نشر" ( بکھیرنا) ٹیاب کے مناسبات میں سے ہے، جسے مشہ یعنی اذھان کے لیے ٹابت کیا گیا، یہ استعارہ ترشیجیہ ہوا۔

"في بحار افضاله وجوده"

"افسضال وجود" مشه بین،اور "ماء" (پانی) مشه بین،یانده به کندوف به سیاستهاره مکنیه بوا،اور "بحار" (سمندر) ماء کاوازم مین سے بین جنہیں مشه بینی افضال اور جود کے لیے تابت کیا گیا، یواستهاره تخییلیه بوا،اور "اغراق" پانی کے مناسبات میں سے بے، جے مشه بینی افضال وجود کے لیے تابت کیا گیا، یواستهاره ترشیحیه بوا۔ "تَلَّا لَا فِی ظُلَم اللَّیام اللَّیام اتّارُ مِن سُلُطَنَتِه الْفَاهِرَةِ" وَاسْتَنَارَ عَلَى صَفْحَاتِ الْایّام اتّارُ سَلُطَنَتِه الْفَاهِرَةِ" وَاسْتَنَارَ عَلَى صَفْحَاتِ الْایّام اتّارُ سَلُطَنَتِه الْفَاهِرَةِ"

ترجمہ:اس کی غالب حکمت کے انوار، راتوں کی تاریکیوں میں چیک اٹھے، اور اس کی غالب سلطنت کے نشانات صفحات ایام پر روش ہوئے۔

## لغوى تشريح وشحقيق

"ظلم بفتح اللام" ظلمة ك جمع بتاركي كوكت بين، اورية "اضافة الصفة الى الموصوف" كقبيل سي بحى بوسكتا ب، اصل عبارت يول بوكى: "الليالى المظلمة"

"انسواد" نسود كى جمع ب،روشى كوكت بين، چائ بالاواسطه بوجيي شمس يابالواسطه بوجيع چاندكى روشى سورج كے واسط سے ب

## عبارت مذكوره مين استعارات

''حکمۃ' مشبہ ہے،اور مش وقرونجوم ہرایک اس کامشبہ بہ ہے، جو محذوف ہے، بیاستعارہ بالکنایہ ہوا،اور ان میں سے ہرایک کے لیے''نور' لازم ہے، جےمشہ یعن' حکمۃ' کے لیے ٹابت کیا گیا، بیاستعارہ تخلیلیہ ہوا،اور ''تسلاء لاء'' (جمکنا)ان میں سے ہرایک کے مناسبات میں سے ہے، جےمشہ کے لیے ٹابت کیا گیا، بیاستعارہ ترشیحیہ ہوگیا۔

"وَاسْتَنَارَ عَلَى صَفْحَاتِ الأيامِ اثَارُ سَلْطَنَتِهِ الْقَاهِرَةِ"

"ايسام "مشهب ب،اورمشه بدوه چيز ب جس كاظامروباطن مو،اوروه محذوف سے،اس ليے پياستعاره

بالکنایہ ہوا، اور صفحات (چبرے) اس مشہ بہ کے لوازم میں سے ہے، جے مشہ لینی ایام کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ تخبیلیہ ہوا، اور استنارة (روش ہونا) مشبہ بہ کے مناسبات میں سے ہے جے مشبہ لینی ایام کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ ترشیحیہ ہوا۔

"سلطنة" مصه ہے،اورمشه به محذوف ہے،اوروہ ایس چیز ہے جس کا ظاہر و باطن ہو، بیاستعارہ بالکنا بیہ ہوا،اور' اثار' اس کولازم ہیں جنہیں' سلطنۃ کے لیے ثابت کیا گیا'' یہ استعار پخیمیلیہ ہوا۔

فاكده نيدونول جمليعن "تلاء لاء .... واستنار "بذريع عطف "منعم" كي دوسرى صفت بيل ـ "نحمَدُهُ عَلَى مَا أَوُلَانَا ..... أَتُرِعَتُ حَيَاضُهَا"

ہم اس کی تعریف کرتے ہیں اس پر کہ اس نے ہمیں الی نعتیں عطافر مائیں، جن کے باغ شگفتہ ہوگئے، اور ہم اس کاشکرادا کرتے ہیں، اس پر کہ اس نے ہمیں الی نعتیں عطاکیں جن کے حوض بھرے ہوئے ہیں۔

### لغوى تشريح

"آلاء": جمع ہے"الا، السی" کی بغمت کو کہتے ہیں۔ ریساض: روضة کی جمع ہے عنی باغ۔ از هسر النبات: کلی تکانا۔ اولی ایلاء: احسان کرنا۔ اتوع اتواعا: مجرجانا۔

#### استعارات

"آلاء و معماء" مشه بین، اورمشه به "جنان" (برے باغ) بین، جومحذوف بے، بیاستعاره مکتیه بوا، اور یاض وحیاض، باغات کے لوازم میں سے بین، جنہیں مشه کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعاره تخییلیه بوا، اور "از هار و اتر اع" باغات کے مناسبات میں سے بین، جنہیں مشه کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعاره تشمیه بوا۔

" وَنَسَالُهُ أَنْ يُتَقِيْهُ صَ عَلَيْنَا مِنُ زُلَالٍ هِدَايِتِهِ وَ يُوَ فَقَنَا لِلْعُرُوجِ الِي مَعَارِجِ عِنَايَتِهِ وَأَنَّ يُخَصِّصَ رَسُولُهُ مُتَحَمِّدًا اَهُرَفَ الْبَرِيَّاتِ بِالْفَصَالِ الصَّلُوَاتِ وَاللَّهُ الْمُنْتَجِبِيْنَ وَاصْحَابَهُ المُنتَجِبِيْنَ بِأَكْمُنَا الشَّجِيَّاتِ" الْمُنتَجِبِيْنَ بِأَكُمُ التَّجِيَّاتِ"

ترجمہ: اور ہم اللہ تعالی سے سوال کرتے ہیں کہ وہ ہم پراپی ہدایت کا میٹھا اور خوشگوار پانی بہائے ، اور ہم کو اپنی رحمت کی رحمت کے درجات حاصل کرنے کی ) توفیق دے ، اور یہ کہ وہ اپنی رحمت کے درجات حاصل کرنے کی ) توفیق دے ، اور آپ کی چنیدہ رسول محمد اللہ تھا تھے تھو میں ، افضل رحمتوں کے ساتھ مخصوص فرما لے ، اور آپ کی چنیدہ آل اور آپ کے برگزیدہ اصحاب کوکائل ترین تحیات اور سلاموں کے ساتھ مخصوص فرما لے۔

### لغوى شخفيق

افساض یسفیض: بہانا۔تسوفیق: مقصد کے حصول کے لیے تمام وسائل واسباب کافراہم ہوجانا۔ معارج: معرج کی جمع ہے: سیر حی۔بویات: بریر کی جمع ہے: مخلوق۔زلال: صاف شیریں یانی۔

#### استعارات

"اضافة الزلال الى الهداية من قبيل اضافة المشبهة به الى المشبهة اى من هدايته التى كالزلال."

لینی یہ جی ہوسکتا ہے کہ زلال کی' ہمایت' کی طرف اضافت، مشبہ بہ کی اضافت ہو مشبہ کی طرف لینی وہ ہمایت سے تشبید کی طرف اضافت ، مشبہ بہ کی اضافت ہو مشبہ کی طرح ہے۔ اور یہ جسی ہوسکتا ہے کہ "هدایة زُلال "کو "کسو شر" سے تشبید دی گئی ہو، لہذا یہ استعارہ با لکنا یہ ہوا اور "زلال" "کسو شر" کے لوازم میں سے ہے، جسے مشبہ لینی ہدایت کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ تشبیلیہ ہوا، اور "افاضة" "کو ٹر" کے مناسبات میں سے ہے، جو ہدایت کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ ترشیمیہ ہوا۔

"وَيُوَقِّقَنَا لِلْعُرُوجِ اللَّي مَعَارِجِ عِنَايَتِهِ"

اس میں "عنایة" مشه ہاورفلک یا قصرمشه به ہے جومحذوف ہے، بیاستعارہ بالکنایہ ہوا، اور معارج مشہد بہ کے لوازم میں سے ہے جے مشہد یعنی "عنایة" کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ تشجیہ ہوا۔ بہت مشہد سے مشہد کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ تشجیہ ہوا۔

" وَ بَعُدُ فَقَدُ طَالَ الْحَاحُ الْمُشْتَغِلِيْنَ عَلَى وَ الْمُتَرَدِّيْنَ إِلَى أَنْ أَشُرَحَ لَهُمُ الرَّسَالَةَ الشَّمُسِيَّة وَأَبَيِّنَ فِيسِهِ الْقواعدَ الْمَسْطَقِيَّة عِلْمُسَا مِنْهُمْ بِسَأَنَّهُمْ سَأَلُوا عِرِّيْفًا مَاهِرًا وَاسْتَمُطُووا سَحَابًا هَامِرًا وَلَمُ أَزَلُ أَذَافِعُ قَومًا مِنْهُمُ بَعُدَ قَوْمٍ وَأَسَوِّ فَ الْأَمرَ مِنُ مَاهِرًا وَاسْتَمُ طَلَق اللَّمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْحِيلالِ حالٍ قَدْ تَبَيَّنَ لَدَى بُرُهَانُهُ وَلَحِيلالِ حالٍ قَدْ تَبَيَّنَ لَدَى بُرُهَانُهُ وَلَحِيلالِ حالٍ قَدْ تَبَيَّنَ لَدَى بُرُهَانُهُ وَلَحِيلالِ حالٍ قَدْ تَبَيْنَ لَدَى بُرُهَانُهُ وَلَحِيلالِ حالٍ قَدْ تَبَيْنَ لَدَى بُرُهَانُهُ وَلَي اللَّهُ الْعُلَاقِ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللْمُ ا

ترجمہ: حمد وصلا ق کے بعد چنانچ میرے پاس علی مشغلہ رکھنے والوں اور (تعلیم کے لیے) آنے جانے والوں کا اصرار حدسے بڑھ گیا کہ میں رسالہ همسیہ کی شرح لکھوں، اور اس میں منطقی تو اعد واصول بیان

کروں، اس کیے کہ وہ یہ جانے تھے کہ انہوں نے ایک بڑے ماہر سے درخواست کی ہے، اورخوب برسنے والے باول سے بارش طلب کی ہے، اور ہیں مسلسل ان لوگوں کو یکے بعد دیگر ے ٹالتا رہا، اور شرح لکھنے کے معاطے کوایک دن سے دوسرے دن کی طرف موخر کرتا رہا، اس دلی مشغولیت کی وجہ سے جس کی جمت جھے پر غالب تھی، اورفساد حال کی وجہ سے جس کی دلیل جھے پر غالبر تھی، اورا سپنے اس ادراک کی وجہ سے کہ علم کی آگر (شوق علم) اس زمانے ہیں مائد پڑگئی ہے، اوراس کے مددگار (اساتذہ) اپنی وجہ سے کہ علم کی آگر (شوق علم) اس زمانے ہیں بالم خول اور تاخیر ہیں بڑھتا گیا، اتناہی وہ لوگ آ مادہ کرنے اور شوق ولانے ہیں بڑھتا گیا، الناہی وہ لوگ آ مادہ کرنے اور شوق ولانے ہیں بڑھتا گیا، انتاہی وہ لوگ آ مادہ کرنے اور شوق ولانے ہیں بڑھتے گئے، بالاخر ہیں نے ان کا مطالبہ (رسالہ کی شرح لکھتا) پورا کرنے اوران کواس مقصود ( قواعد معطقیہ بیان کرنا) تک، جس کی انہوں نے در نواست کی تھی ، بہو نچانے کے سواکوئی چارہ کارنہ پایا، چنانچہ ہیں نے نظر کی سواری کورسالہ کے مقاصد و مسائل کی طرف متوجہ کیا، اور مسائل کے دلائل کی راہوں میں بیان کی رہیمی مقتل جا در یہ تھینچ لیس ( تان لیس )۔

## لغوى شخقيق

الع العاحا: اصرار کرنا - تو دد: باربارا آن المحرودين باربارا آن والے الوسالة الشمسية: رسال الغت ملى بيغام كو كهتے ہيں، اوراصطلاح ميں اس كتاب كو جوعلى تو اعدوضوا بطير مشتل ہور سالہ كہتے ہيں۔ شسمسية: وه متن ہے جواس كے مولف شمن الدين كی طرف منسوب ہے۔ عسسویف: عارف كامبالغہ ہے۔ بہت شاخت والا (ماہر)۔ است معطو: بارش طلب كرنا۔ هامو: بانی گرانے والا ،خوب بر سے والا دافع: بنانا ، دور كرنا۔ دافع: بنانا ، دور كرنا۔ تسسویف: نال مثول كرنا، آخ كل پرمعاطى كونالنا۔ بسال: ولى ،استولى نالب ہونا۔ مسلمطان: جت ،وليل اختلال: فاسدو كر وربونا ،خراب ہونا۔ خب يعضو خبوا: بجماء آك كاش تدا ہونا۔ تولية: بيشود كر بحاگنا، بيٹي جرانا۔ ادبار: ديركى جمع ہے، ہر چيز كا كچھلاحسد انصار: ناصركى جمع ہے، مدوكار۔ مطل: نال مثول كرنا۔ حث: اكبانا، آماده كرنا، براہ يختركنا۔ تشويق: نول دلانا۔ اسماف: حاجت بورى كرنا۔ اقسواح: وه درخواست جو تورو كركے بغيركى جائے ''اى الطلب بلا مثول دلانا۔ اسماف: حاجت بورى كرنا۔ اقسواح: وه درخواست جو تورو كركے بغيركى جائے ''اى الطلب بلا تال السماف: طلب كرنا۔ دكاب: (ا) زين كاوه لئكا ہوا حصہ جس ميں سوارا بنا يا وال والنا ہونا کہ بنتی والی ، ریشی چادر۔ دلیل: لغت میں اس کے معانی: بر بان، ثبوت ، علامت ، فبرست ، اشیاء ، را بنمااور گواه كے ہیں ، وادراصطلاح میں "هو ما يلزم من العلم به العلم بشی اخر "يدی دليل اس چيز كو كہتے ہیں جس كے جائے وادراصطلاح میں «هو ما يلزم من العلم به العلم بشی اخر "يدی دليل اس چيز كو كہتے ہیں جس كے جائے دور مری چيز كامل مزور ہوجائے جيں جس سورج كاعل ۔

### تشريح

ولعلمی بان العلم ..... بیٹال مٹول کی دوسری علت اور وجہ ہے "لعلمی" میں جو ابتدائیں لام ہے،اس میں دواخیال ہیں:

- (۱) بیلام جاره ہاں کاعطف ہے" لاشت خال بال" پر،ال صورت میں یے' تسویف' کی دوسری علت ہوگی۔
- (۲) "ولىعىلىمى" واۇرد قىمىيئى بوءاورلام برائى تاكىد بوءاورمقسىم باس تقدىرىيى محذوف بوگاداى لاشىم فياض على بان العلم، تقدىر عبارت كى ضرورت اس ليے پرى كەغىراللد كى قىم جائز نېيى سے، اس صورت بىل لام قىمىيە مفتوح بوگا-

اس دوسرے احتمال کی صورت میں لفظ 'علم' سے دونوں جگہ (علمی، بان العلم) علم عرفی مراد ہے لینی مسائل منطقیہ جاننا، جبکہ پہلے احتمال میں پہلے لفظ 'علم' سے لغوی معنی (جاننا) مراد ہے، اور دوسرے لفظ 'علم' سے ''علم عرفی'' مراد ہے۔

#### استعارات

"استمطر و اسحابا هامرا" ال من "سحاب هامر" مشه به به اورمشه محذوف ب،اور وه نودموَ لف كتاب به ستعاره هیشیه بوا

"فوجهت ركاب النظر" ال مل" نظر" كو "فرس" سے تثبیدى ہے، جو محذوف ہے، یہ استعارہ بالكنايہ بوااور "ركاب" فرس ك'الوازم" مل سے ہے، جے مشہ لعنى "نظر" كے ليے ثابت كيا كيا، يہ استعاره ميں سے ہے، جے مشہ كے ليے ثابت كيا كيا، يہ استعاره ترشيميہ بوا۔ اور "توجيه" مشہ به كے مناسبات مل سے ہے، جے مشہ كے ليے ثابت كيا كيا، يہ استعاره ترشيميہ بوا۔

#### "وسحبت مطارف البيان"

مطارف کی بیان کی طرف اضافت یا تومشه به کی اضافت ہےمشہ کی طرف، کویا وہ بیان اپنے حسن و جمال اور وسعت و کشاد کی کے لحاظ سے ریشم کی نقش و نگاروالی جاوروں کی مانند ہے۔

دوسراییک البیان مشبه ب،اور امر اه جمیله مشبه بهاب باستعاره بالکنایه ب،اورمطارف مشه بها کوازم میں سے جےمشبہ یعن این کے لیے ثابت کیا گیا، براستعاره تخییلیه موا، اور السحاب مشبه بها کے مناسبات میں سے ہے، جےمشبہ کے لیے ثابت کیا گیا، براستعاره ترشیحیه موا۔

وَشَرَحْتُهَا شَرُ حَاكَشَفَ الْأَصُدَافَ عَنُ وُجُوهِ فَوَائِدِ فَوَائدِهَا وَ نَاطَ اللَّالِي عَلَى مَعَاقِدِ

قَوَاعِـدِهَا وَ صَـمَمُتُ إِلَيُهَا مِنَ الْأَبُحَاثِ الشَّرِيُفَةِ وَالنَّكَتِ اللَّطِيُفَةِ مَا حَلَّتِ الْكُتُبُ عَـنـهُ وَلَابُدَّمِنُهُ بِعِبَارَاتٍ رائقةٍ تُسَابِقُ مَعَانِيَهَا الْأَذُهَانُ وَ تَقريراتٍ شائقةٍ تُعُجِبُ اِسُتِمَا عَهَاالْاذَانُ وَ سَمَّيْتُهُ " بِتحْرِيرِ الْقَراعِدِ الْمَنْطِقِيَّةِ فِي شرح الرِّسَالَةِ الشَّمْسِيَّةِ ".

ترجمہ: اور میں نے اس کی الی شرح کی جس نے اس رسالہ کے فوائد کے یکنا موتوں کے چروں سے
سپوں کو ہٹا دیا، اور اس رسالہ کے قواعد کی گردنوں پرموتی بچھاد ہے، اور میں نے اس رسالہ میں بچھ عمدہ
بحثوں اور باریک نکتوں کا اضافہ بھی کیا ہے جس سے (اس فن کی) عام کتابیں خالی ہیں، حالا نکہ ہیں وہ
ضروری (میں نے اضافہ کیا) الیمی پندیدہ عبارتوں کے ساتھ، جن کے معانی کی طرف ذہن سبقت
کرتے ہیں، اور الیمی دلچسپ تقریروں کے ساتھ جن کوئن کر کائ خوش ہوتے ہیں، اور میں نے اس
شرح کانام "تحریر القو اعد المنطقیة فی شرح الرسالة الشمسیه" رکھا ہے۔

# لغوى تخفيق

### تشريح

عام طور پرشراح مقدمہ میں تین چیز وں کو بیان کرتے ہیں۔ (۱) سبب تصنیف(۲) طرز تصنیف(۳) انتخاب متن ِ۔

چنانچ بہاں بھی مؤلف نے ان تین باتوں کی وضاحت کردی ہے "فقد طال الحاح المشتغلین علی" سے سبب تھنیف بیان کیا ہے، اور چونکہ اہل علم ووائش رسالہ ہمسیہ کی شرح لکھنے کا اصرار کرر ہے تھا سے انتخاب متن بھی مغہوم ہوگیا، اور و شسر حتھا شرحا سسالخ سے مؤلف نے طرز تھنیف کی نشاندہ کی کے ہہ میں اس کی ایسی شرح لکھوں گا کہ جو ہمل، عام ہم اور پیجیدہ مسائل کی دلشین تشرح کے ساتھ ساتھ مزید علمی مباحث و تحقیقات پر بھی مشتمل ہوگی۔

#### استعارات

"فر اند الفوائد" مشهب، اورمشه بهامخذوف ب، اوروه "باكرة" ب(وه نوجوان ورت جوبالكل دوشيز بهو) يدائل دوشيز بهو كي الدوشير بها كوازم بل سے ب، جسمشه كے ليے ثابت كيا كيا، يد استعاره تخييليد بوا، اور "كشف" مشه بها كے مناسبات مل سے ب، جسمشه كے ليے ثابت كيا كيا، يداستعاره ترهيم بوا، اور "كشف" مشه بها كے مناسبات مل سے ب، جسم مشه كے ليے ثابت كيا كيا، يداستعاره ترهيم بوا۔

#### "ناط اللالي على معاقد قراعدها"

''قواعد'مشہ ہے،اورمشہ بہ''حیوان' ہے جومحذوف ہے، یاستعارہ بالکنایہ ہوا،اور''معاقد''ال کے لوازم میں سے ہے، جےمشہ لینی قواعد کے لیے ثابت کیا گیا، یاستعارہ تخییلیہ ہوا،اور"نوط اللالی"مشہ بکے مناسبات میں سے ہے، جےمشہ کے لیے ثابت کیا گیا، یاستعارہ ترشیحیہ ہوا۔

#### "تسابق معانيها الاذهان"

اس میں "معانی"مشہ ہے،اور"فرسان" (شہسوار)مشہ بہے، جو محد وف ہے، یہ استعارہ با لکنایہ ہےاور" اور" تمابق" یے ہےاور" اور" تمابق" ہے ہے اور" اور تمانی مشہد ہے،اور" تمابق" ہے مشہر ان معانی واذ ھان ) کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ تنہیلیہ ہوا۔

#### فاكده

(بعبارات رائقة تسابق معانيها الاذهانُ و تقريرات) التطرف كأتعلق وهمس "كماته

ے.

#### (تسابق معانيها الاذهان)

"تسابق" كفاعل من دواحمال بين:

- (۱) اس کافاعل "معانیها" بو،اورمفعول بهاس صورت مین محذوف بوگا،اوروه"ایاها" ہے جس سے
  "مراد بیں،اور"الاذھان" منصوب بنزع الخافض ہے ای المی الاذھان چنا نچاس احمال
  کی روثنی میں تقدیری عبارت یوں بوگ "تسابق معانیها ایاها المی الاذھان" یعنی عبارتوں کے
  معانی ذہنوں تک پہو نچنے میں عبارتوں سے سبقت کرجاتے ہیں اگر چہ مسابقہ میں عبارت اور معنی دونوں
  شریک تھے، تا ہم ان کے معانی اذبان تک ان سے پہلے پنج جاتے ہیں۔
- (۲) اس کا فاعل ' اذبان' ہو، اور معامیما اس کا مفول ہولینی وہ اذبان عبارتوں کے معانی تک ان عبارتوں کو کمسل کرنے سے پہلے یہو نچ جاتے ہیں، تقدیر عبارت: تسصل الأذهبان إلى مبعدانيها قبل إسمام

المتكلم عباراتها.

#### استعارات

تحرير القواعد المنطقية

اس میں '' قواعد' مشبہ ہے،اورمشہ بہ محذوف ہے جو''عبد'' (غلام ) ہے، بیاستعارہ بالکنایہ ہوا،اور''تحریر'' (آزادی) اس کے لوازم میں سے ہے، جسے مشہ کے لیے ثابت کیا گیا یعنی ایسے قواعد جوحشو وزوائد سے بالکل خالی ہوں، بیاستعارہ تخییلیہ ہوا۔

وخَدَمْتُ بِهِ عَالِيَ حَضُرَةٍ مَنُ حَصَّهُ اللَّهُ تعالَى بالنفس القُدُسِيَّةِ والرِّيَاسَةِ الأُنسِيَّةِ وَجَعَلَهُ بِحَيثُ يَتصاعدُ بتصاعدُ رُتبَتِهِ مَراتبُ الدنيا والدِّين و يَتَطَأَظَنُونَ سُرادِقاتِ دوليه رِقابُ المَلوكِ و السَّلاطينِ و هوالمَحُدُومُ الاعظمُ دُستورُأَعاظِم الوُزَرَاءِ فِي العالم صاحبُ السيفِ والقلم سَبَّاقُ الغَاياتِ فِي نَصْبِ راياتِ السَّعَادَاتِ البالِغُ فِي إشاعة العَدُل وَالإحسان بأقصى النّهاياتِ نَاطُورَةُ دِيُوان الوزارةِ عينُ أَعْيَان الْآمارةِ اَلْلَانِهُ مِنْ غُرَّتِهِ الغَرَّاءِ لَوَائِحُ السَّعادَةِ الْأَبَدَيَّةِ الْفَائِحُ مِنُ هِمَّتِهِ العُلْيَارَوَائِحُ العِنايةِ السُّرُ مَدِيَّة مُسمَهِّدُ قو اعدِ الْمِلَّةِ الرَّبَّانِيَّةِ مُؤسِّسُ مَبانِي النَّوْلَةِ السُّلُطَانِيةِ العالِي بعِنان السَجَ لال راياتُ إقبالِه التالِي لِسانُ الأقيال أياتِ جَلالِه ظِلُّ اللَّهِ عَلَى العَالَمِينَ مَلْجَاءُ الآفاضِل وَالْعَالِمِينَ شرفُ الْحَقّ وَالدَّوْلَةِ والدين رشيدُ الاسلام ومرشدُ المسلينَ اميـراحمدُ، شعر: اَللَّهُ لَقَّبَهُ مِنُ عنده شَرَفًا. لَإ نَّه شَرَّفَتُ دينَ الْهُدَى شِيمُه. إنَّ الآمارةَ بَـاهَتُ به نُسِبتُ. وَالْحَمُدُ حُمَّدَ ـلِمَااشتُقَّ منه سِمُهُ لازالَ أَعْلاَمُ العدلِ فِي أيَّام دولتِه عاليةً وقيمةُ العِلْم من اثارِ تَرُبِيَّتِهِ غالِيَةً وأَيَادِيْهِ عَلَى أهلِ الحقّ فَانِضَةً وَ أَعادِيْهِ من بين الخلق غائِضةً وهوالذي عَمَّ اهلَ الزمان بإفاضةِ العدلِ والاحسان و حَصَّ العُلَمَاءَ مِنْ بينهم بفواضِلَ مُتَوالية و فضائلَ غيرمتناهية ورفعَ لِآهُلِ الْعِلْم مراتب الكمال و نَسَسَبَ لأربابِ الدين مناصبَ الإجُلالِ وَ خَفَضَ لَّإِصْحَابِ الفضل جناحَ الإفضال حتَّى جُلِبتُ إلى جناب رِفُعَتِه بَضائعُ العلوم مِن كل مَرمَى سَحِيُقِ وَوُجَّهَ تلقاءَ مَداينِ دولتِهِ مَطايًا الأمالِ مِنْ كُلِّ فَجَّ عَميق أللهم كما أيدتَّهُ لِإعْلاءِ كَلِمَتِكَ فَأَبَّدُهُ وَكَمَا نَوَّرُتَ خَلَدة لِنظم مَصالح خَلُقِكَ فَخَلَّدَة (شعر:) مَن قال أمينَ أَبقي اللهُ مَهْجتَهُ. فَإِنَّ هـذادعاءٌ يَشُـمَـل البَشَـرَا. فإن وقع في حَيِّزِ القبولِ فهوَ عَايَةُ المَقصودِ و نهايةُ السَماْمولِ والسلمُ تَعالَى أسالُ أن يُوَفَّقَنِي لِلصَّدُق والصوابِ و يُجنَّبني عَنِ الْحَطَل

وَالْإِضُطِرَابِ إِنَّه وَلِيُّ التَّوُفِيُقِ وبِيَدِه أَذِمَّةُ التَّحقِيقِ.

ترجمہ: اور میں نے اس شرح کے ذریعہ اس شخص کی بارگاہ عالی کی خدمت کی ہے، جس کواللہ تعالی نے کر جہ کی وہ فض اور انسانی حکومت کے ساتھ مخصوص فر مایا ہے، اور اس کواریا بنا دیا ہے کہ اس کے مرتبے کی بلندی ہوتے ہیں، اور اس کی دولت کے خیموں کے سامنے بادشا ہوں اور بلندی ہوتے ہیں، اور اس کی دولت کے خیموں کے سامنے بادشا ہوں اور سلاطین کی گردنیں جھ جاتی ہیں، وہ بڑے مخدوم ہیں، دنیا کے بڑے بڑے وزراء کا مرجع ہیں، شمشیرو قلم کے مالک ہیں، نیک بختیوں کے جھنڈ نے نصب کرنے ہیں تمام انتہا کو سے (بہت زیادہ) آگے بڑھے والے ہیں، انصاف اور نیکی کے پھیلانے ہیں انتہاء کو پہو نچنے والے ہیں، وفتر وزارت کے بگہبان ہیں، اعیان مملکت (مرواروں) کے سردار ہیں، اس کی روشن پیشانی سے دائی نیک بختی کے فاہری آ فارنمایاں ہیں، ان کی اولوالعزی سے دائی عنایت کی خوشبو کی مبلتی ہیں، ملت ربانی کے قواعد درست کرنے والے ہیں، جن کی نیک بختی کے جھنڈوں پر درگی کے بادل بلند ہیں، جن کی بزرگی کے بادل بلند ہیں، جن کی بزرگی کی آئیتیں بادشا ہوں کی زبا نیس بڑھتی ہیں، جو اہل دنیا کے لیے اللہ تعالی کا سامیا ور اہل اسلام کے بادی اور اہل اسلام کے رہنما ہیں جن کا تام امیر احمد ہے:

نعر:

الله تعالیٰ نے ان کواپی طرف سے ''شرف الدین'' کا لقب دیا ہے کیونکہ ان کی خصلتوں نے دین ہدی کو شرف بخشا ہے واقعی حکومت فخر کرتی ہے کیونکہ وہ ان کی طرف منسوب کی گئی ہے اور حمد کی ای لیے تعریف کی جاتی ہے کہ اس سے ان کا نام شتق ہے اور حمد کی ای لیے تعریف کی جاتی ہے کہ اس سے ان کا نام شتق ہے

ان کے دور حکومت میں عدل وانصاف کے جمنڈ ہے ہمیشہ باندر ہیں، اور علم کی قدر و منزل ان کے آثار تربیت سے گرال رہے، اور ان کے احسان اہل حق پر جاری و ساری رہیں، اور ان کے دیمیان مغلوب رہیں، اور ان کے دیمیان مغلوب رہیں، اور انہوں نے تمام مخلوق میں سے رہیں، اور رہیوہ ہیں جو اہل زمانہ برعدل وانصاف اور احسان کے بیا کر چھا گئے ہیں، اور انہوں نے تمام مخلوق میں سے اہل علم کو پے در پے انعامات اور نہتم ہونے والی فضیاتوں کے ساتھ مخصوص فرمایا ہے، اور اہل علم کے لیے مراتب کمال کو باند فرمایا، اور دینداروں کے لیے بزرگی کے مناصب قائم کر دیئے، اور فضل والوں کے لیے فضل کا باز و جھکا دیا، یہاں تک کہ ان کی بلند درگاہ کی طرف ہر دور در از علاقوں سے علوم کے سرمائے تھنچ آئے، اور ان کی حکومت کے شہر کی طرف ہر بعیدراستا سے امیدوں کی سواریاں متوجہ ہو گئیں۔

اعاللہ: جس طرح آپ نے اعلاء کلمة الله کے لیے ان کی تائید فرمائی ہے، ای طرح انہیں تادیر قائم

رکہ،اورجس طرح آپ نے ان کی روح وقلب کومصالح فلق کے انظام کے لیے منور کیا ہے،اسی طرح انہیں جمیشہ کے لیے باقی رکھ۔ شعہ .

جو مخص آمین کبے اللہ تعالی اس کی روح کو زندہ رکھے کے ویک ایک دعا ہے جو تمام انسانوں کو شامل ہے

اگریده عامقام قبولیت پرواقع بوتویه غایت مقصود اور مطلوب کی انتباء ہے، اور میں اللہ بی سے سوال کرتا موں کدوہ مجھے سچائی اور درتی کی توفیق دے، اور مجھے مططی اور ڈاوال ڈول بونے سے محفوظ رکھے۔ ب شک وہی توفیق کا مالک ہے، اور اس کے قبضہ قدرت میں تحقیق کی لگامیں ہیں۔

## لغوى شحقيق

"القدسية" قدى كى طرف منوب ب، اسكالغوى معنى " إك بونا" ب، اورا صطالح معنى "القوة السمفكرة بحيث تظهر عليها المعانى الغيبية بادنى التفات من غير استعمال المقدمات و تركيب القياسات" ووسوچ والى قوت جس كرما منامورغيبيا ونى توجه عن طابر بوجا كي مقدمات اور قياسات كي تركيب وترتيب كربغير.

سر مؤلف نے (السریاسة الإنسیة) انسانی حکومت،اس توت عملیه کی طرف اور "السفسس القدسیة" سے توت عملیه کی طرف اشاره کیا ہے۔

الموایات: رایة کی جمع بے جھنڈا، پر تیم ، فلیگ ۔ سو ادقات: سرادق کی جمع بے، خیمہ، شامیاند ۔ یعطاط: جمکنا، سرگوں ہونا۔ دستور: ضابط، قانون، یبال المرجع 'مراد ہے۔ نساظورة: قوم کاسردار، محافظ ۔ اعیان: میں کی جمع ہے، اس کے مختلف محنی جی بیبال سرداراور منتخب لوگ مراد جیں۔ الانعج: ظاہر ہونا، لاح یسلوح ای ظهر ۔ اللوانع: لائحة کی جمع ہے: ظاہری آٹار و مالا مات ۔ المفاقع: ممکنا، خوشبو پھیلنا۔ روانع: رائحة کی جمع ہے: خوشبور ہموار کرنے والا۔ الاقیال: قبل کی جمع ہے رئیس جمیر کے بادشا ہوں کالقب ۔ شیمة خوشبور ہے بادشا ہوں کالقب ۔ شیمة نشیمة کی جمع ہے: خصلت، عاوت ۔ بساهت؛ فخرکرتی ہے۔ سمج: تام، اسم میں ایک افت ہے۔ خالیة: مبتالاور گران ہونا۔ اعلام: مبتالاور کی جمع ہے جھنڈا، پہاڑ ۔ ایادی: "ید" کی جمع ہے: احسانات وانعامات ۔ اعادی: اعداء کی جمع ہے وائد اور دراز جگن ہے: احسانات وانعامات ۔ اعادی: بین بہنا، کی جمع ہے عالی ارد ہونے اجتب حدید ہونا۔ افاضة: پائی بہنا، مرد ہونی وائی راستہ عمیق: گران مرد یہ بان دور۔ تسلیقاء: جانب طرف، مراد یہ بین بین کی جمع ہے مواری ۔ الفع: دور بہاڑوں کا درمیانی راستہ عمیق: گران مرد یہ بین کی جمع ہے مواری ۔ الفع: دور پہاڑوں کا درمیانی راستہ عمیق: گران مراد یہ بین کی جمع ہے مواری ۔ الفع: دور پہاڑوں کا درمیانی راستہ عمیق: گران مرد یہ بین کی جمع ہے مواری ۔ الفع: دور پہاڑوں کا درمیانی راستہ عمیق: گران دورد راز جگد کی دور پہاڑوں کا درمیانی راستہ عمیق: گران

آن دونو ل نظول سے ' دور در از کاعلاق، 'مراد ہوتا ہے۔ خسلہ: دل ، قلب مهجة: روح السحین: جگهد السمامول: مطلوب الخطل: لغویات ، ہمل کلام، بوقوفی ، دماغی خلل اصطراب: بهجین ہونا ، ملکین اور پریشان ہونا۔ ازمة: زمام کی جمع ہے: لگام۔

#### تشريح

جب مسلمانوں کے عروج کا دورتھا،اطراف عالم میں ان کی شوکت و ہیبت کا چرچا تھا اور ان کے حکمران اور سلاطین نیک، اور علاء ہوتے تھے،اس وقت بیطریقہ رائج تھا کہ جب کوئی عالم کتاب لکھتا تو وہ بادشاہ وقت کی خدمت میں پیش کیا کرتا تھا،اس بناء پروہ کتاب کے مقدمہ میں بادشاہ کی تعریف بیان کرتا،اوراس کے اوصاف ومحالم کا تذکرہ کیا کرتا، یہاں بھی مؤلف نے اپنی کتاب کو منظر عام پرلانے سے پہلے بادشاہ وقت کی خدمت میں اسے پیش کیا ہے،اور ابتداء میں حمد وثناء کے کلمات کے جیں۔

"سباق الغايات في نصب رايات السعا دات"

گور دوڑ کے مقابلے میں ایک چیز میدان کے ایک کنارے نصب کی جاتی ہے کہ جواسے سب سے پہلے ماصل کر لے تو پہلے خاصل کر لے تو پہلے ماس کو' غایۃ' کہتے ہیں،مطلب سے کہ یہ بادشاہ فلاح و بہبود اور نیکی کے ہر کام میں سب سے آگے بڑھ جاتا ہے۔

#### استعارات

"العالى بعنان الجلال رايات اقباله"

اس میں 'جلال' مشبہ ہے، اور 'عنان' مشبہ بہے۔ بیاستعارہ تصریحیہ ہوا، اور 'علو' مشبہ بہ کے اوازم میں سے ہے مشبہ کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ تخییلیہ ہوگیا۔

"رابات اقباله" اس مل ایک تویدکه' اقبال'مشه ب،اور' رایات'مشه به به به استعاره تقریحیه مواد اور در رایات مشه به ب اور در رایات نمشه به به جو محدوف ب بیاستعاره با لکنایه موا، اور ' رایات ' اس مشه به کے لیے ثابت کیا گیا، یه استعاره تخییلیه موا، اور ' علو' مشه به کے مناسبات میں سے ب جے مشه کے لیے ثابت کیا گیا، یه استعاره ترشیحیه مواد

"التالى لسان الاقيال ايات جلاله"

اس میں ایک تو یہ کہ''جلال''مشبہ ہے، اور'' آیات''مشبہ بہ ہے یہ استعارہ تصریحیہ ہے، ای جلالہ کالایات،اوردوسرایہ کہ''جلال''مشبہ ہے،اور'' قرآن''مشبہ بہہے، یہ استعارہ بالکنایہ ہوا،اورآیات قرآن کریم کے لوازم میں سے ہیں جنہیں مشبہ کے لیے ثابت کیا گیا، یہ استعارہ تخییلیہ ہوا،اور''حلاوۃ ولسان الاقیال''مشبہ بہ کے مناسبات میں سے ہے، جے مشہر کے لیے ثابت کیا گیا، بداستعارہ ترشیحیہ ہوگیا۔

یایوں کیے کہ جال 'مشہ ہے،اورقر آن کریم مشہ بہے۔ بیاستعارہ بالکنایہ ہوا،اور' التلاوق واللمان' مضہ بے لوازم میں سے ہے، جے مشہ کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ تخییلیہ ہوا، اور''اقیال' مشہ بہ کے مناسبات میں سے بی جنہیں مشہ کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ ترشیحیہ ہوگیا۔

#### وخفض لاصحاب الفضل جناح الافضال

اس مین افضال مشه ب، اور طائز (پرنده) شه به محذوف ب، بیاستعاره بالکتابیه وا، اور جتاح ، (پر) مشه به کوازم میں سے ب، جے مشه کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعاره تخییلیه بوا، اور خفض (پست اور جمک جاتا) شه به کے مناسبات میں سے ب، جے مشه کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعاره ترشیحیه بوا۔

#### وجه تلقاء مدائن دولته مطايا الامال

اس میں "امال" مشہ ہے،اور "مطایا" مشہ بہے،بیاستعارہ مصرحہ بوا، یا یوں کہتے کہ "امال عشبہ ہے،اور "جمل" (اونٹ) مشہ بہے۔بیاستعارہ بالکتابیہ،اور "مطایا" مشہ بہ کے لوازم میں سے ہے، جے مشہ کے لئے ثابت کیا گیا،بیاستعارہ تخییلیہ ہے۔

اور"توجية مشه بهكمناسبات ميس ب، جيمشه كي ابت كيا كيا، بياستعارهتر شيحيه ب-

"فان وقع في حيز القبول"

"قول"مشہ ہے،اور"جم"مشہ برمدوف ہے بیاستعارہ مکنیہ ہوا،اور جزر (جکد) شہ بے لوازم میں سے ہے، جے کوازم میں سے ہے، جے سے مشہ کے اس کے مناسبات میں سے ہے، جے مشہ کے لیے ثابت کیا گیا، یہاستعارہ ترشیحیہ ہوا۔

"وبيده ازمة التحقيق"

تحقیق مضہ ہے، اور 'حیوان' مشبہ برمحدوف ہے، بیاستعارہ بالکنایہ ہوا، اور ' ازمۃ' (لگامیں )مشبہ بہ کے اوازم میں سے ہیںجنہیں مشبہ کے لیے ثابت کیا گیا، بیاستعارہ تحقیلیہ ہوا۔

### رساله همسيه كيمتن كاآغاز

قال: بسسج اللّهِ الرحسمنِ الرحيسج ألى حملُ للهِ الذي أَبْدَعَ نظامَ الْوُجُودِ والْحَتَرَعَ مَاهِياتِ الْأَشِياءِ بِمُ قُتَطَى الرجودِ وأَنْشَأَ بقلاتِه أنواعَ الجواهِ العقليةِ وأفاضَ بِرحسمته مُحركاتِ الأجرامِ الفَلَكيةِ والصلوةُ على ذَواتِ الأنفسِ القُلسيةِ المُنزَّهةِ عَن الكُلُوراتِ الإنسيةِ حصوصًا على سيدِنا محمد صاحبِ الأيات وَالْمُعُجِزَاتِ

وعلى الهِ وأصحابِهِ التابِعينَ لِلْحُجَجِ وَالبيِّناتِ.

و بعدُ فلما كَان باتفاقِ أهلِ العقلِ وإطباقِ ذوِي الفَصْلِ أنَّ العلومَ سيَّمَااليقينيةَ أعلَى الممطالب وأبهلي المتناقب وأنّ صاحبَها أشرف الأشخاص البشرية ونفسَه أسرعَ اتصالًا بالعقول المَلكية وكان الاطلاع على دقائِقها والإحاطة بِكُنهِ حِقائِقها لايُمكِن الابالعلم الموسوم بالمَنْطق إذْبِهِ يُعرَف صحتُها مِن سُقْمِها وغَشُّها مِن سَمَنِها فأشار إلَى من سَعِدَ بلُطفِ الحق وامتازَبتاتيدِه مِنْ بَيْنِ كافةِ الخِلقِ و مالَ إلى جنابِه الداني والقاصي وأفلخ بمتابعته المطيع والعاصى وهو المولى الصدر الصاحب المعظمُ العالمُ الفاصلُ المقبولُ المنعمُ المحسنُ الحسيبُ النسيبُ ذو المناقب والمفاخر شمش الملة والدين بهاء الإسلام والمسلمين قدوة الأكابروالأماثل ملك الصدوروالا فاصل قطب الأعالى فلك المعالى محمد بن المولى الصدر المعظمُ الصاحبُ الأعظمُ دستورُالأفاق اصفُ الزمان مَلِكَ وُزراءِ الشرق و الغرب صاحب ديوان المَ مالكِ بهاءُ الحق والدين ومويَّدُ علماءِ الإسلام و المسلمين قُطُبُ الملوك والسلاطين محمدٌ أدام اللهُ ظلالَهما وضاعف جلا لَهما الذي مع حَداثَةِ سِنَّه فاق بالسعاداتِ الأبديةِ والكراماتِ السرمديةِ واحتُصّ بالفضائل الجميلة والحصائل الحميدة بتحرير كتاب في المنطق جامع لقواعده حاولًا صُوله وضوابطه فبادرت إلى مُقتضى إشارتِه وشرعتُ في ثُبُتِه وكتابتِه مُستلزمًا أن لا أخِـلَ بشيء يُعُتَدُّ به من القواعد والضوابط مع زياداتٍ شريفةٍ ونِكَتِ لطيفةٍ من عسدى غير تابع الأحد من الحلائق بل للحق الصريح الذى لا ياتيه الباطل من بين يمديمه ولامِنُ خلفه و سميتُه بالرسالة الشمسية في تَحرير القواعدِ المنطقيةِ و رتَّبُتُهُ على مقدمة و ثلث مقالات و حاتمة مُعُتَصِمًا بحبل التوفيق مِن واهب العقل ومتوكلًا على جودهِ المفيضِ للخيرِ والعدلِ، إنه خيرُ مُوفقٍ و مُعِينِ أماالمقدمةُ قَفِيها بحثان الأولُ في ماهيةِ المنطق و بيان الحاجة اليهِ.

ترجمہ: ماتن نے کہا: اللہ کے اسم سے آغاز کرتا ہوں جوعام رحم اور کمال رحم والا ہے، تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جس نے انو کھا نداز میں (ممکنات کے ) وجود کا نظام قائم کیا، اور اپنی صفت جود وسخا کی بناء پر حقائق اشیاء کو بیدا کیا، اور اپنی قدرت سے جواہر عقلیہ (عقول عشرہ عندالمناطقہ) کی انواع و اقسام کو ایجاد کیا اور اپنی رحمت سے اجسام فلکیہ (افلاک وکواکب، آسان وستارے) کو حرکت دینے والی چیزوں (جواہر جو حوادث کا ذریعہ ہیں عندالفلاسفہ) کا فیضان فرمایا (کشرت سے بیدا فرمادی ہیں)

تىيىر قىلمى تىيىر قىلمى تايىر تىلىن تايىر

اوران پاک شخصیات (انبیاء) پر رحمت کاملہ نازل ہو جوانسانی آلود گیوں اور لفزشوں ہے بری قرار دیئے گئے ہیں، بالخصوص ہمارے آ قاملطہ پر جونشانیوں اور مجزات والے ہیں اور (رحمت کاملہ نازل ہو) آپ کی آل اور آپ کے اصحابؓ پر جو دلائل و براہین (کی روشنی میں اسلام)کی پیروی کرنے والے ہیں۔

اور حمد وصلاة كے بعد: چونكه عقلاء كے اتفاق اور فضلاء كے اجماع سے بيہ بات ثابت ہے كه علوم خصوصاً علوم يقيينيه اعلى درجه كےمطلوب اورسب سے عمدہ اوصاف وفضائل ہيں، اور بيكه ان علوم كا حال تمام انسانوں سے زیادہ معزز ومحترم ہوتا ہے، اور اس کانفس بہت جلد عقول ملکیہ تک پہنچ جاتا ہے، اور ان علوم کی باریکیوں پر واقفیت اوران کے حقائق کی تہد ہے باخبر ہونا اس علم ( کی مخصیل) کے بغیر ممکن نہیں جس کو' دعلم منطق'' کہا جاتا ہے کیونکہ منطق سے ہی علوم کی صحت وغلطی ، ان کے ضعف اور قوت کی شناخت حاصل ہوتی ہے چنانچہ (علم منطق کی اہمیت کی بناء پر ) میری اس شخص نے راہنمائی کی جوتی تعالی کے لطف و کرم سے نیک بخت اوراس کی تائیدونصرت کی وجہ سے تمام لوگوں سے متاز ہے، اور جس کی بارگاہ کی طرف قریب رہنے والا اور دور رہنے والا سب متوجہ ہو گئے، اور جس کی پیروی سے فر ما نبر دار اور تا فر مان سب كامياب مو كئة ، وه سر دار وآقا ، وزير اعظم ، عالم و فاضل ،مقبول ومنعم اور احسان كرنے والا،حسب ونسب والا،فضائل اور كارناموں والا،ملت و دين كا آ فتاب،اسلام اورابل اسلام کی رونق، اکابر و افاضل کارا ہنما، سرداروں اور اہل فضل کا بادشاہ، بلند تر حضرات سوسٹر دار (یا بلندیوں کامحور و مدار) بلندیوں کا آسان (یعنی) محمد ہے، جو بہت بوے سردار وزیراعظم تمام آ فاق (مخلوقات ) کے مرجع و ماؤی، آصف زمان ،مشرق ومغرب کے وزراء کا بادشاہ ،تمام مما لک کے دفاتر کا انچارج (صاحب اختیار) حق اور دین کی رونق، علائے اسلام اورمسلمانوں کی تائید ونصرت کرنے والا، بادشاہوں اورسلاطین کے قطب، محمر کا بیٹا ہے اللہ تعالی ان دونوں کے سائے کو ہمیشہ رکھے، اور ان کی بزرگی میں دو چنداضافہ کردے جواپی نوعمری کے باوجود دائمی نیک بختیوں اور ابدی كرامتول ميں فوقيت لے گيا ہے، اچھے اوصاف اور قابل ستائش اخلاق كے ساتھ مخصوص موگيا ہے، (میری راہنمائی کی )منطق میں ایک ایس کتاب لکھنے کی ، جواس کے قواعد کوجع کرنے والی اوراس ے اصول وضوابط کا احاطہ کرنے والی ہو۔

اس لیے میں نے اس کے اشارے کے مقتضا کی طرف پیش قدمی کی ، اور اس کی تحریر اور لکھنے میں لگ گیا ، اس بات کا التزام کرتے ہوئے کہ میں اس کتاب میں کوئی الی چیز نہیں چھوڑ و نگا جس کا شار تو اعد و ضوابط میں ہوتا ہو، عمدہ اضافے اور باریک نکات کے ساتھ ساتھ اپنی جانب سے (اس سلسلے میں) مخلوق میں ہے کی کی اتباع اور تقلید کئے بغیر، بلکہ اس واضح حق کی پیروی کرتے ہوئے ، جس میں باطل

کآنے گی کوئی راہ نہیں ، نہآ گے ہے ، اور نہ پیچھے ہے اور بیں نے اس رسالہ کانام'' الرسالۃ الشمیۃ فی تخریرالقواعد المنطقیۃ'' رکھاہے ، اور اس کوایک مقدمہ تین مقالوں اور ایک خاتمے پرتر تیب دیا ہے ، عقل دینے والے کی طرف سے توفیق کی رسی کو مضبوطی سے پکڑتے ہوئے ، اور بھلائی وانصاف پھیلانے والے کی جودوسخا پراعتاد کرتے ہوئے ، بے شک وہ بہتر توفیق دینے اور مدد کرنے والا ہے۔ اس مقدمہ میں دو بھیں ہیں: پہلی بحث : منطق کی اہمیت اور اس کی ضرورت کے بیان میں ہے۔ اس مقدمہ میں دو بھیل بین میں ہے۔

## لغوى شحقيق

ابداع: ایسجاد الشیء غیر مسبوق بمادة و زمان ایی چزپیدا کرناجس کا پہلےکوئی مادہ بھی نہو، اور ندزماند، یعنی پہلی بار بغیر کسی مادے کے کوئی چزپیدا کرنا جیسے عقل عندالفلاسفد اس کے مقابلے میں دو چزیں بیں ایک "کوین" اور دوسری" احداث"

تکوین: ایسجاد الشیء مسبوقا بالمادة ایی چیز پیدا کرناجس کاماده پہلے مرجود ہوجسے حضرت آدم علیہ السلام کوٹی سے کمٹی ان سے پہلے موجود تھی۔

احداث: ایسجاد الشیء مسبوقا بالزمان الی چیز وجودیس لانا جوز ماناً پہلے ہوجیے فحد ثانیکے وقت انسانوں کو پیدا کرنا۔ انشاء: ابداع کے مترادف ہے۔

اختـــــر ۱ع: مطلق ایجاد کوکها جاتا ہے چاہے مادی ہو، یاغیر مادی مسبوق بالز مان ہو، یانہ ہو،ان سب کو شامل ہے۔

ماهیات: ماهیة کی جمع ہے، چیزی حقیقت کو کہاجاتا ہے"ماهیت" "هویت" اور"حقیقت'ان تیوں میں ذاتا اتحاد ہے، صرف اعتباری فرق ہے، اس اعتبار سے کہوہ "ما هو" کے جواب میں بولی جاتی ہے اسے ماہیت کہتے ہیں، اور اس اعتبار سے کہ خارج میں اس کا تحقق ہوتا ہے، حقیقت کہتے ہیں، اور اس اعتبار سے کہ "هو" کا مرجع واقع ہوتی ہے، "هویت" کہتے ہیں۔

جو هو: اس ذات کو کہتے ہیں جو خارج میں قائم بذاتہ ہو کسی کل کی مختاج نہ ہو جیسے انسان کا وجود، اس کے مقابلے میں 'عرض' ہے۔

عوض: وه بجوای وجود میں جو ہراور ذات کامخاج ہوجیے انسان کے لیے الوان (رنگ) کیفیات،
یہ چیزیں انسان کے بغیر موجوز نہیں ہو سکتیں۔ محو کات: ان سے نفوس فلکیہ مراد ہیں۔ الاجوام الفلکیة: ان
سے تمام آسان اور نجوم وکوا کب مراد ہیں۔اطباق: اجماع کرناکی معاملے میں اتفاق رائے قائم کر لینا۔ ملکیة:
ملک (فرشتہ) کی طرف منسوب ہے،اور عقول ملکیہ سے مناطقہ عقول عشرہ مراد لیتے ہیں جبکہ مسلم مناطقہ ان سے ملائکہ
مراد لیتے ہیں،اس لیے مؤلف نے "الملکیة" فرمایا ہے۔ دقائق: وقیقة کی جمع ہے باریک چیز۔ غش: کمزور،

و بالدسمين: موناددانى: قريب القاصى: قريب قدوه: نمونه، پيثوا مفاخر: مفخرة كى جمع بقائل فخر چيز ، كارتامه حداثة السن: نوعمرى ـ

### تشريح

آ صف الزمان سے مؤلف نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے وزیر آ صف بن برخیا کی طرف اشارہ کیا ہے، اورا پنے ممدوح کوان کے ساتھ تشبیہ دی ہے، اس وزیر کے بارے میں بعض مفسرین کا کہنا ہیہ ہے کہ انہوں نے بلقیس کے تخت کوا کی لیحہ میں حاضر کر دیا تھا۔

'' بتحریر کتاب فی المنطق جامع لقواعدہ''اس ظرف کاتعلق''اشار'' کے ساتھ ہے، جومؤلف نے اوپر ذکر کیا ہے حیث قال'' فاشارالی من سعد '''''

ورتبته على مقدمة وثلث مقالات و خاتمة.

صاحب میرقطی فر ماتے ہیں کہ رسالہ شمسیہ کے اکثر نسخوں میں یہاں'' ٹکٹ '' لکھا ہوا ہے لیکن یہ درست معلوم نہیں ہوتا، بلکہ کسی کا تب کا اضافہ ہے، اس لیے کہ آ گے ماتن نے خود بڑے حصر اور تاکید کے ساتھ فر مایا کہ'' فاما المقالات فٹکٹ '' سسیت نصیل اسٹے حصر کے ساتھ جب ہی درست ہو سکتی ہے جب پہلے'' مقالات'' کو مہم بیان کیا گیا ہو۔

فائدہ: رسالہ همسیہ کے شارح نے رسالہ همسیہ کی عبارت کو'' قال'' کے عنوان سے اور اس پراپنی شرح'' اقول'' کے عنوان سے بیان کی ہے۔

أقول: الرسالة مرتبة على مقدمة وثلثِ مقالاتٍ و خاتمة أما المقدمة ففى ماهية المنطق و بيان الحاجة إليه و موضوعه أما المقالاتُ فئلتُ فأو اللها فى المفردات والشانية في القضاية في القضاية وأحكامها والثالثة فى القياس وأما الخاتمة ففى مواد الأقيسة وأجزاء العُلُوم وإنسارتَبها عليها لأنَّ مايجبُ أن يعلم فى المنطق إمَّا أن يُتَوقَّف الشروعُ فيه علَيه أو، لا فإن كان الأولُ فهو المقدمة وإن كان الثانى فامّاأن يكون البحثُ فيه عن المفردات فهو المقالة الأولى أوعن المركبات فلا يخلوإماأن يكون البحثُ فيه عن المفردات فهو المقالة الأولى أوعن المركبات فلا يخلوإماأن يكون البحثُ فيه عن الممركباتِ الغيرِ المقصودةِ بالذات فهو المقالة الثانيةُ . اوعن المركباتِ النظرُ فيها من حيث المدركباتِ التي هي المقالة الثالثة أومن حيث المادةِ وهو الخاتمة والمراد المشورِ . ق و حُدَه المائو ق على العلم و و جُهُ تَوَقَّفِ الشروعِ إمَّا على بالمعهولِ المطلقِ تصور العلم في العلم في العلم أو لم يُتَصَوَّرُ أوَّلا ذلك العلم لكان طالبا للمجهولِ المطلقِ تصور العلم في العلم في العلم أو لم يُتَصَوَّرُ أوَّلا ذلك العلم لكان طالبا للمجهولِ المطلقِ المطلقِ المعلولِ المطلقِ المعلم في العلم في العلم في العلم في العلم أو لم يتصور العلم في العلم أو لم يتصور أو المطلقِ المعلم في العلم أو لم يتصور العلم في في العلم في العلم في في العلم في في العلم في العلم في في في العلم في في العلم في في العلم في في في في في العلم في ف

وهو مَحالٌ لِا متناع تَوجُهِ النفسِ نحوَ المجهولِ المطلقِ وفيه نَظَرٌ لأنّ قوله الشروع في العلم يتوقف على تصوره إن أرادبه التصورَبوجهِ مَّافَمُسَلَّمٌ لكن لايلزم منه أنه لابدمن تصورِ برسمه فلايتمُّ التقريبُ اذالمقصودُ بيانُ سببِ إيرادِرسمِ العلمِ في مَفتَح الكلام وإن أرادبه التصوُّر برسمه فلانُسلِّمُ أنه لو لم يكنِ العلمُ مُتصور ابوجه من يَلزَمُ طلبُ المجهولِ المطلقِ وانمايلزمُ ذلك لو لم يكنِ العلمُ متصور ابوجه من الموجوه وهو ممنوعٌ فالأولى أن يقالَ لابُلَّمِنُ تصورِ العلمِ برسمه لِيكونَ الشارعُ فيه على بصيرةٍ في طَلَبه فإنّه إذاتصورَ العلمَ برسمه وقَفَ على جميع مسائله إجمالًا حتى إن كلَّ مسالةٍ منه تَردُ عليه عَلمَ أنها من ذلك العلم كما أنَّ من أراد سلوك طريقٍ لم يشاهدُه لكن عَرَّف أماراتِه فهو على بصيرة في سلوكه.

وأما على بيانِ الحاجةِ إليه فلأنه لولم يعلَمُ غاية العلم والعرض منه لكان طلبُهُ عبث وأماعلى موضُوعِه فلأنَّ تمايزَ العلوم بِحَسَبِ تَمَايزِ الموضوعاتِ فإنَّ علمَ الفقه مشلا إنما يَمُتازُ عَن علمِ أصولِ الفقهِ بموضوعه لأنَّ علمَ الفقه يُبتَحَثُ فيه عن أفعالِ الممكلفينَ من حيث أنّها تَحِلُّ وتَحُرُمُ وتَصِحُّ و تَفُسُدُ وعلمَ أصولِ الفقهِ يُبحث فيه عن الأولَّةِ الشَّرُعِيَّةِ السَّمُعِيَّةِ من حيث أنها يُستنبط عنها الأحكامُ الشرعيةُ فلما كان لهذا موضوع ولذلك موضوع أخرُصَارَاعِلُمَيْنِ مُتَمَايِزَيْنِ منفردًا كُلِّ منهما عَنِ الأخرِ فلولم يعرف الشارعُ في العلم أن موضوعه أى شيءٍ هو لم يتميزِ العلمُ المعطلوبُ عنده ولم يكن له في طلبه بصيرةٌ ولما كان بيانُ الحاجةِ الى المنطق يَنُساقُ إلى معرفته برسمه أوردَهما في بحثٍ واحدٍ وصَدَّ رَالبحث بتقسيمِ العِلمِ إلى التصور فقط والتصديق يتَوقَّفِ بيان الحاجةِ إليه عليه.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: رسالہ شمیہ ایک مقدمہ، تین مقالوں اور ایک خاتمہ پر مرتب ہے، مقدمہ منطق کی ماہیت، اس کی ضرورت اور اس کے موضوع کے بیان میں ہے، کیکن مقالات تین ہیں پہلا مقالہ مفردات (کے بیان) میں اور تیسرا قیاس (کے مفردات (کے بیان) میں اور تیسرا قیاس (کے بیان) میں ہے۔ بیان) میں ہے۔ بیان) میں ہے۔

اور ماتن نے اپنے رسالہ کوان اجزاء خمسہ (مقدمہ، تین مقالات، خاتمہ) پراس لیے ترتیب دیا ہے کہ جس چیز کامنطق میں جاننا ضروری ہے، وہ دو حال سے خالی نہیں ، یا تو اس پرشروع فی المنطق موتوف ہو گایا نہیں اگر ہوتو یہ مقدمہ ہے، اور اگر ثانی ہو (موتوف نہ ہو) تو اس میں بحث یا تو مفردات سے ہوگ، یہ بھی دو حال سے خالی نہیں، یا تو اس میں ایسے مرکبات میں پہلا مقالہ ہے، اور یامرکبات سے ہوگی، یہ بھی دو حال سے خالی نہیں، یا تو اس میں ایسے مرکبات

سے بحث ہوگی، جوخود مقصود نہیں ہیں، یہی دوسرا مقالہ ہے، اور یا ان مرکبات سے بحث ہوگی، جوخود مقصود ہیں، یہ پھر دوحال سے خالی نہیں یا تو ان میں بحث باعتبار صورت ہوگی، یہی تیسرا مقالہ ہے، اور یا بحث مادہ کے اعتبار سے ہوگی، یہی خاتمہ ہے۔

اور یہال مقدمہ سے مرادوہ چیز ہے، جس پر شروع فی العلم موقوف ہوتا ہے، اور شروع فی العلم کے تصور علم پر موقوف ہونے کی وجہ ہے ہے کہ کی علم کو شروع کرنے والا اگر اولا اس علم کا کوئی تصور اور خاکہ (اس کے ذہن میں) نہ ہو، تو وہ مجہول مطلق کا طلب کرنے والا ہوگا اور بجہول مطلق کی طلب محال ہے، کیونکہ نفس ، مجہول مطلق کی طرف متوجہ ہیں ہوسکا، اور اس میں نظر ہے، اس لیے کہ اگر "الشسر وع فسی العلم بتو قف علمی تصور دہ "سے مراد تصور بوجہ ما ہے، تو بیت لیم ہے، لیکن اس سے بدلاز منہیں آتا کہ کم کا تصور برسمہ ہونا ضروری ہے لہذ اتقریب تام نہ ہوئی، اس لیے کہ مقصود کلام کے آغاز میں علم کی رسمہ کولانے کا سبب بیان کرنا ہے، اور اگر اس سے تصور برسمہ مراد ہے، تو بیت لیم نہیں کہ اگر علم کا تصور برسمہ ہوتا وہ وہ بہتر یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ علم کا تصور برسمہ حاصل ہوگا تو وہ اجمالی طور پر اس مقصور نہ ہو، اس کے بہتر یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ علم کا تصور برسمہ حاصل ہوگا تو وہ اجمالی طور پر اس کے تمام مسائل سے واقف ہو جاتا ہے، یہاں تک کہ اس کا جو مسئلہ بھی اس کے سامنے آتا ہے، تو وہ تھی لیتا ہے کہ بیات کہ مام کا مسئلہ ہے جیسے وہ تحف جو ایس راہ پر چلنا چا ہے، جس کا اس نے پہلے مشاہد ہی ہیں کیا لیتا ہے کہ بیات کی کہ اس کی علامات سے واقف ہو وہ تا ہے، بہتر وہ اس راہ پر چلنا چا ہے، جس کا اس نے پہلے مشاہد ہی ہیں کیا کہ کہ یہ بیات کی کہ اس کی علامات سے واقف ہو وہ تا ہے، بہتر وہ کے اس راہ پر چلنا جائے ہیں بھیرت پر ہوگا۔

لیتا ہے کہ بیات کا علامات سے واقف ہے، تو وہ اس راستہ پر چلنے میں بصیرت پر ہوگا۔

اور (شروع فی انعلم)منطق کی ضرورت پراس لیے موقوف ہے کہ اگر اسے اس کی غرض و غایت معلوم نہیں ہوگی تو اس کوطلب کرنالغواور فضول ہوگا۔

اور (شروع فی العلم) منطق کے موضوع پراس لیے موقوف ہے کہ علوم کا آبس میں امتیاز اور فرق ان
کے موضوعات کے باہمی امتیاز اور فرق کی بناء پر ہوتا ہے، جیسے علم فقہ، اصول فقہ سے اپنے موضوع سے
متاز ہوتا ہے کیونکہ علم فقہ میں افعال مطلفین سے بحث ہوتی ہے، اس حیثیت سے کہ وہ حلال ہیں یا
حرام، فاسد ہیں یا صحیح اور اصول فقہ میں دلائل شرعیہ نقلیہ سے بحث ہوتی ہے، اس حیثیت سے کہ ان
سے شرعی احکام مستنبط ہوتے ہیں، بس جب اس کا ایک موضوع ہے، اور اس کا ایک دوسر اموضوع ہے،
تو وہ دونوں علم آپس میں متاز اور ہرایک دوسر سے سے جدا ہوگیا، اب اگر شروع کرنے والا بینہ جانے
کہ اس علم کا موضوع کیا چیز ہے، تو اس کے سامنے علم مطلوب متاز نہیں ہوگا، اور نہ اس کو اس کی طلب
میں کوئی بصیرت ہوگی۔

جب حاجت الى المنطق كابيان منطق كى تعريف برسمه كى طرف لے جاتا ہے، اس ليے ان دونوں كوايك

بحث میں لایا اور بحث کوعلم کی تصور وتصدیق کی طرف تقسیم سے شروع کیا، کیونکہ ضرورت الی المنطق کا بیان اس تقسیم پرموقوف ہے۔

### رساله شمسيه كى ترتيب

شارح فرماتے ہیں کہ رسالہ شمسیہ کومؤلف نے تین چیز ول پرمرتب کیا ہے،ایک مقدمہ، تین مقالوں اور ایک خاتمہ پر۔مقدمہ میں منطق کی تعریف،اس کی ضرورت اوراس کے موضوع کے بارے میں بحث کی تی ہے۔ اور پہلے مقالے میں اصلام فردات کو بیان کیا گیا ہے، البتہ بعض مواقع پر شمنا مرکبات ناقصہ کو بھی ضرورتا ذکر کیا گیا ہے۔ دوسرامقالہ قضیہ تملیہ اوراس کی اقسام، قضیہ شرطیہ اوراس کی اقسام وغیرہ، اوران کے احکام بین عکس مستوی اور عکس نقیض وغیرہ پر شتمل ہے، اور تیسرامقالہ قیاس کے بارے میں ہے۔ اور خاتمہ قیاسات کے مواد اور علوم کے اجزاء سے تین چیزیں مراد ہیں:

(۱) موضوعات (۲) مبادی (ما پیوقف علیه المسائل، جن پرمسائل موتوف بوں) (۳) مبادی کے مسائل ۔

## حصركىاقسام

حفر کی جارا قسام ہیں:

(۱) حصر عقلی (۲) حصر طبعی (۳) حصر وضعی (۴) حصرا ستقر اگی۔

حصر عقلی: یہ ہے کہ دلیل حصر نفی اورا ثبات کے درمیان دائر ہو،اور عقل کسی اور تیم کی مجوز نہ ہو، جیسے مفہوم کا حصر تین چیزوں میں ہے،واجب ممکن اور ممتنع ،اس کی عقلاً کوئی اور تیم نہیں ہے۔

حصرطبعی: یہ ہے کہ دلیل حصرنفی وا ثبات کے درمیان دائر ہو،اورعقل قتم آخر کوبھی جائز قرار دے، جیسے ''واجب'' کا حصر باری تعالیٰ میں لیکن عقل ہیکتی ہے کہ اگر کوئی اور ذات بھی واجب الوجود ہوتی تواس پر بھی ''واجب'' کا طلاق ہوتا۔

حفروضى: يهب كه وليل حفركى واضع كى وضع كى الله على الله على ثلثة أقسام الكلمة على ثلثة أقسام الاسم و الفعل و الحرف، وحصر الأفلاك في التسعة عند أهل الفلسفة"

حصراستقر ائی: یہ ہے کہ دلیل حصراستقر اء کے اعتبار سے ہو کہ غور وفکر اور شبع سے ہمیں اتنی قسمیں سمجھ میں آئی ہیں،اوروں کا بھی احتمال موجود ہوتا ہے۔

يبال شارح نے جو' وانمارتھا ۔ الخ'' ہے دبہ حصر بیان فر مائی ہے، یہ حصر عقلی ہے۔

### مقدمه سے کیا مراد ہے

مقدمه کے مختلف معانی آتے ہیں شارح نے بھی ' مصحنا'' کہ کراشارہ کردیا:

- (۲) <u>وقد یطلق علی ما یتوقف علیه صحة الدلیل</u> کا یجاب الصغری للشکل الاول بھی مقدمه کااطلاق اس چیز پر ہوتا ہے جس پر دلیل کی صحت موقوف ہوتی ہے، جیسے شکل اول کے لیے صغریٰ کاموجبہ ہونا۔
  - (٣) ... ما يتوقف عليه الشروع في العلم. وه اشياء جن پرشروع في العلم موقوف موتا ہے۔

یباں مقدمہ سے شارح کی تصریح کے مطابق یبی تیسر ے معنیٰ مراد ہیں،اور کہنے کا مقصدیہ ہے کہ الی اشیاء کا علم ہو،جن کی بناء پروہ پورٹی بصیرت کے ساتھ اس علم کوشروع کر سکے،اگر چہ بعض دفعہ ابتدائی معلومات کے بغیر بھی آ دمی اس علم کوشروع کر دیتا ہے، کیکن اس علم کی صحیح سمجھ،اس کی تہہ تک پہونچنا، یہ جب ہی ہوسکتا ہے، کہ اولا اس کے ذہن میں،اس کا کچھ نہ کچھ تصورا ورخا کہ ہو۔

# شروع فى العلم تصورعكم برموقوف كيول

شروع فی العلم کے لیے نصورعلم اس لیے ضروری ہے، کہ اگر شروع کرنے والے کواس علم کا بالکل کوئی نصور نہ ہو، تو وہ ایک محض مجبول چیز کا طلب کرنے والا ہوگا ،اوریہ محال اور ناممکن ہے، اس لیے کہ عقل مجبول مطلق کی طرف متوجہ بین نہیں ہوتی پھرطلب کیسے کرے گی۔

### تظراوراس كاجواب

آپ نے کہا''الشروع فی العلم یوقف علی تصورہ''ہم آپ سے یہ پوچھتے ہیں کہ' تصورالعلم' سے آپ کی کیا مراد ہے،تصورالعلم بوجہ من الوجوہ ہے یا تصورالعلم برسمہ۔

اگرتصوراتعلم بوجہ من الوجوہ مراد ہو، تو جمیں تسلیم ہے، کیکن اس سے ہرگزیدلا زم نہیں آتا کہ تصوراتعلم برسمہ ضروری ہے، جبکہ یہاں تصور اتعلم برسمہ کا بیان مقصود ہے، اور جب تصور اتعلم بوجہ من الوجوہ مرادلیا جائے گا، تو خرا بی یہ لازم آئے گی کہ تقریب تام نہیں ہوگی، یعنی دلیل وعویٰ کے مطابق نہیں ہوگی، کیونکہ دعویٰ خاص ہے، اور دلیل عام ہے، دعویٰ یہ ہے کہ تصور اتعلم بوجہ من الوجوہ ضروری ہے، اور دلیل یہ ہے کہ تصور اتعلم بوجہ من الوجوہ ضروری ہے، اور دلیل میں اس طرح ہے، کہ تصور بوجہ ما''مطلق ہے، اس کے چارا فراد ہیں: حد تام، حد تاقص، رسم

تام،اوررسم ناقص لبنداان میں ہے کسی ہے بھی جب تعریف کی جائے گی، تواس کے تحت تعریف برسمہ ہوگی۔
اورا گرتصورالعلم برسمہ مراد ہو، توبیہ ہم تعلیم نہیں کرتے کہا گر کسی کواس علم کا تصور برسمہ نہ ہوا تو بی محض مجہول کی طلب ہوگی، اس لیے کہ طلب مجہول تواس وقت لازم آتی ہے، جب اس علم کا تصور بعجہ من الوجوہ نہ ہو، گراییا ہوسکتا ہے کہا کیک تصور برسمہ نہ ہولیکن تصور بعجہ ماہو، لہذا ''تصور العلم'' سے ان دوصور توں میں سے کونسی صورت مراد ہے؟

"فالأولى أن يقال .....الخ" شارح فرماتے ہیں کہ بہتریہ ہے کہ یہاں دوسری صورت مراد لی جائے،
لیکن ایک قید اورشرط کے ساتھ "ای المشروع فی العملیم علی وجہ البصیرہ کی قید ہے، جس سے شروع فی العملیم کا تصور برسمہ پر بسر سمه " یعنی شروع فی العملی میں علی وجہ البصیرہ کی قید ہے، جس سے شروع فی العلم کا تصور برسمہ پر موقوف ہونا بالکل ظاہر ہے، کیونکہ شروع فی العلم علی وجہ البھیرہ ان تمام امور پرموقوف ہے، جومقد مدیس بیان ہوئے ہیں، یہی وجہ ہے کہ جس کو علم کا تصور برسمہ حاصل ہوتا ہے، وہ اس علم کے تمام مسائل پر اجمالی طور پر آشنا ہو جاتا ہے، اسمیں اتنی استعداد، صلاحیت اور بجھ بیدا ہوجاتی ہے، کہ وہ پیچان لیتا ہے، کہ بیمسئداس علم سے متعلق ہے یا نہیں، اس کی مثال اس آ دمی کی طرح ہے، جو ایسی راہ پر سفر کرنا چا ہتا ہے، جس کا اس نے مشاہدہ تو نہیں کیا لیکن اس کی علامات کی مثال اس آ دمی کی طرح ہے، تو شخص اپنی منزل تک ضرور پہنچ جائے گا، کیونکہ پوری بصیرت کے ساتھ سفر کر رہا ہے، اس طرح یہاں بھی اگر وہ تصور العلم برسمہ سے واقف ہوگا، تو وہ قلطی ہے محفوظ رہے گا، اور اپنی منزل سے ہمکنار ہو جائے گا۔

البت بعض حضرات کا کہنا ہے کہ تصور بوجہ مامراد ہے،اورتقریب اس طرح تام ہوتی ہے کہ تصور بوجہ مامراد ہے،اورتقریب اس طرح تام ہوتی ہے کہ تصور بوجہ مامطلق ہے،جس کے چا رافراد ہیں،اورتصور بوجہ ماکا حصول ان میں سے کسی خاص فر دیے شمن میں ہوسکتا ہے، مؤلف نے ایک فر دخاص بعنی تصور برسمہ اختیار کرلیا،اس لیے کہ اس کا حصول تصور بوجہ ما کے حصول کو مستزم ہے۔

اس تو جیہ کی طرف شارح نے بھی اشارہ کیا ہے، چنا نچہ فالا ولی کہا فالصواب یا فاصیح نہیں فر مایا جس کی ضد فلط اور باطل ہے، بلکہ فالا ولی فر مایا، جس کا مطلب ہے ہے کہ دوسری جانب بھی اختیار کی جاسکتی ہے، دونوں وجہوں میں فرق ہے کہ شارح نے فالا ولی سے جو وجہ ذکر کی ہے، وہ اس پر دلالت کررہی ہے کہ مطلق شروع فی العلم کے لیے تصور بوجہ ماکا ہونا ضروری ہے،اور غیر اولی والی والی وجہ اس پر دلالت کررہی ہے کہ شروع فی العلم کے لیے تصور بوجہ ماکا ہونا ضروری ہے،اگر بینہ ہوتو شروع فی العلم علی الاطلاق ممنوع ہوگا۔

# شروع فی العلم کے لیے حاجت الی المنطق اور اس کے موضوع کابیان

منطق کی غرض اوراس کا فائدہ بھی طالب علم کے پیش نظر ہونا نا گزیر ہے، کیونکہ جب انسان کے ذہن میں کسی عمل کا مقصد اور فائدہ نہ ہو، تو وہ بے کار اور فضول کام ہوجاتا ہے، اس لیے شارع فی انعلم کے لیے منطق کی

اہمیت،اس کی نافعیت ضروری نہن میں ہونی چاہیے تا کہ وہ پوری بصیرت کے ساتھ تحصیل علم میں مشغول ہوجائے۔
اسی طرح منطق کے موضوع سے واقفیت بھی بہت ضروری ہے، اس لیے کہ علوم آپس میں ایک دوسر سے اسپنے موضوعات سے بی ممتاز ہوتے ہیں، مثلاً علم فقد کا موضوع افعال المحک لفیس من حیث الصحة والفساد و من حیث الحد مقہ ہے اور علم اصول فقد کا موضوع دلائل شرعیہ ہے، اس اعتبار سے کہ ان سے شرقی احکام ثابت ہوتے ہیں ، اب جب دونوں کے موضوع ہمارے سامنے آگئے، تو ہماری نظروں میں دونوں جداگان علوم ہوگئے، یہی صور تحال تمام علوم کی ہے کہ جب تک ان کے موضوعات سے طالب علم نا آشنا ہوگا، اس وقت تک ان کی تحصیل میں وہ بسیرت رہیں ہوگا۔

## موضوع کی بحث کوعلیحدہ کیوں بیان کیا

مقدمہ تین چیز وں کو بیان کرنے کے لیے ہے، منطل کی تعریف، بیان حاجت اور موضوع کا بیان۔ ماتن نے پہلی دوچیز وں کوایک بحث میں ذکر کیا ہے، اور موضوع کا بیان ایک مستقل بحث میں ذکر کیا۔ اس بر سوال بیہ ہوتا ہے کہ تینوں چیز وں کوالگ الگ مباحث میں کیوں بیان نبیس کیا گیا، یا سب کوایک

ساتھ یا پہلی صورت کے برعکس بعنی موضوع اور منطق کی تعریف ایک ساتھ ذکر کردیتے اس انداز سے کیوں بیان کیا؟ اس کا شارح بیجواب دے رہے ہیں کہ حاجت الی المنطق کے بیان سے منطق کی تعریف سمجھ میں آجاتی

ہے،اس بناء پر ماتن نے ان دونوں کوایک بحث میں،اور موضوع کومستقل بحث میں بیان فر مایا۔

حاجت الى المنطق مصنطق كى تعريف اس طرح سجه آتى ہے كه منطق كا فائده اواس كى غرض و غايت، صيانة الله هن عن المنطق مى الفكر ہے (انسانى ذہن كوفكر ميں غلطى مصحفوظ ركھنا ہے) اور به منطق كا خاصہ ہوتا ہے، اور يہى خاصہ منطق ہے، كيونكدرسم ميں بھى خاصہ ہوتا ہے، تواس سے رسم منطق كا علم ہوگيا" و هسو الله قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطافى الفكر۔"

## بحث کی ابتدا کس چیز ہے

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ مقدمہ میں تین چیز وں کا بیان ہوتا ہے، اس علم کی تعریف، اس کا موضوع اور غرض و غایت، لہذا بحث کو ان میں سے کسی ایک سے شروع کرنا چاہئے تھا، حالانکہ یہاں علم کی تقسیم الی التصور و التصدیق سے بحث کا آغاز کررہے ہیں، اس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہاصل مقصود منطق کی ضرورت اور حاجت کا بیان ہے، لیکن چونکہ بیعلم کی اس تقسیم پر موقوف ہے،اس لیےاس بحث کا آغازعلم کی تقسیم سے کررہے ہیں۔

اس کی مزید تفصیل یہ ہے کہ حاجت الی المنطق کے ثبوت کے لیے تین مقد مات کا ہونا ضروری ہے۔

- (۱)....علم کی دوشمیں ہیں ،تصوراورتصدیق۔
- (٢) ... ان ميس سے ہرا يك بديبي موكا يا نظرى۔
- (۳) نظری چیز بدیبی سے حاصل کی جاتی ہے،اوراس نظر میں خطاوا قع ہوجاتی ہے،لبذاان تینوں مقد مات کے ملانے سے یہ بات معلوم ہوئی کہ نظر میں'' خطافی الفکر'' واقع ہو جاتی ہے،اس لیے ایک ایسے قانون کی ضرورت پڑی،جس کی رعایت سے اس ملطی سے بچاجا سکے،اوروہ منطق ہے، حاجت الی المنطق کواس انداز سے ثابت کرنے کے لیے ماتن نے بحث کا آغاز علم کی تقیم سے کیا۔

فقال: العلمُ إماتصورٌ فقط وهو حصولُ صورةِ الشنى في العقلِ أو تصورٌمعه حُكُمٌ وهو إسنادُأمرِ إلى آخرَ إيجابًا أوسلبًا ويقال للمجموع تصديقٌ.

تر جمہ: چنانچہ ماتن نے کہا:علم یا تو تصور فقط ہے، اور وہ عقل میں ٹی کی صورت کا حاصل ہو جانا ہے یا تصور مع الحکم ہے، اور وہ ایک امرکی دوسرے امرکی طرف نسبت کرنا ہے، ایجابا یاسلبا اور اس مجموعے ہو تصدیق کہاجا تا ہے۔

أقول: العلم إما تصور فقط أى تصور لاحكم معة ويقال له التصور السّاذح كسصود ناالإنسان من غير حُكم عليه بنفي أوإثبات وإماتصور معة حُكم ويقال للمجموع تصديق كما إذا تصوَّرنا الإنسان وحكمنا عليه بأنه كاتب أوليس بكاتب أما التصور فهو حُصول صورة الشنى في العقل فليس معنى تصوِّرنا الإنسان إلّاأن ترتسم صورة منه في العقل بها يمتاز الانسان عَنْ غَيْرِه عند العقل كما تشبِتُ صورة الشَّنى في العمراة إلاأن المِراة لاتشب فيها الامثل المحسوسات والنَّفَسُ مِراة تنظيع فيها مثل المعقولات والنَّفَسُ مِراة تنظيع فيها مثل المعقولات والمحسوسات.

فقوله وهو حصولُ صورةِ الشيءِ فِي العقلِ إشارةٌ إلى تعريف مطلقِ التصور دُونَ التصورِ فَقَط ذَكرَ امرين احدُهما التصورُ المطلقُ لأن المقيدَ إذا كان مذكورًا كان المطلقُ مذكورًا بالضرورة و ثانيهما التصورُ فقط الذي هو التصورُ الساذُ فَ فذلك الضميرُ إماأن يعود الى مطلق التصورة والى التصور فقط لا جائزَ أنُ يعودَ إلى التصورِ فقط لصدقِ حصولِ صورة الشيء في العقل على التصورِ الذي معه حكمٌ فلوكان تعريفًا للتصور فقط لم يكنُ مانعا لدخولِ غيرهِ فيه فَتَعَيَّنَ أنُ يعودَ الضميرُ إلى مُطلقِ التَّصورِ الذي هو مرادفُ العلم دون التصورِ فقط فيكونُ حصولُ صورة الشيء في العقل تعريفًاله وإنما عرَّف مطلق التصور دون التصور دون التصور وقط التصور فقط مع أنَّ المقامَ يَقتضِي تعريفُهُ تَنْبِيهًا عَلَى أنَّ لَفُظَ التصور كَما يُطلقُ فِيْما التصور فقط مع أنَّ المقامَ يَقتضِي تعريفُهُ تَنْبِيهًا عَلَى أنَّ لَفُظَ التصور كَما يُطلقُ فِيْما

هُو المشهورُ على مايقابلُ التصديقَ أعنى التصورَ الساذَجَ كذلك يُطُلَقُ على مايرادف العلمَ وَيَعُمَّ التصديقَ وهو مطلق التصور

وأماالحكم فهو إسنادُ أمر إلى احرَإيجابا أوسلبا والإيجابُ هُوإيقاعُ النسبة والسلبُ هو انتزاعها فاذاقلنا الإنسانُ كاتبٌ أوليس بكاتب فقد أسنَدْنا الكاتبَ إلى الإنسان وأوقَعُنَا نسبةَ ثبوتِ الكتابةِ إليه وهو الايجابُ أورَفَعُنَانسبةَ ثبوتِ الكتابةِ عَنُهُ وَهُوَّ السَّلُبُ فلابدههنا أن يُدرَكَ أولًا الإنسانُ ثم مفهومُ الكاتب ثم نسبةُ ثبوتِ الكتابةِ الى الإنسان ثم وقوع تلك النسبة أو، لاوقوعها فادراك الإنسان هو تبصورُ المحكوم عليه والانسانُ المتصورُ محكومٌ عليه وإدراكُ الكاتب هو تصورُ المحكوم به والكاتب المتصور محكوم به وإدراك نسبة ثبوتِ الكتابةِ إليهِ أولا ثبوتِها هُو تنصورُ النسبةِ الحُكميةِ وإدراكُ وقوع النسبةِ أولا وقوعِها بمعنى إدراكِ أنَّ النسبة واقعة أوليست بواقعة هوالحكم وربما يَحْصُلُ إدراكُ النسبة الحكمية بدون الحكم كمن تَشَكَّكَ في النسبة أو تُوهَّمُها فإنَّ الشكُّ في النسبة أوتيه هممها بدون تصورها محالٌ لكنَّ التصديقَ لا يحصلُ مالم يَحُصل الحكمُ وعند مُتَأَخَّري المنطقين أنَّ الحكم اي إيقاعُ النسبةِ أو انتزاعُها فعلٌ من أفعال النفس فلا يكون إدراكا لأن الإ دراكَ انفعالٌ والفعلُ لايكونُ انفعا لَا فلو قلنا إن الحكمَ إدراكٌ فيكون التصديقُ مجموعَ التصوراتِ الأربعةِ تصورُ المحكوم عليه و تصورُ المحكوم به و تصورُ النسبةِ الحكميةِ والتصورُ الذي هو الحكمُ وإن قلنا إنه ليس بإدراك يكون التصديق مجموع التصورات الثلث والحكم، هذاعلى رأى الإمام وأماعلي رأى الحكماء فالتصديق هو الحكم فقط.

والفرق بينهما من و جوه أحدها أنَّ التصديق بسيطٌ على مذهب الحكماء ومركبٌ على راى الامام وثانيها أنَّ تصور الطرفين شرط للتصديق خارج عنه على قولهم وشطره الداخلُ فيه على قوله وثالثها أنَّ الحكم نفسُ التصديق على زعمهم وجُزءُ أَهُ الداخلُ على زعمه .

واعلم أنَّ المشهورفيما بين القوم ان العلم اما تصورا و تصديق و المصنف عدل عنه الى التصورالساذج و التصديق وسبب العدول عنه ورودُ الاعتراض على التقسيم المشهورمن وجهين الأولُ أنَّ التقسيم فاسدٌ لأن أحدالأمرين لازمٌ وهوإماأن يكونَ قسمُ الشنى قسمُ الشنى قسمُ الشنى قسمُ الطلان و ذلك لأنَّ

التصديق إن كان عبارةً عن التصورِ مع الحكم والتصورُمع الحكم قسمٌ من التصور في الواقع وقد جُعِلَ في التقسيم المشهورِقسيمًا له فيكونُ قسمُ الشئى قسيمًا له وهو الأعرالأوّل وإن كان عبارةً عن الحكم والحكم قسيمٌ للتصورِ وقد جُعِلَ في التقسيم قِسمُ المثنى قسماً منه التقسيم قِسمُ المشئى قسماً منه وهو الأسرالثاني وهذا الاعتراضُ إنمايَرِ وُإذا قُسم العلمُ إلى مطلقِ التصورِ والتصديق كما هو المشهود وأما إذا قُسم العلمُ إلى التصورِ الساذُج وإلى التصديق كما فعله المصنف فلاورودله عليه لأنّا نَختارُ أن التصديق عبارةٌ عن التصورِ مع الحكم فقوله التصورُمع الحكم فقوله التصورُم الحكم قِسُمٌ من التصور.

قلنا إنُ أَرَدتُم به أنّه قسمٌ من التصور الساذج المقابل للتَّصُدِيُقِ فظاهرانه ليس كذلك وان أرَد تُم به انه قسمٌ من مطلق التصورِ فَمُسَّلمٌ لكن قَسِيمُ التصديق ليس مُطلق التصورِ بل التصورُ الساذجُ فلايلزم أن يكونَ قسمُ الشنى قَسِيمَالَه وَ الثَّانِي أنَّ المُراذَ بِالتصورِ إلَّا الحضورُ الذهنيُّ مطلقا أو المقيد بعدم الحكم فَإنُ عنى به المُرادَ بِالنّهنيَّ مطلقاً لزمَ انقسامُ الشيءِ إلى نفسه وإلى غيره لأنَّ الحضورَ الذهنَ الحضورَ الذهنَ العلمِ وَإنُ عنى به المُقيَّدُ بعدمِ الحكمِ امتنع اعتبارُ التصورِ في التصديقِ لأنَّ عدمَ الحكمِ معتبرًا فلو كان التصورُ معتبرًا في التصديقِ لكان عدمُ الحكمِ معتبراً فيه ايضًا والحكم وعدمه في التصديق وإنّه محال.

وجوابُه أنّ التصورَ يُطلَقُ بالاشتراكِ على مااعتبر فيه عدمُ الحكم وهوالتصورُ الساذجُ وعلى التصنيق الساذجُ وعلى الحضورِ الذهنِ مطلقًا كما وقع التنبيهُ عليه والمعتبرُ في التصديق ليس هوالأوَّلُ بل الشاني والحاصل أنّ الحضورَ الذهنِيَّ مطلقًا هو العلمُ والتصورُ إمّاأن يُعتبرُ بِشَرُطِ شيءٍ أي الحُكم ويقال له التصديقُ أوبشرطِ لا شيءٍ اي عدم المحكم ويقال له التصديقُ أوبشرطِ لا شيءِ اي عدم المحكم ويقال له التصور فالمقابلُ التصور فالمقابلُ للتصديقِ هو التصورُ بشرط لاشيء والمعتبرُ في التصديق شرطًا أو شطرًاهو التصورُ لابشرطِ شئي فلا إشكالَ.

تر جمہ: میں کہتا ہوں:علم یا تو تصور فقط ہے یعنی ایسا تصور جس میں حکم نہ ہو،اورای کوتصور ساذج کہاجاتا ہے، جیسے ہماراانسان کا تصور کرنااس پرنفی یا اثبات کا حکم لگائے بغیر،اور یا ایسا تصور جس کے ساتھ حکم ہو، اور مجموعے کوتصدیق کہا جاتا ہے، جیسے جب ہم انسان کا تصور کریں اور اس پر کا تب یا غیر کا تب کا حکم

گائیں۔

بہر حال تصور سووہ عقل میں کسی ٹی کی صورت کا حاصل ہونا ہے، پس انسان کے تصور کرنے کے معنیٰ یہی ہیں، کہ اس سے ایک صورت عقل میں منقش ہوجائے، جس کے ذریعہ سے انسان عقل کے نزدیک اپنے غیر سے متاز ہوجائے، جیسے آئینہ میں ٹی کی صورت ٹابت ہوتی ہے، گرید کہ آئینہ میں صرف محسوسات کی صورت منقش آتی ہے، اور نفس ایک ایسا آئینہ ہے، جس میں معقولات ومحسوسات سب کی صورتیں منقش ہوتی ہیں۔

پی ماتن کا تول" و هو حصول صورة الشیبی فی العقل"مطلق تصوری تعریف کی طرف اشاره به نه که تصور فقط کی تعریف کی طرف،اس واسطے که جب اس نے تصور فقط کاذکر کیا، تو دو چیزی ذکر کی بین،ایک تصور فقط کا فقی در مراتصور فقط جو بین،ایک تصور مطلق،اس لیے کہ مقید جب ندکور ہو، تو مطلق بھی ضرور ندکور ہوتا ہے، دوسراتصور فقط جو تصور ساذج بی ہے۔

بینمیر (هو حصول .....) مطلق تصوری طرف راجع ہوگی، یا تصورفظ کی طرف بقورفظ کی طرف مضیر کا لوٹنا جائز نہیں ، اس لیے کو عقل میں ثی کی صورت کا حصول اس تصور پرصادق ہوتا ہے جس کے ساتھ تھم ہو، لہذا اگریت تعریف تصورفظ کی ہو، تو پھرید خول غیر سے مانع نہ ہوگی ، اس لیے یہ تعیین ہوگیا کہ ضمیر مطلق تصور کی طرف راجع ہے نہ کہ تصورفظ کی طرف ، پس "حصول صورة الشیبی فی العقل" مطلق تصور کی تعریف ہوئی۔

اور مطلق تصور کی تعریف کی ، نه که تصور فقط کی ، جبکه مقام اس کی تعریف کا تقاضا کرتا ہے، اس بات پر تندیم کرنے کے لیے کہ تصور کا اطلاق جیسے عرف مناطقہ میں اس پر ہوتا ہے، جوتصدیق کے مقابل ہے لیمن تصور ساذج ، اس طرح اس کا اطلاق اس پر بھی ہوتا ہے ، جوعلم کے مرادف اور تصدیق سے اعم ہے، اوروہ مطلق تصور ہے۔

بہر حال جم سودہ ایک امری دوسر ہے امری طرف نبت کرنا ہے، ایجا بایاسلبا اور "ایہ جاب "نبت کو واقع کرنا ہے، اور " سلب " نببت کو اٹھادینا ہے، پس جب ہم کہیں: "الانسان کا تب او لیس بک اتب " تو ہم نے کا تب کی نبیت انسان کی طرف کی ، اور کتابت کے ثبوت کی نبیت اس کی طرف واقع کی ، یہی ' ایجاب' ہے یا اس سے کتابت کے ثبوت کی نسب کو اٹھادیا، یہی ' سلب' ہے، پس یہاں ضروری ہے کہ پہلے انسان کا اوراک کیا جائے ، پھر کا تب ہے مفہوم کا پھر انسان کی طرف ثبوت کتابت کی نبیت کا ، پھر اس نبیت کے وقوع یا لا وقوع کا ، پس انسان کا ادراک محکوم علیہ کا تصور ہے ، اور کتابت حکمیہ کا تصور ہے ، اور کتابت کے ثبوت یا عدم ثبوت کی نبیت کا ادراک ، نبیت حکمیہ کا تصور ہے ، اور کتابت کا دراک ، نبیت حکمیہ کا تصور ہے ، اور کتابت کے ثبوت یا میں معنیٰ کہ نبیت واقع ہے ، یا واقع نبیں ہے ، ہے کم

۽۔

اور بسااوقات نسبت حکمیه کاادراک حکم کے بغیر حاصل ہوجاتا ہے، جیسے وہ محض جونسبت میں شک یاوہم کرے، اس لیے کہ نسبت میں شک یاوہم کا ہونا نسبت حکمیه کے تصور کے بغیر محال ہے، کیکن تصدیق حاصل نہیں ہوتی جب تک کہ حکم حاصل نہ ہو۔

اور متاخرین مناطقہ کے نزدیک تھم لیعن نبست کو واقع کرنایا اٹھادینا،نفس کے افعال میں سے ایک فعل ہے، پس بیادراک نبیس ہوسکتا، کیونکہ ادراک انفعال ہے، اور فعل انفعال نبیس ہوسکتا، پس اگر ہم بیکہیں کہ تھم ادراک ہے، تو اس صورت میں تصدیق چارتصورات کا مجموعہ ہوگی، لینی تصور محکوم علیہ، تصور محکوم علیہ، تصور محکوم ہے، اور اگر ہم بیکہیں کہ تھم ادراک نبیس ہے، تو تصدیق تین تصورات اور تھم کا مجموعہ ہوگی، بیامام رازی کی رائے کی بناء پر ہے، اور تھماء کی رائے کے مطابق تصدیق مصرف تھم ہے، اوران دونوں کے درمیان چند وجوہ سے فرق ہے:

- (۱) تقدیق حکماء کے مذہب کے مطابق بسیط (جس کا کوئی جزءنہ ہو) ہے، اور امام کی رائے پر مرکب ہے۔
- (۲) طرفین اورنسبت کا تصور تصدیق کے لیے شرط اوراس سے ضارج ہے عند الحکما ، اور تصدیق کا جزءاوراس میں داخل ہے عندالا مام۔
  - (m) تحكم نفس تصديق ب، حكماء كقول براور تصديق كاجزء داخل بام كقول بر-

اور جان لیجے کہ مناطقہ کے ہاں علم کی مشہور تقسیم ہیہ ہے کہ علم یا تصور ہے یا تصدیق اور ماتن نے اس سے تصور ساذج اور تصدیق کی طرف عدول کیا، تقسیم مشہور سے اعراض کی وجہ: اس تقسیم پر دوطرح سے اعتراض کا واقع ہونا ہے، پہلا یہ کہ پیقسیم فاسد ہے، کیونکہ دوباتوں میں سے کوئی ایک ضرور الازم آتی ہے یا توقشم ٹی کافسیم ٹی ہونا یافسیم ٹی کافسیم ٹی کافسیم ٹی کافسیم ٹی کافسیم ٹی کافسیم ٹی کافسیم شہور میں اس کو تصور کافسیم قرار دیا گیا ہے، پس قسم ٹی کافسیم ہونا لازم آگیا اور یہ پہلا امر ہے، اور اگر تصدیق سے مراد تھم ہواور تھم فی الواقع تصور کافسیم ہے، جبکہ تقسیم شہور میں اسے اس علم کی قسم قرار دیا گیا ہے، ویفس تصور ہے، پس قسم ٹی کافسیم ٹی ہونالازم آگیا، یہ دوسراامر ہے۔

ادر بیاعتراض ای وقت وارد ہوتا ہے، جب علم کومطلق تصور اور تصدیق کی طرف تقسیم کیا جائے جیسا کہ مشہور ہے، کین جب علم کوتصور ساذج اور تصدیق کی طرف تقسیم کیا جائے جیسا کہ ماتن نے کیا ہے، تو پھر بیاعتر اض وار ذبیں ہوتا، کیونکہ ہم بیش اختیار کرتے ہیں کہ تصدیق تصور مع الحکم کا نام ہے، لبذا معترض کے قول: "المتصود مع السحکم قسم من المتصود" کا مقصد اگر یہ ہے کہ وہ اس تصور ساذج کی تسم ہے، جوتصدیق کے مقابل ہے، تب تو ظاہر ہے کہ ایسانہیں ہے، اور اگر اس کا مقصد یہ ہے کہ وہ مطلق تصور کی تسم ہے، بلکہ تصور ساذج ہے، اس لیے تسم شی کوتیم شی ہونالازم نہیں آتا۔

دوسرااعتراض بہہ کتصورے مرادیا تو حضور ذبی مطلق ہے یا مقید بعدم الحکم ،اگر حضور ذبی مطلق مراد ہو، تو انقسام جی الی نفسہ والی غیرہ لازم آتا ہے ،اس لیے کہ حضور ذبی مطلق بعید علم ہے ، اور اگراس سے مقید بعدم الحکم مراد ہو، تو تقسد بن میں تصور کا اعتبار منت ہوگا ، کیونکہ اس وقت تصور میں عدم عظم معتبر ہے ،اب اگر تقعد بن میں تصور معتبر ہو، تو (گویا) عدم عظم معتبر ہوا ، کیونکہ اس وقت تصور سے عدم عظم مراد ہے ۔ اور تقعد بن میں عدم عظم دونوں کا اعتبار کرتا لازم آئے گا، اور بیمال ہے ، اس اعتراض کا جواب بہ ہے کہ تصور ماذی اطلاق بطرین الاثمر آک (دوچیزوں پر ہوتا ہے ) اس پر بھی ہوتا ہے کہ جس میں عدم عظم معتبر ہے یعنی تصور ساذی ، اور حضور ذبی مطلق پر بھی ہوتا ہے جبیا کہ اس پر تنبیہ ہو چی ، اور تقعد بن میں پہلانہیں ، بلکہ دوسرا (حضور ذبی مطلق) معتبر ہے ۔

جواب کا حاصل یہ ہے کہ حضور ذبنی مطلق تو علم ہے، اور تصوریا تو بشرط شی یعنی بشرط الحکم معتبر ہے، اس کو تصدیق کہا جاتا ہے، اوریا تصور لا بینی اس میں نہ تو تھم کی شرط ہے اور نہ عدم الحکم کی ) معتبر ہے، یہی تصور مطلق ہے۔

تو تصدیق کامقابل تصوربشرط لاثی لینی تصورسا ذج ہے، اور تصدیق میں شرطایا شطرا، تصور لابشرط ٹی لینی تصور مطلق معتبر ہے، فلااشکال۔

# علمى كى تقسيم اولى

علم اولاً دونتم پر ہے۔ (1)حصولی (۲)حضوری

چران میں سے ہرایک کی دودوقتمیں میں: (۱) حادث(۲) قدیم۔

علم حضوری قدیم: الله تعالی کاعلم علم حضوری حادث: انسان کواپی ذات وصفات کاعلم علم علم حصولی قدیم: عقول عشره کاعلم عنداله ناطقه علم حصولی حادث: انسان کواپی ذات وصفات بے علاوہ اشیاء کاعلم

اس کی مزید تفصیل میہ کے علم کی حقیقت ہے: مابدالانکشاف یعنی جس کے ذریعداشیاء کے درمیان امتیاز اور فرق ظاہر ہو۔ پھراس انکشاف کے لیے منکشف یعنی معلوم اور منکشف علیہ یعنی عالم کا ہونا ضروری ہے، توعلم کی تعریف اب مید ہوئی کہ''وہ چیز جو عالم کے پاس موجود ہو''وہ دو حال سے خالی نہیں یا تو وہ موجود بذاتہ ہوگی، تو میلم حضوری ہے یا تو بذاتہ ہوگی، تو میلم حضول ہے پھراگر وہ غیر مسبوق بالعدم یعنی ازل سے ہے، تو قدیم ہے، اور آگر مسبوق بالعدم ہے، تو حادث۔

# تصور وتفيد لق كأمقسم

تمام مناطقه اس پرمتفق ہیں کہ تصور وتصدیق کامقسم''علم حصولی'' ہے خواہ حادث ہویا قدیم۔ اور اس پر بھی اتفاق ہے کہ بدیمی اور نظری کی طرف منقسم ہونے والاصرف'علم حصولی حادث' ہے۔

### تصور فقط اورتقيديق

علم كى دوشميس بين: (١) تصور فقط (٢) تقديق \_

تصورفقط کا مطلب یہ ہے کہ جس کے ساتھ کوئی تھم نہ ہو، تھم کی معیت مسلوب ہولیعنی بشرط لاثی جیسے انسان کا تصور کیا جائے ، اس پرنفی یا اثبات کا کوئی تھم لگائے بغیر، اسے تصور ساذج بھی کہتے ہیں، ساذج ''سادہ'' سے معرب ہے۔ اور وہ تصور جس کے ساتھ نفی یا اثبات کا کوئی تھم ہو، اسے تصدیق کہتے ہیں، جیسے جب ہم انسان کا تصور کریں اور اس پرتھم لگا کیں کہ وہ کا تب ہے یانہیں، تویہ تصدیق ہے۔

# تصور فقط كى اقسام

اس کی بہت ی اقسام ہیں، چندمندرجہ ذیل ہیں:

- (۱) شی دا حد کا تصور
- (٢) متعدداشياء كاتصور موركيكن ال كدرميان نسبت ندمو، جيسے زيد مجمود، عمر
- (۳) امور متعدده کا تصور ہو، ان کے درمیان نبیت بھی ہو، کیکن تام نہ ہو، جیسے ترکیب عددی احد عشر ......
  - (٣) تركيب توصفي ،جيسے رجل عالم۔
    - (۵) تركيباضافى:غلام زيد
- (۲) امورکثیره کاتصور ہو،اورنسبت بھی تام ہو،اورخبر بیکھی ہو،گر وہ تصور ذہن میں قر ارنہ پکڑے، اس کوخیال کہتے ہیں۔
  - (۷) وہ چیز قرار پکڑے لیکن دوسری جانب بھی اس کے برابر ہو،اسے شک کہتے ہیں۔
- (۸) جانب رائح کوظن کہتے ہیں بیتصدیق کی تشم نے، اور جانب مرجوح کو وہم کہتے ہیں بیتصور کی اقسام میں سے ہے، اس کے علاوہ جملہ انشائیہ کی تمام اقسام اس کے تحت ہیں، امر، نہی وغیرہ۔

## تصديق كى اقسام

اعتقادواذعان کوتصدیق کہتے ہیں، پھراگراس اذعان میں نقیض کا بھی احمال ہو، تو اسے طن کہتے ہیں، اور اگر اس اذعان میں نقیض کا بھی احمال ہو، تو اسے خبل مرکب کہتے ہیں، اور اگر احمال نہ ہوتو اسے جبل مرکب کہتے ہیں، اور اگر واقع کے مطابق نہ ہوتو اسے جبل مرکب کہتے ہیں، اور ذائل واقعے کے مطابق ہوتو پھراس کی دوصور تیں ہیں، اگر تشکیک سے ذائل ہوجائے تو اسے تقلید کہتے ہیں، اور ذائل نہ ہوتو اگر وہ سننے سے متعلق ہو، تو اسے علم الیقین اور اگر اس کے ساتھ مشاہدہ بھی ہو، تو اسے عین الیقین ، اور اگر تجربہ مجمی ہو، تو اسے حق الیقین کہتے ہیں۔

## تصور فقط اورتقیدیق میں دودو چیزیں

تصور فقطاور تقدیق میں سے ہرایک میں دودو چیزیں ہیں۔

تصور فقط میں ایک تصور اور دو دری چیز فقط کی قید لینی تصور کا بلاحکم ہونا ، اور تصدیق میں تصور اور حکم ، تو 
''تصور'' دونوں قسموں میں مشترک ہے، اور حکم مشترک نہیں ہے، بلکہ تصور فقط میں تو حکم ہوتا ہی نہیں ، اس لیے ایک تو 
تصور کی تعریف ہونی چا ہے جو دونوں قسموں میں مشترک ہے، اور دوسراحکم کی تعریف، جس سے عدم حکم خود بخو دسمجھ میں آجا کے گا، یہی وجہ ہے کہ شارح نے صرف تصور اور حکم کی تعریفات بیان کی ہیں، چنانچ تصور کی تعریف کے کچھ 
بعد حکم کی تعریف ذکر کی ہے۔

## مطلق تضور کی تعریف

بیاس تصور کی تعریف ذکر کرر ہے ہیں جوعلم کے مرادف ہے یعنی مطلق تصور .....

التصود: "فهو حصول صورة الشيى فى العقل "عقل ملى كى چيزى صورت كا عاصل مو جانا، تصور كه بالتصود: "فهو حصول صورة الشيى فى العقل "عقل ملى كى چيزى صورت كا عاصل مو جانا، تصور كہلاتا ہے، جيسے جب مم انسان كا تصور كرتے ہيں عقل ميں آنے والى صورت اور آئينه والى صورت ميں ذرافر ق جاتا ہے جيسا كم آئينه ميں ايك چيزى صورت آتى ہے، گرعقل ميں آنے والى صورت اور آئينه ميں صرف محسوس ات اور معقولات ميں ، جبك عقل ونفس ميں محسوسات اور معقولات تمام اشياء كى صورتيں آتى ہيں ، جبك عقل ونفس ميں محسوسات اور معقولات تمام اشياء كى صورتيں آتى ہيں۔

## ھوضمیر کے مرجع میں چنداختال

مین جی جوتصور کی تعریف میں فرمایا ہے ہو حصول صورہ .....الند ، اس میں '' هو' عثمیر کے مرجع میں تین احمال ہیں ،اس وجہ سے یہ تعریف بھی تین چیزوں کا احمال رکھتی ہے۔

(۱)....اس كامرجع تصور فقط جو،لهذااس صورت ميس بيقصور فقط كي تعريف موگي

#### (۲)....اس كامرجع علم بوءاس صورت ميس بيلم كي تعريف بوگ -

(m)....اس کامرجع مطلق تصور جو، اور بیتعریف اس کی قرار دی جائے۔

## ية تصور فقط كي تعريف نهيس

"هو حصول صورة الشيى فى العقل" تصورفظ كى تعريف نبيس بوسكى،اس ليے كه يتعريف تصورمع الحكم يعنى تصديق برسے مانع نه بونالا زم تصورمع الحكم يعنى تصديق برجى صادق ہے، جوتصور فظ كى تيم ہے،اس سے تعريف كا دخول غير سے مانع نه بونالا زم آتا ہے، جومناسب نبيس ہے ليكن اگر بيم طلق تصور كى تعريف قرار دى جائے تو پھركوئى اشكال لازم نبيس آتا، كونكه بيد تصور فقط اور تصور مع الحكم دونوں ميں مشترك ہے۔

#### , وعلم، کی بھی تعریف نہیں پیر

یعلم کی تعریف اس واسطے نہیں کہ اگر ماتن کی نظر میں علم کی تعریف مقصود ہوتی ، تواسے پہلے بیان کرتے اور پھراس کی اقسام ذکر کرتے ، لیکن جب ایسانہیں کیا ، بلکہ تقسیم شروع کر دی تو معلوم ہوا کہ' علم'' کی تعریف ان کی نظر میں یہاں مقصوفہیں ہے۔

## ضمير كامرجع مطلق تضورب

''هو''ضمیر کا مرجع مطلق تصور ہے،اوریہ مطلق تصور کی تعریف ہے،مطلق تصور کا اگرچہ ماقبل صراحۃ کوئی وکرنہیں ہوالیکن همنا تصور فقط میں وہ مفہوم ہور ہا ہے، وہ اس طرح کہ تصور فقط مقید ہے،اوریہ مطلق ہے، جب مقید موجود ہو، تو مطلق بھی موجود ہوتا ہے، کیونکہ مقید خاص ہوتا ہے،اور مطلق عام،اور خاص عام کوستازم ہوتا ہے، جیسے انسان حیوان کوستازم ہے،اور ضمیر کے مرجع کے لیے اتنا ذکر بھی کافی ہوتا ہے۔

# مطلق تصور کی تعریف قرار دینے میں حکمت

شارح فرماتے ہیں کہ ماتن نے حصول صورہ ۔۔۔۔ مطلق تصور کی تعریف کی ہے، جبکہ مقام کا تقاضا یہ تھا کہ تصور فقط کی تعریف ہو ہیں کہ ماتن نے حصول صورہ ۔۔۔۔ مطلق تصور کی تعریف ہو ہیں کہ ماتن کے حصور سازت پر جاتا ہو کہ دیا کہ لفظ تصور کا اطلاق دو چیزوں پر ہوتا ہے ایک تو اس پر ، جو تصدیق کے مقابل ہے بعنی تصور سازت پر جیسا کہ عند المناطقہ پیمشہور ہے اور دوسرا اس پر ، جو علم کے مرادف اور تصدیق ہے تعنی مطلق تصور پر ، اس حکمت کے پیش نظر ماتن نے پر مطلق تصور کی تعریف کی ہے۔

## تحكم كى تعريف

تھم کی تعریف: إسناد امر الی اخر ایجابا او سلبا۔ ایک امری دوسرے امری طرف نبت کرنا ایک امری دوسرے امری طرف نبت کرنا ای اللہ علیہ ہے نبت اٹھالینا، جب کہا جائے الانسان کے اتب تواس کا مطلب یہ وتا ہے کہانان کے لیے کتابت ثابت ہے، یہ موجہ ہوا اور جب کہا جائے: الانسان کیسس بکاتب ہے۔ اس لیے کہ اس میں انسان سے کتابت سلب ہے۔

مويا"الانسان كاتب" عيمس عار چزي مجويس آربي مين:

(۱) انسان باعتبارافراد کے۔(۲) کا تب کامفہوم۔(۳) وہ نسبت واقع کےمطابق ہے مانہیں،اس کا ادراک۔

#### مزیدوضاحت کے لیےان جاروں کے نام ذکر کرتے ہیں:

- (۱) انسان کاادراک،اس کوتصور محکوم علیه،اورخودانسان کومکوم علیه کہتے ہیں۔
  - (٢) كاتب كادراك، اعتصور كوم به اورخود كاتب كومكوم به كتي بير
- (٣) کتابت کے ثبوت یا عدم ثبوت کی نسبت کا ادراک، اے تصور نسبت حکمیہ کہتے ہیں۔
- (۴) نبت کے دقوع یاعدم دقوع کاادراک، بایں معنیٰ کہ دہ نسبت واقع ہے یانہیں، اے' حکم'' کہا جاتا ہے۔

اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ نسبت حکمیہ کاادراک ہوتا ہے تھم کے بغیر یعنی تیسر انمبر پایا جاتا ہے، چوتھے کے بغیر، جیسے ایک آ دمی کونسبت میں شک یا وہم ہے، تو نسبت میں شک یا وہم اس بات کی دلیل ہے کہ وہاں نسبت حکمیہ کا ادراک ہے لیکن چونکہ اذعان اور تحکم نہیں پایا جارہا،اس لیے تقیدیتی نہیں ہے۔

## تحكم كے بارے میں اختلاف اور قول محقق

اوپر بیان ہوا کہ محم ادراک کا نام ہے جیسا کہ تحقیق قول بھی کہی ہے، لیکن اس بارے میں متقد مین اور متاخرین مناطقہ کے درمیان اختلاف پایاجا تا ہے، چنانچ شارح نے "وعند متاخری المنطقین" سے اس اختلاف کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔

متقدین مناطقہ کے ہاں تھم''ادراک''کانام ہے،اورادراک مقولہ انفعال یا کیف سے ہے۔اورمتاخرین امام رازی، بوعلی سینادغیرہ) کے ہاں تھم نسبت کے ایقاع وانتزاع کانام ہے، جونفس کا ایک فعل اوراس کی تا ثیر ہے، ادراک نہیں ہے، کیونکہ ادراک انفعال ہے،اورفعل انفعال نہیں ہوسکتا۔

لیکن قول محقق بیہ ہے کہ محمر''ادراک''کا نام ہے نفس کافعل نہیں ہے،اس کیے کہ نسبت جملیہ یا شرطیہ کے تصور کے بعد ہمیں ایقاع معلوم نہیں ہوتا، بلکا دراک معلوم ہوتا ہے۔

چونکہ متقدین کے ہاں تھم''ادراک''کا نام ہے، اس لیے ان کے نزدیک تقدیق چارتصورات کے مجموعے سے مرکب ہوگی، تصورمحکوم علیہ، تصورفحکوم ہے، تصور نبیت حکمیہ اور تصور تھم سے اور متاخرین کے ہاں چونکہ تھم ''ادراک''کانام نہیں ہے، اس لیے ان کے نزدیک تقید نیق تین تصورات اور تھم کے مجموعے سے مرکب ہوگی، جبکہ حکماء کے ہاں تقیدیق صرف تھم کانام ہے، اور تصورات ثلاثہ تقیدیق کے لیے شرط ہے۔

## امام رازی اور تحکماء کے اقوال کے درمیان وجوہ فرق

حکماء کے نزد یک تصدیق چونکہ تھم کا نام ہے،اورامام رازی کے نزد یک تصدیق تصورات ثلاثہ اور تھم کے مجموعہ کا نام ہے،اس لحاظ سے دونوں قولوں میں یہاں تین طرح کا فرق ذکر کرر ہے ہیں:

- (۱) کماء کے نزدیک تقیدیق بسیط ہے ( یعنی مرکب نہیں ہے صرف تھم کا نام ہے ) جبکہ امام رازی کے نزدیک تقیدیق مرکب ہے، بسیط نہیں ہے۔
- (۲) طرفین اورنسبت کا تصور لینی تصورات الله شرکهاء کنزدیک تصدیق کے لیے شرط بیں لینی یہ تصدیق کی حقیقت میں داخل حقیقت سے خارج ہیں، اور امام کے نزدیک یہ تینوں تصدیق کے شطر (جزء) ہیں یعنی یہ تصدیق کی حقیقت میں داخل ہیں۔
  - (m) " و حکم انفس تصدیق ہے، اور امام کے نزدیک حکم تصدیق کے چارا جزاء میں سے ایک جزء ہے۔

## تقسيم شهور ي عدول كيول؟

عموماً مناطقة علم کی تقسیم تصور اور تصدیق ہے کرتے ہیں لیکن ماتن نے اس طریقے کو چھوڑ کر دوسرا انداز اختیار فرمایا ،اور کہا کہ علم کی دواقسام ہیں ،تصور فقط یعنی تصور ساذج اور تصور مع تھم یعنی تصدیق۔

شارح فرماتے ہیں کہ نقسیم مشہور پر دوطرح سے اعتراض واقع ہوتا ہے، اس لیے ماتن نے اس سے اعراض فرمایاہے۔

# تقسيم مشهور بريهلااعتراض

تقسیم شہور میں امرین میں سے ایک امر ضرور لازم آتا ہے، اس لیے یہ فاسد ہے یافتم ٹی کافسیم ٹی ہونا لازم آتا ہے یافسیم ٹی کافسم ٹی ہونالازم آتا ہے، اور بیدونوں باطل ہیں، اور جو چیز باطل کوسلزم ہووہ بھی باطل ہوتی ہے، لہذا تقسیم شہور بھی باطل ہے۔

#### اس اجمال کی وضاحت سے پہلے ایک اور چیز کی تشریح ضروری ہے، جومندرجہ ذیل ہے۔

# فتم مقسم اورشيم كاصطلاحي معانى

'' وقتم'' کالغوی معنیٰ ہے: نصیب اور حصد، اور اصطلاح میں اس کا اطلاق اس چیز پر ہوتا ہے، جو کسی اورثی کے تحت ہو، اور اس سے اخص ہو، ثی اخص کو' وقتم'' کہتے ہیں۔

" دمقسم " وه بوتا ہے جس کے تحت تمام اقسام بول یعنی جوتمام سے اعم بو،اسے مقسم کہتے ہیں۔

قتیم: وہ ٹی ہوتی ہے، جوکسی اور چیز کے مقابل ہو، اور اس مقابل کے ساتھ ال کرکسی اعم چیز (مقسم) کے تحت ہو، جیسے کلمہ کی تین قسمین ہیں: اسم، فعل اور حرف، یہ تینوں کلمہ کے تحت ہیں، اور کلمہ سے اخص ہیں، اور کلمہ ان سے مرایک سے اسے عم ہے، کیونکہ وہ ان تینوں کوشال ہے، لہذا ''کلمۃ''مقسم ہوا، اور بیاس کی اقسام اور ان تینوں میں سے ہرایک دوسرے کی قسم ہے۔

لان التصديق ان مان عبارة عن التصور مع الحكم الله الله التصديق ان مان عبارة عن التصور مع الحكم الحكم الله الحكم مراد مو العام رازى رب بين كمام كى جود وسمين بين تصوراورتصديق ،اس مين تصديق سي الرتصور مع الحكم مراد مو، جبكة تقييم شهور مين فرمات بين، تو پوشم ثي كافسيم ثي مونالازم آتا ب،اس ليك كتصور مع الحكم مطلق تصور كي شم بنايا كيا بيد.

اورتسیم شی کافتم شی ہونااس طرح لازم آتا ہے کہ تصدیق سے مرادلیا جائے صرف ''حکم' جیسا کہ حکما، کا فہرہ ہے، تو ''حکم' تصور کا تھیں ہوااس لیے کہ تصور میں محکم نہیں ہوتا اور یہ پہلے گذر چکا ہے کہ تصور علم کے مراد ف ہیں ہوااس لیے کہ تصور کی بھی قسم ہوگی ، کیونکہ علم اور تصور آپس میں مرادف ہیں ، حالا تکہ فٹس الامر میں تو تصدیق تصور کی قسم ہور کے بلکہ اس کی قسیم سے ، اور چونکہ بیخرانی تقسیم مشہور سے لازم آر ہی ہے ، اس لیے تقسیم مشہور باطل نے اور درست نہیں ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ یہ دونوں خرابیاں تقسیم شہوری وجہ سے ہیں لیکن اگر ماتن کی طرز پرتقسیم ہو، تو پھر کوئی اعتراض نہیں ہوتا، اس لیے کہ تصدیق نام ہے تصور مع الحکم کا اور تصور مع الحکم تصور کی قسم ہو، آپ سے بید پوچھتے ہیں کہ تصور مع الحکم کس تصور کی قسم ہے تصور ساذج کی یا مطلق تصور کی ، اگر آپ کہیں کہ یہ تصور ساذخ کی فسم ہے، تو ہم تسلیم نہیں کرتے ، یہ خلاف واقعہ اور خلاف خلا ہر ہے، کیونکہ اس میں تو بالکل حکم نہیں ہوتا، جبکہ تصدیق یعنی تصور مع الحکم میں حکم ضرور ہوتا ہے، اس لیے تسیم شی کا قسم شی ہونا لازم نہیں آتا۔

اوراگرآپ بیکہیں کہ تصور مع الحکم مطلق تصور کی قتم ہے، تو یہ ہمیں تسلیم ہے لیکن اس صورت میں قتم شی کا قسیم شی ہونالا زمنہیں آتا اس لیے کہ تصدیق کا قسیم مطلق تصور (جوعلم کے مرادف ہے ) نہیں، بلکہ تصور فقط یعنی تصور ساؤن ہے، اس لیے ندکور ، خرائی لازمنہیں آتی ۔

## ميرسيد كي محقيق

میرسیدفر ماتے ہیں کہ تقیم مشہور پر بیاعتراض سطی ہے ، تحقیق نہیں ہے، اس لیے کہ جب تصور کوتقدیت کے مقابلے میں ذکر کیا جارہا ہے، تو بدیمی بات ہے کہ اس سے وہ تصور مراذ نہیں ہے، جوعلم کے مراد ف ہے، بلکہ اس سے تصور فقط مراد ہے تو تقدیق جس تصور (مطلق تصور) کی تتم ہے، اس کی قسم نہیں، اور جس تصور کی قسم ہے، اس کی قسم نہیں۔

# تقسيم مشهور بردوسرااعتراض

پہلے اعتراض کا تعلق تقدیق سے تھا، اب' تقور''کے بارے میں گفتگوکرتے ہیں کہ تقسیم مشہور میں جس تقور کا ذکر ہے، اس سے کیا مراد ہے؟ حضور ذہنی مطلق، مطلق کا مطلب یہ ہے کہ جا ہے، اس میں عظم ہویا نہ ہویا حضور ذہنی مقید بعدم الحکم۔

اگرتصور سے حضور ذبنی مطلق مرادلیا جائے تو انقسام ثی الی نفسہ والی غیرہ لا زم آتا ہے، جو صحیح نہیں اس لیے کہ حضور ذبنی مطلق عین علم ہے، تو پھراس تقسیم کا حاصل یہ ہوگا انعلم اوتصور معتظم اور انقسام ثی الی نفسہ والی غیرہ باطل ہے، اس لیے بیمراذ ہیں لیے سکتے ، کیونکہ اس صورت میں قتم اور مقسم کے درمیان تساوی کی نسبت ہوجاتی ہے، حالا نکہ ان کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہوتی ہے۔

اوراگرنصور سے حضور ذہنی مقید بعدم الحکم مرادلیا جائے ، تو یہ بھی صحیح نہیں ہے، اس کیے کہ اس صورت میں تصدیق میں نصور کا اعتبار کر ناممکن نہیں رہے گا، کیونکہ تصور میں عدم الحکم معتبر ہے، تو اگر تقدیق میں تصور معتبر ہو، تو گویا اس میں عدم الحکم معتبر ہے، جبکہ یہ طے ہے کہ تصدیق میں حکم معتبر ہوتا ہے ور نہ تو وہ تصدیق بی نہیں ہوتی ، لہذا اگر تصدیق میں میں تصدیق میں تص

شارح اس کا جواب دے رہے ہیں کہ تصور دومعنی میں مشترک ہے، ایک وہ جس میں عدم الحکم کا اعتبار کیا جاتا ہے،اس کو تصور ساذح کہا جاتا ہے،اور دوسرامعنیٰ ہے حضور ذہنی مطلق (چاہے اس میں حکم ہو، یانہ ہو)اور تصدیق میں پہلامعنیٰ نہیں، بلکہ دوسرامعنیٰ یعنی حضور ذہنی مطلق مراد ہے،اس لیے تصدیق میں حکم اور عدم الحکم کا اجتماع لازم نہیں آتا، بیا جتماع اس وقت لازم آتا ہے، جب تصدیق میں تصور ساذج مراد لیا جائے۔

جواب کی مزید وضاحت کے لیے فرماتے ہیں کہ حضور ذہنی مطلق پیمین علم ہے، اور تصور میں تین اعتبار

بي:

(۱) تصور میں بشرط ثی یعن عظم معتبر ہو،اس کوتصدیق کہتے ہیں۔

- (۲) تصور میں بشرط لاشی یعنی عدم تھم کا عتبار کیا جائے، یقصور ساذج ہے۔
- (۳) تصور میں لابشرطثی کا عتبار ہو یعنی اس میں نہ تو تھم کی شرط ہو،اور نہ ہی عدم تھم کی ، یہ مطلق تصور ہے۔ تصدیق کا مقابل اور قشیم تصور بشرط لاشی یعنی تصور ساذج ہے،اور تصدیق میں تصور لا بشرطشی یعنی مطلق تصور معتبر ہوتا ہے نہ کہ تصور ساذج ۔

قال: وَلَيُسسَ الحُلُّ مِن كُلِّ مِّنُهُ مَا بَدِيْهِيًّا وَإِلَّالَ مَساجَهِلْنَا شَيْئًا وَلاَنظرِيًّا وَإِلَّالداراوتَسَلْسَلَ.

تر جمہ: ماتن نے کہا: اور تصور وتصدیق میں سے ہرایک بدیمی نہیں ہے، در نہ ہم کسی چیز سے ناواقف نہ ہوتے اور نہ نظری ہے، در نہ دوریاتسلسل لازم آئے گا۔

أَهُول: العلمُ إمّابديهي وهوالّذي لم يَتَوَقَّفُ مُصولُه على نَظُرِو كَسُب كتبصور السحرارة وَالبُرودة وكالتصديق بأنَّ النفي والإثباتَ لا يجتمعان ولايرتفعان وإمَّانظريُّ وهواللَّذِي يَتَوَقَّفُ حصولُهُ على نظرِوكسبِ كِتصورِ العقلِ والنفسِ وكالتصديق بأنَّ العالمَ حادثٌ فإذاعرفتَ هذافنقول ليس كلُّ واحدِ من كلُّ واحدِ من التصور و التصديق بديهيًا فإنه لو كان جميعُ التصوراتِ والتصديقاتِ بديهيًا لما كان شيءٌ من الأشياءِ مجهو لا لنا وهذاباطلٌ وفيه نظر لِجو ازأن يكون الشيءُ بديهيًا و مجهولًا لنافإنّ البديهيّ وَإِن لم يَتوقف حصولُه على نظرو كسب لكن يمكنُ أن يُتوقف حُمصولمه على شي أخرُمن تَوجهِ العقل إليه والإحساس به اوالحدس اوالتجربة او غير ذلك فيما لم يحصلُ ذلكَ الشيءُ الموقوفُ عليه لم يحصل السديهيُّ فإنَّ السداهة لا يستلزمُ الحصولَ فالصوابُ أنْ يقال لو كان كلُّ واحدِ من التصورات والتصديقاتِ بديهيًا لَمَا احْتَجْنَا في تحصيل شيءٍ من الأشياءِ إلى كسب ونيظر وهيذا فاسدٌ ضرورةَ احتياجنا في تحصيل بعض التصوراتِ والتصديقاتِ إلى الفكرو النظرولا نظريًاأي ليس كلُّ واحدٍ من كل واحدٍ من التصوراتِ والتصديقاتِ نظريا فإنَّه لوكان جميعُ التصوراتِ أو التصديقاتِ نظريًا يلزم الدورُ والتسلسلُ والبدورُهو تبو قفُ الشبيءِ عبلَي ما يَتَوَقَّفُ على ذلك الشيءِ مِن جهَةٍ وَاحدةِ إمَّا بمرتبة كما يتوقف آ، على ب وبالعكس او بمراتب كما يتوقف ا، على ب وب على ج وج على أو التسلسل هو ترتبُ أمور غير متناهيةٍ واللازمُ باطلٌ فالملزوم مشله أماالملازمة فلأنَّه على ذلك التقدير إذا حَاوَلُنَا تحصيلَ شيء منهما فلابدأن يكون حصوله بعلم انحروذالك العلم الأخرايضا نظري فيكون حصوله بعلم احرَهَلُمَّ جَرًّا فاماان تذهب سلسةُ الاكتسابِ إلى غيرِ النهاية وهو التسلسلُ أو تعودُ فيلزمُ الدورُ.

أمابطلانُ اللازم فلأنَ تحصيل التصورو التصديق لو كان بطريق الدور والتسلسل لا مُتنع التحصيلُ والا كتسابُ إمّا بطريق الدور فلأنّه يفضى إلى أنُ يكون الشيءُ حاصلاقبُلَ حصول ب وحصول ب على حصول ب وحصول ب على حصول آ، إماب مرتبة او بسمراتب كان حصولُ ب سابقًا على حصول أو حصولُ آ سابقًا على حصول في دلك الشيء سابقًا على حصولِ ب والسابقُ على السابقِ على الشيء سابقٌ على ذلك الشيء فيكون آ خاصلًا قبل حصوله وإنه محالُ.

وأمابطريق التسلسل فلأن حصول العلم المطلوب يتوقف ح على استحضار مالانها يه له واستحضار مالانهاية له محال والموقوف على المحال محال فإن قلت إن عنيتُم بقولكم حصول العلم المطلوب يتوقّف على ذلك التقدير على استحضار ما لا نهاية له انه يتوقّف على ذلك التقدير على استحضار الانهاية له انه يتوقّف على المتحضار الأمور الغير المتناهية دفعة واحدة فلائسلم أنه لو كان الإكتساب بطريق التسلسل يلزم توقف حصول العلم المطلوب على حصول أمور غير متناهية دفعة واحدة فإنَّ الأمور الغير المتناهية مُعِدَات لحصول المعطلوب والمُعدات ليس من لوازمِها أن تُجتمع في الوجودِدفعة واحدة بل يكون السابق مُعِدَالوجودِاللاحق وَإن عَنيتُم به أنه يتوقف على استحضارها في أَزْمِنةِ غير المتناهية في الأزمنةِ الغير المتناهية في الأزمنةِ الغير المتناهية في الأزمنة على على حدوثِ النفس وقدبُرهِنَ عليه في فَنّ الغير المتناهية فنقول هذا الدليل مَبُني على حدوثِ النفس وقدبُرهِنَ عليه في فَنّ الغير المتناهية في فَنَّ الغير المتناهية في فَنْ

تر جمہ: میں کہنا ہوں:علم یا بدیمی ہے،اور بدیمی وہ ہوتا ہے جس کا حصول نظر وکسب پر موقوف نہ ہو، جیسے گرمی اور شنڈک کا تصور اور جیسے تصدیق (کی مثال) کیفی اور اثبات نہ تو دونوں جمع ہو سکتے ہیں،اور نہ ہی دونوں اٹھ سکتے ہیں، اور (علم) یا نظری ہے، اور نظری وہ ہوتا ہے جس کا حصول نظر و کسب پر موقوف ہوتا ہے، جیسے عقل اورنفس کا تصور اور جیسے تصدیق (کی مثال)' العالم حادث' ہے۔

جب آپ نے یہ جان لیا تو ہم کہتے ہیں کہ تصور و تصدیق میں سے ہر ہروا حدید یہی نہیں ہے، اس لیے کہ اً برتمام تصورات و تصدیقات بدیبی ہوتے ، تو کوئی چیز ہمارے لیے مجبول نہ ہوتی (حالانکہ بہت ی اشیاء ہم ہے مجہول ہیں ،تو معلوم ہوا کہ یہ بدیم نہیں ہیں )اور یہ باطل ہے۔

اوراس میں نظر ہے، کیونکہ میمکن ہے کہ ایک چیز (نفس الامر میں) بدیمی ہواور ہمارے لیے وہ مجہول ہو، اس لیے کہ بدیمی کاحصول کسی ہو، اس لیے کہ بدیمی کاحصول اگر چینظر وکسب پرموقو ف نہیں ہوتا لیکن میمکن ہے کہ اس کاحصول کسی دوسری چیز پرموقو ف ہو، پس جب تک وہ موقو ف علیہ چیز حاصل نہ ہو، اس وقت تک بدیمی چیز حاصل نہیں ہوگی، کیونکہ بداہت (کسی چیز کابدیمی موقو ف علیہ چیز حاصل نہ ہو، اس لیے درست یہی ہے کہ یوں کہا جائے کہ اگر کل تصورات و ہونا) حصول علم کوستزم نہیں ہے، اس لیے درست یہی ہے کہ یوں کہا جائے کہ اگر کل تصورات و تقدیقات بدیمی ہوتے، اور بھی فصر رات اور بعض تصدیقات کے حاصل کرنے میں کسب ونظر کے تاج نہ ہوتے، اور بھی فاسد ہے، کیونکہ بعض تصورات اور بعض تصدیقات کے حاصل کرنے میں ہمارانظر وفکر کی طرف محتاج ہونا، ایک بدیمی امر ہے۔

اور نہ نظری ہے یعنی تصور و تقدیق میں سے ہر ہر واحد نظری نہیں ہے، کیونکہ اگر تمام تصورات و تصدیقات نظری ہوں تو دوریالسلسل لازم آئے گا۔اور''دور'' ( کہتے ہیں ) شی کا موقوف ہونااس پر، جس پریٹی موقوف ہےایک جہت ہے،خواہ ایک مرتبہ کے ساتھ ہو، جیے' ا'' موقوف ہے' 'ب' براور اس کے برتکس، یا چندمرتبوں کے ساتھ ہو جیسے' ا''موقوف ہے' ب'' پراور' 'ب' موقوف ہے'' ج'' پر اور''ج''موقوف ہے''ا' براورشلسل امور غیرمتنا ہید کے ترتب کا نام ہے، اور لازم (دور پالسلسل) باطل ہے تو مزوم بھی باطل ہوگا، لازم آنے کی وجہ یہ ہے کہ جب ہم بتقد سرمفروض تصور وتصدیق میں ہے کسی کو حاصل کرنے کا ارادہ کریں تو لازی بات ہے کہ اس کا حصول دوسرے علم کے ذریعہ سے ہوگا، اوروہ علم آخر بھی (چونکہ ) نظری ہے،اس لیےاس کاحصول تیسر ےعلم کے ذریعہ سے ہوگا،اورسلسلہ یونبی چلتارے گا، اب یا تو اکتباب کا سلسله الی غیر النہایہ چلے گا، یہی شلسل ہے، یا شروع کی طرف لو نے گا ، تو دورلا زم آئے گا اور اس لا زم کی بطلان کی وجہ یہ ہے کہ اگر تصور وتصدیق کی مختصیل بطریق دوريابطريق شلسل موتوكسب اورحاصل كرنامحال موكا،بطريق دورتواس ليه كهياس بات كي طرف مفھی ہے کہ شی کاحصول اس کے حاصل ہونے سے پہلے ہو،اس لیے کہ جب''ا' کاحصول''ب' کے حصول برموقوف ہو،اور''ب' کاحصول''ا' کےحصول پرموقوف ہوایک مرتبہ یا کئی مراتب کے ساتھو، تو ''ب' کا حصول''ا' کے حصول پر سابق ہوگا،اور''ا' کا حصول''ب' کے حصول پر سابق ہوگا،اور ( قاعدہ ہے کہ ) ثی (۱) سے سابق (ب) پر جوسابق (۱) ہو، اور (۱) اس ثی (۱) پر سابق اور مقدم ہوتا ہ، لبذا" اپ حصول سے پہلے حاصل ہوگا اور بیمال ہے، اور بطریق تسلسل اس لیے کداس صورت میں علم مطلوب کا حصول امور غیر متناہیہ کے استحضار پرموقوف ہوگا، اور امور غیر متناہیہ کا استحضار محال ہے نہیں ہوسکتا اور جومحال برموقوف ہوو ہ محال ہوتا ہے۔

اگرآپ یاعتراض کریں کہ تہار ہے تول "حصول العلم المطلوب یتو قف علی ذلك التقدیر علی استحضار ما لا نهایة له" سے اگر بیمراد ہے کیلم مطلوب کا حصول امور غیر متناہیہ کے دفعۃ استحضار پرموتو ف ہوگا، تو ہم پنہیں مانے کہ اگر علم مطلوب کی خصیل بطریق تسلسل ہو، تو علم مطلوب کے حصول کا امور غیر متناہیہ کے دفعۃ حصول پرموتو ف ہونا لازم آئے گا، کیونکہ امور غیر متناہیہ مطلوب کے حصول کا امور غیر متناہیہ کے دفعۃ حصول پرموتو ف ہونا لازم آئے گا، کیونکہ امور غیر متناہی مطلوب کے حصول کے لیے معدات (اسباب وذرائع) ہیں، اور معدات کے لیے بیضروری نہیں ہوتا ہے، اور ہو کہ وہ دو دی لیے علت اور سبب ہوتا ہے، اور اگر آپ بیمراد لے رہے ہیں کہ علم مطلوب امور غیر متناہی زمانوں میں مورود ہوگا، ہو ہمیں بیسلیم ہے، لیکن ہم نہیں مانے کہ غیر متناہی زمانوں میں عاصل ہوں، ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل بیتو اس وہ میں مان ہوں، ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل اس لیے بیمکن ہو کو فیر متناہی علوم غیر متناہی زمانوں میں حاصل ہوں، ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل اس کے حادث ہونے رہنی ہے، جس رفن حکمت میں بربان قائم ہوچی ہے (کونس حادث ہوند ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل نفس کے حادث ہونے رہنی ہے، جس رفن حکمت میں بربان قائم ہوچی ہے (کونس حادث ہوند ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل نفس کے حادث ہونے رہنی ہے، جس رفن حکمت میں بربان قائم ہوچی ہے (کونس حادث ہوند ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل نفس ہے، اس لیے تہارانا عتراض حی نہیں ہے، اس کے حادث ہونے کو تبیار اناعتراض حی نہیں ہے اس کے مادث ہونے کی کار کونس کے مادث ہونے کہ بیں ہونی ہونے کو کہ کونس کے مادث ہونے کہ بیاراناعتراض حی نہیں ہے ۔ اس کونس کے مادث ہونے کہ بیاراناعتراض حی نہیں ہیں ۔

# علم کی ایک اورتقسیم

علم جس طرح تصور وتصدیق کی طرف منقسم ہوتا ہے،اسی طرح علم بداہت اورنظر کی طرف بھی منقسم ہوتا ہے،اسی طرح علم بداہت اورنظر کی طرف بھی منقسم ہوتا ہے،لیکن چونکہ تصور وتصدیق کا تعلق ذات ہے ہے،اور بداہت ونظر کا تعلق صفات سے ہے،اور قاعدہ ہے کہ ذات صفات سے مقدم ہوتی ہے،اس لیے تصور وتصدیق کو پہلے بیان کیا اور بیقسیم بعد میں ذکر کی ہے۔

## بديهى اورنظرى كى تعريفات

بريهن:وهو الذي لم يتوقف حصوله على نظر و كسب

بدیجی اس کوکہاجاتا ہے جس کا حصول نظر وکسب پرموقوف نہ ہو، جیسے گرمی ، شنڈک ، یہ ایسی چیزیں ہیں کہ ان کی تعریف کی کوئی ضرورت نہیں ، خود بخو دسمجھ میں آجاتی ہیں ، یہ تصور کی مثال ہے، اور تقدیق بدیجی کی مثال النفی والا ثبیات لا یہ جت معان و لا یو تفعیان نفی اور اثبات دونوں نہ جمع ہو سکتے ہیں اور نہا تھ سکتے ہیں، بلکہ دونوں میں سے کوئی ایک ہوگا۔

نظری:وهو الذی یتوقف حصوله علی نظر و کسب نظری اس کو کہتے ہیں،جس کا حصول نظر و کسب پر موقوف ہوتا ہے۔ جیسے عقل اورنفس کا تصور، بی تصور نظری کی مثال ہے، اور العالم حادث تصدیق نظری کی مثال ہے، ان اشیاء کی جب تک نظر وفکر کے ذریعہ تعریف نہیں کی جائے گی ،اس وقت تک سمجھ میں نہیں آتیں۔

### متن میں دوکل

ماتن فرمايا: وليس الكل من كل منهما.

اس میں پہلے' کل' سے استغراق الافراد مراد ہے، اور دوسرے سے' استغراق الانواع' اور ترجمہ ہوں ہو گاتصور وتقدیق کے انواع میں سے ہر ہر فردنہ بدیمی ہے، اور نہ نظری ہے، یہاں پر دونوں' کل' کالانا ضروری ہے، اس لیے کہ اگر پہلاکل نہ ہوتو مطلب یہ ہوگا کہ نوع تصور اور نوع تقیدیتی بدیمی نہیں ہوسکتے ، تو اس میں احتمال رہےگا کہ انواع تو بدیمی یا نظری نہیں ہیں، لیکن ان کے افراد بدیمی یا نظری ہیں"و ھکذا بالعکس"

#### یہاں دودعوے ہیں

ماتن نے دودعوے بیان کئے ہیں

(۱) تمام تصورات وتصديقات بديمينهين بين - (۲) تمام تصورات وتصديقات نظري بهي نبين بين ـ

شارح فرماتے ہیں کوکل تصورات اورکل تصدیقات بدیبی نہیں ہیں، کیونکہ اگریہ تمام ہی بدیبی ہوتے، تو پھر ہم کسی بھی چیز سے جائل ہیں، لہذا تو پھر ہم کسی بھی چیز سے جائل نہ ہوتے، حالا نکہ بہت ہی اشیاء ہم سے مجبول ہیں، اور ان سے ہم جائل ہیں، لہذا جہالت عدم بداہت کی دلیل ہے، اور جو باطل کو ستازم ہووہ بھی باطل، لہذا تمام تصورات وتصدیقات کا بدیبی ہونا باطل ہے۔

"و فیہ نظر" شارح فرماتے ہیں کہاس دلیل یعن "لما جھلنا" میں نظر ہے، کیونکہ اس دلیل کا حاصل تو یہ نظا ہے کہ بداہت اور جہالت دونوں جع نہیں ہو سکتے ، جو چیز بدیمی ہوگی ، وہ معلوم بھی ہوگی ، مجہول نہیں ہوگی ، لیکن یہ نظرید درست نہیں ہے ، کیونکہ ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک چیز در حقیقت بدیمی ہو ایکن ہم سے وہ مجہول ہو، اس لیے کہ بدیمی کا حصول اگر چنظر وکسب پر موقو ف نہیں ہوتا لیکن ممکن ہے کہ وہ کسی دوسری چیز پر موقو ف ہو، مثلاً توجه عقل ولاس بریا احساس یا حدسیات یا تجر بد پر موقو ف ہو، تو جب تک موقو ف علیہ کا حصول ممکن نہیں ہوتا۔

فالصواب ان يقال ..... شارح فرمات بي كه بهتريه به كه يول كهاجائ : لـو كان كل واحد من التصورات و التصديقات بديهيا لما احتجنا .... النح

اگرتمام نصورات وتصدیقات بدیمی ہوتے ،تو پھر ہم کسی نصوراور نصدیق کی مخصیل میں نظر وکسب کے علی میں نظر وکسب کے عتاج ہوا محتاج نہ ہوتے ہیں ،تو معلوم ہوا کتاج نہ ہوتے ہیں ،تو معلوم ہوا کہ کتام نصورات وتصدیقات بدیمی نہیں ہیں ورنہ ہم ان میں سے بعض کی مخصیل میں نظر وکسب کے تاج نہ ہوتے۔

#### د وسرا دعویٰ

تمام تصورات ادر تصدیقات نظری نبیس ہیں، کیونکہ اگر وہ تمام ہی نظری ہوں، تو دوریات کسلسل لازم آئے گا جومحال ہے۔

### دور کی تعریف اوراس کی اقسام

هو توقف الشيمى على ما يتوقف عليه ذلک الشيمى بجهة و احدة ايک چيز کاموقوف بونا اس پر،جس پريه چيزموقوف ہايک ہى جہت ہے، يوقف بھى ايک واسط تک ہوتا ہے، اور بھى بہت ہے وسائط كے ساتھ، جيے 'ا' موقوف ہے' ب' پراور' ب' موقوف ہے' ا' پريه دور بمر تبہہ، اس کو' دور مصرح'' كہتے ہيں اور بمراتب كى مثال' ا' موقوف ہے' ب' پراور' ب'' ج'' پراور' ج''' ا' پر۔اس کو' دور مضم' كہا جاتا ہے۔

## تشلسل ي تعريف

هو توقب امور غير متناهية غيرمتابى (نختم بونے دالے) اموركاتر تب (لازم آتا)

تمام تصورات اور تصدیقات کے نظری ہونے کی صورت میں دوریاتسلسل لازم آتا ہے، جو باطل ہے، لہذا ملز وم یعنی ان تمام کا نظری ہونا بھی باطل ہے، کیونکہ اگر ہم بالفرض انہیں نظری ما نیں تو جب ہم تصور وتصدیق میں سے کسی کو حاصل کرنا جا ہیں گے، تو اس کا حصول علم آخر پر موقوف ہوگا ، اس طرح بیسلسلہ چلنا چلا جائے گا، پھرا گریہ سلسلہ الی غیر النہایہ چلنا جائے ، تو بیسلسل ہے، اور شروع کی طرف لوٹے ، تو دور لازم آئے گا، تو معلوم ہوا کہ تصور و تصدیق کی تصدیق کے تصدیق کے تصدیق کے تصدیق کی تصدیق کے تصدیق کی تصدیق کے تصدیق کی تصدیق کے تصدیق کی تصدیق کی تصدیق کی تصدیق کی تصدیق کی تصدیق کے تصدیق کی تصدیق کے

# تصوروتفيديق كالخصيل بطريق الدور

"دور" كے طريق بے تصور وقعديق كى تحصيل نہيں ہو تكتى، كونكہ حاصل التى قبل حصولہ لازم آتا ہے، اس ليے كہ جب" ان كا حصول سابق اور مقدم ہوا، كيونكه "ب" موقوف عليہ ہوائے ہوتا ہے، تو "ب" كا حصول سابق اور مقدم ہوا، كيونكه "ب" موقوف عليہ ہونے كى وجہ موقوف عليہ ہوائے ہوئى ، اور كھر كہا كه "ب" كا حصول موقوف ہے، تو "ا" سابق ہوا، اس ليے كه اس صورت ہيں "ا" موقوف عليہ ہوا اور كا مدہ ہيں "ا" موقوف عليہ ہواور موقوف عليہ كا حصول موقوف ہے مقدم ہوتا ہے، لہذا" ان كا حصول سابق ہوا اور قاعدہ ہوئى ہے، تو "ا" كا حصول سابق ہوا اور قاعدہ ہوئى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے ہوئى ہے كہ شى سے مابق اور مقدم ہوتى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے ہوئى ہے كہ شى سابق اور مقدم ہوتى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے كہ شى سے كہ شى ہوئى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے كہ شى سے كہ شى سابق اور مقدم ہوتى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے كہ كہ شى ہوئى ہے كہ شى ہوئى ہے كہ شى سابق اور مقدم ہوتى ہے، تو "ا" كا حصول اپنے حصول ہے كہ كہ تا ہے كول كہا:

السابق على السابق على الشي سابق على ذلك الشي فيكون "١" حاصلا قبل

حصو له.

اس عبارت میں لفظا' سابق' تمن مرتبہ استعال کیا گیا ہے، ان میں سے پہلے' سابق' سے''ا' اور ووسر سے سے'' ا' عراد ہے دوسر سے سے'' ب' مراد ہے، اور تیسرامقدم اور پہلے کے معنیٰ میں ہے، اور''شی' سے دونوں جگد'' ا' مراد ہے ترجمہ یوں ہوگا:

'' ثی''(ا) سے سابق (ب) پرجو(ا) سابق ہووہ (ا) اس ثی (ا) سے بھی مقدم ہوتی ہے لہذا'ا''ا ہے تھول سے پہلے حاصل ہوگا'۔

یعن'''کا حصول''ب' کے حصول پر موقوف ہے، تو''ا'شی ہے، اور''ب' سابق ہے، چر کہا کہ''ب' کا حصول'''' کے حصول پر موقوف ہے، تو''ا'' ہے۔ سابق ہوا، اور قاعدہ ہے کہ شی (ا) ہے حصول'''' کے حصول پر موقوف ہے، تو اس صورت میں شی یعن''ا'''ب ہے۔ سابق ہو وہ (۱) اس شی (۱) ہے مقدم ہوتی ہے، تو''ا' اپنے آپ سے سابق ہو گیا، یک حصول اللہ جبل حصولہ ہے جو تقدم الشی علی نفسہ کو سترم ہے اور یہ باطل ہے، لہذا تصور و تصدیق کی تحصیل بطریق دور مطلقاً جا ہے بمرتبہ ، یا بمراتب ہو، باطل ہے۔

شی کا اپنے حصول سے پہلے حاصل ہو جانا، اس لیے محال ہے کہ اس میں ایک چیز کا، ایک ہی وقت میں موجود اور معدوم ہونا ازم آتا ہے، جس کا بطلان بالکل واضح ہے۔

# تصوروتفيديق كالخصيل بطريق تشكسل

اگرنصور وتصدیق کی تحصیل بطریق تسلسل بو، توبیهی محال بے، کیونکه اگر ایسا بو، تو لازم آئے گا کہ علم مطلوب کی تحصیل امور غیر متنابید کے استحضار پرموقوف بوء یہ پہلامقدمہ بے، اور دوسرامقدمہ بیہ بہ کہ امور غیر متنابید کا استحضار محال ہوگا، فسلا یسکسون کا استحضار محال ہوگا، فسلا یسکسون التحصیل و افعام مع انه و اقع۔

جم آپ سے یہ پوچھتے ہیں کہ: حصول العلم السمطلوب یتوقف علی ذلک التقدیر علی استحصار منالا نہایة له (علم مطلوب كاحصول امور غير مناہيہ كے استحضار پرموقوف ہے) ہے آپ كى كيامراد ہے؟ كيونكه اس ميں دواخمال ہیں، يا تو يہ كه امور غير مناہيہ كے استحضار پر دفعة واحدة موقوف ہوگا ايك وقت اورا يك ، بى زمانہ ميں بيا توب ہوگا۔

اگر بہلاا حمال ہوکہ امور غیر مناہیہ کا استحضار دفعۃ واحدۃ ، و، توبیہ ہم سلیم ہیں کرتے کہ اگر تصور وتصدیق کی مخصیل بطریق سلسل ہو، تو بیا مطلوب کے حصول کا امور غیر مناہیہ کے دفعۃ واحدہ حصول پر موقوف ہونالا زم آئے گا، کیونکہ امور غیر مناہیہ مطلوب کے حصول کے لیے معدات اور ذرائع ہوتے ہیں ، اور یہ بیک وقت جمع نہیں ہو سکتے ، بلا اپنے بعد والے کے لیے علت بنآ ہے، جسے پہلاقدم ووسرے قدم کے لیے علت ہوتا ہے کہ پہلاقدم الشھے

گا، تو دوسرابھی اٹھےگا، پیدل چلنے کی حالت میں جب یہ بیک دفت جمع نہیں ہو سکتے ، تو پھریہ سلسلہ الی غیر النہایہ چاتا جائے گا۔

اوراگر دوسرااحمال ہو کہ امور غیر متنا ہید کا استحضار غیر متنا ہی زمانوں میں ، توبیہ میں تسلیم ہے ، کیان ہم یہیں ماننے کہ امور غیر متنا ہید کا استحضار غیر متنا ہی زمانوں میں محال ہے ، ہاں بداس وقت محال ہوگا جب نفس حادث ہو، کیونکہ پھروہ غیر متنا ہی زمانوں میں موجود ہی نہیں ہوگا اورا گرنفس قدیم ہو، تو پھروہ غیر متنا ہی زمانوں میں موجود رہے گا ، تو اس کے لیے ممکن ہے کہ وہ غیر متنا ہی زمانوں میں غیر متنا ہی علوم حاصل کرے ، تو پھراس'' استحضار'' ہے آپ کی ایم مراد ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ ہماری مراد دوسرااحتال ہے بینی امور غیر متنا ہید کا استحضار غیر متنا ہی زمانوں میں محال ہے، کیونکہ نفس قدیم نہیں، بلکہ حادث ہے، اوریفن حکمت میں دلائل سے ثابت ہو چکا ہے، اس لیے حادث نفس، غیر متنا ہی امور کا غیر متنا ہی زمانوں میں استحضار نہیں کرسکتا، میہ باطل ہے اور جو چیز باطل کوسٹرم ہے وہ بھی باطل ہے، لہذا تصور وتقیدیتی کی تحصیل بطریتی تسلسل بھی باطل ہے۔

قال: بل البعضُ من كل منهما بديهي والبعضُ الآخر نَظري يحصلُ منه بالفكر وهو ترتيبُ أمورٍ معلومةِ للتأدى إلى مجهول وذلك الترتيبُ ليس بصواب دائمًا لمناقضة بعضِ العقلاءِ بعضًافى مقتطى فكارهم بل الانسانُ الواحدُ يُنَاقضُ نَفُسَهُ في وقتين فمَسَّتِ المحاجةُ إلى قانون يُفِيدُ معرفة طرقِ اكتسابِ النظرياتِ من المصرورياتِ والإحاطة بالصحيح والفاسدِ من الفكرِ الواقع فيها وهو المنطق و رُسَمُوه بأنه الة قانونية تعصِم مراعاتُها الذهنَ عن الخطاء في الفكر

ترجمہ: ماتن نے کہا: بلکہ تصور وقعد این میں سے ہرا یک سے بعض بدیبی ہے، اور بعض نظری، جو فکر سے حاصل ہوتا ہے، اور فکر: امور معلومہ کو تربیب ہمیشہ درست نہیں ہوتی، کیونکہ بعض عقلا اپنے اپنے افکار کے مقتضا میں دوسر بعض کے خالف ہیں، بلکہ ایک ہی شخص دو (مختلف) وقتوں میں اپنی (آراء وافکاری) مخالفت کرتا ہے، اس لیے ایک ایسے قانون کی ضرورت محسوں ہوئی، جو ضروریات سے نظریات کو حاصل کرنیکے طریقوں کی شاخت کا اور ان میں واقع ہونے والی می اور فاسد فکر کے احاط کا فائدہ پہنچائے، اور وہ قانون منطق ہے، اور اس کی مناطقہ نے یوں تعریف کے ہوئے وہ الفکر (منطق ایک ایک ایسے قانون منطق ہوئے وہ کی ہوئے کے داور وہ قانون منطق ہے، اور اس کی مناطقہ المذھن عن المخطا فی الفکر (منطق ایک ایسے ایک ایسا قانون آلہ ہے، جس کی رعایت ذہن کو فکری غلطی سے بچاتی ہے)۔

أقول: لا يَخُلُو إما أن يكونَ جميعُ التصوراتِ والتصديقاتِ بديهيًا أويكونَ جميعُ التصوراتِ والتصديقاتِ بديهيًا التصوراتِ والتصديقاتِ بديهيًا

والبعضُ الأخرُ منهما نظريًا فالأقسامُ منحصرةٌ فيها ولمّا بَطَلَ القسمانِ الأولانِ تعيَّنَ القسمُ الشالتُ وهوان يكونَ البعضُ من كلٍ منهما بديهيًا والبعضُ الأخرُ نظريًا والنظرى يُمُكِنُ تحصيلُه بطريقِ الفكرِ من البديهي لأنَّ مَنُ عَلِمَ لزومَ أمرٍ لإُخرَتْم عَلِمَ والنظرى يُمُكِنُ تحصيلُ المعلزومِ حَصَلَ له من العِلْمَيْنِ السَّابِقَيْنِ. وهما العلمُ بالمعلازمةِ والعلمُ بوجودِ المعلزومِ. العلمُ بوجودِ اللازمِ بالضرورةِ فلولم يكنُ تحصيلُ النظرِيّ بطريقِ الفكر لم يحصل العلمُ الشالتُ من العلمين السابقين لأنّه يحصلُ بَطريقِ الفكرِ و الفكرُ هو ترتيبُ أمورِ معلومة لِلتادّى إلى المجهولِ كما إذا حَاوَلُنَا تحصيلَ معرفِة الإنسان وقد عرفنا الحيوانَ وانترناالناطقَ حتى يتادئ النهمنُ منه إلى تصورِ الإنسانِ وكما إذا أردُنَا التصديقِ بانَّ العالمَ حادثُ وسَطنا المتعيرَ بَيْنَ طرفي المطلوبِ وحكمنا بأنّ العالمَ متغيرٌ وكلَّ متغيرٍ حادثُ فحصَل لنا التصديقُ بحدوث العالم.

والترتيبُ في اللغةِ جعلُ كلِّ شيءٍ في مرتبته وفي الاصطلاح جعلُ الأشياءِ المتعددةِ بمحيث يُطُلَقُ عليها اسمُ الواحدِ ويكون لبعضها نسبةً إلى البعض الأحر بالتقدُّم والتاخُوو الممرادُ بالأمور: ما فوق الأمرالواحدِ وكذلك كلُّ جمع يُستعملُ في التعريفاتِ في هذالفن وانما اعتبرتِ الأمورُ لأنَّ الترتيبَ لايمكن إلابين شيئين فيصباعيدًا، وبيا ليم عيلومة :الأمورُ الحاصلةُ صورُهاعندالعقل وهي تَتَناولُ التصوريَّةَ والتصديقيَّةُمن اليقينياتِ والظنياتِ والبجهلياتِ فإنَّ الفكرَ كما يَجُرى في التصوراتِ يجرى ايضاً فِي التصديقاتِ وكما يكونُ في اليقيني يكون ايضاً فِي الظنّي والمجهليّ أمّا الفكرُ في التصورو التصديق اليقينيّ فكما ذَكَرُنَا وأمافي الظني فكقولنا هذاالحائطُ ينتشرُمنه الترابُ وكلُّ حائطٍ ينتشرُمنه الترابُ ينهدم فهذاالحائط ينهدم أمافي البجهل فكما إذا قيل العالَمُ مستغن عن المؤثر وكلَّ مستغن عن المؤثِر قديمٌ فالعالمُ قديمٌ لايقال العِلْمُ من الألفاظِ المشتركةِ فإنَّه كما يُطُلَقُ على الحصول العقلي كذلك يُطلق على الاعتقادِ الجازم المطابق الثابتِ وهو أخصُ من الأوّل ومن شبرائيط التعريفات: التحررُ عن استعمال الالفاظِ المشتركةِ لأنَّانقول الالفاظ المستدركةُ لاتُستعملُ فِي التعريفاتِ إلاإذاقامتُ قرينةٌ تدل على تعيين الألفاظِ من معايِنِهَا وههنا قرينة دالة على أنّ المرادَ بالعلمِ المذكورِ في التعريف: الحصولُ العقليُّ فانه لم يُفسّرُه في هذاالكتاب إلابه وإنما اغتبرَ الجهلُ في المطلوب حيث قال للتأدي إلى المجهول لاستحالةِ استعلام المعلوم وتحصيل الحاصل وهوأعمُّ من

أن يكونَ تصوريًا أو تصديقيًا أماالمجهولُ التصوريُّ فاكتسابُه من الأمورِ التصوريةِ وأماالمجهولُ التصديقيةِ .

ومن لطائفِ هـذاالتعريفِ أنه مشتملٌ على العللِ الأربع فالترتيبُ إشارةٌ إلى العلةِ الصورية بالمطابقة فإنَّ صورة الفكر هي الهيئة الاجتماعية الحاصلة للتصوراتِ والتبصديقاتِ كالهيئةِالحاصِلة لأجزاءِ السريرِ فِي اجتماعِها وترتيبِها وإلى العلة الضاعلية بالالتزام إذلابدلكل ترتيبٍ من مرتبٍ وهي القوةُ العاقلةُ كالنَّجَّارِ لِلسَّرِيْرِ ، وأمور معلومة إشارة إلى العلة المادية كقطع الخشب للسرير وللتأذي إلى مجهول إشارـةٌ إلى العلةِ الغائيةِ فإنّ الغرضَ من ذلك الترتيب ليس إلاأن يتأذَّىٰ الذهنُ إلى ّ المطلوبِ المجهولِ كجلوسِ السلطان مثلًا للسريرِ وذلك الترتيبُ أي الفكرُ ليس بصواب دائمًا لأنّ بعضَ العقلاء يناقض بعضافي مقتضى أفكار هم فمن واحدٍ يتادّى فكرُه إلى التصديق بحدوثِ العالم ومن أخرَ إلى التصديق بقِدَمِه بل الإنسانُ المواحِدُيناقص نَفسه بحسب الوقتين فقد يفكّرو يُؤدّى فكرُه إلى التصديق بقِدم المعالم ثم يفكّر وَيَنسَاق فكره إلى التصديق بحُدُوثِه فالفكرَان ليسا بصوابَين والإلزم اجتماعُ النقيضين فلايكون كلُّ فكرصوابًافمَسَّتِ الحاجةُ إلى قانون يفيدُ معرفة طرق اكتسابِ النَّظَرِيَّاتِ التصورِيَّةِ والتصديقةِ من ضرورياتهما والإحاطةُ بالأفكار المصحيحة والفاسدة الواقعة فيها أى في تلك الطرق حتى يُعرف منه أنّ كلُّ نظرى باى طريق يُكُتَسَبُ وأيَّ فكر صحيحٌ وأيَّ فِكرِفاسدٌ و ذلك القانونُ هو المنطقُ وإنماسُمِّي به لأنَّ ظهورَ القوةِ النَّطقيةِ إنَّما يحصُل بسببه.

ورسَموه بأنَّه الله قانونية تعصِم مراعاتُها الذهنَ عن الخطَاءِ فِي الفكرِ فالأله هي الواسطةُ بين الفاعلِ ومنفعله في وصولِ اثرِه إلَيْهِ كالمِنْشار للنَجَّارِفِانَه واسطةٌ بينه وبين الخَشَبِ فِي وُصول أثره إليه فالقيدُ الأخيرُ لإخراج العلةِ المتوسطةِ فإنها واسطةٌ بين فَاعلِها ومنفعِلها إذعلةُ معلةِ الشيءِ علةٌ لذلك التيءِ بالواسطةِ فإن "آ"إذاكان علة ا"ب" و"ب" علة ر"ج" فكان "آ"علة ر"ج" ولكن بواسطة "ب" الأأنها ليست بواسطةٍ بينهما في وصولِ أثرِ العلة البعيدة إلى المعلول لأن أثر العلةِ البعيدة لايصِلُ إلى المعلولِ فضلاً عن أن يُتوسَطَ في ذلك شيءٌ أخرو إنما الواصلُ اليه أثرُ العلةِ المتوسطةِ لأنه الصادرُ منها وهي من البعيدة والقانون هو أمر كليّ يَنْطبقُ على جميع جزيئاتِه لِيُتَعرفُ أحكامُها منه كقول النحاة "الفاعل مرفوع" فإنه أمرٌ على حميع جزيئاتِه لِيتَعرفُ أحكامُها منه كقول النحاة "الفاعل مرفوع" فإنه أمرٌ

كلى منطبق على جميع جزئياته يُتعرف أحكام جزئياتِه منه حتى يُتعرف منه أن زيدًا مر فوع في قولنيا" ضرب زيد" فإنه فاعل وإنما كان المنطقُ الةً لأنَهُ واسطةٌ بين القورةِ العاقلةِ وبين المطالبِ الكسبيَّةِ في الاكتسابِ وإنما كان قانونًا لأن مسائله قوانينُ كليّةٌ منطبقةٌ على سائر جزيئاتِها كما إذا عرفنا أن السالبة الضرورية تنعكس إلى سالبةٍ دائمةٍ عرفنا منه أن قولنا لاشيءَ من الإنسان بحجرِ بالضرورةِ ينعكسُ إلى قولنا لاشيء من الحجر بإنسان دائمًا.

وإنما قال تعصم مراعاتُها الذهنَ لأن المنطق ليس نفسه تعصمُ الذهنَ عن الخطاء وإلالم يعُرِض للمنطقى خطاءُ أصلاً وليس كذلك فإنه ربما يُخطأ لاهمال الألة هذا هو مفهوم التعريف وأمااحترازاته فالالة بمنزلة الجنس والقانونية بمنزلة الفصل يُخرج الألات الجزئية لأرباب الصنائع وقوله تعصم مراعا تُها الذهنَ عن الخطاءِ في الفكريُخرج العلوم الفانونية التي لاتعصم مراعاتُها الذهن عن الصلالِ في الفكرِ بل في الممقال كالعلوم العربية وإنما كان هذاالتعريفُ رسَمًا لأن كونَه الله ، عارضٌ من عوارضه فإن الذاتئ للشيء إنما يكون له في نفسه والأليّة للمنطق ليست له في نفسه بل بالقياس إلى غيره من العلوم الحكمية و لأنه تعريف با لعاية إذغاية المنطق العصمة عن الخطاء في الفكروغاية الشيء تكون خارجة عنه والتعريف بالخارح رسمة.

وههنا فاندة جليلة وهى أن حقيقة كل علم مسائلة لأنه قد حصلت تلك المسائل أولاً ثم وصع اسم العلم بإزانها فلاتكون له ماهية و حقيقة وراء تلك المسائل فمعرفته بحسب حده وخقيقته لا تحصل الابالعلم بجميع مسائله وليس ذلك مقدمة للشروع فيه وإنما المقدمة معرفته بحسب رسمه فلهذا صرَّخ بقوله ورَسَمُوهُ دُونَ أن يقول وَحدُّوه إلى غير ذلك من العباراتِ تنبيها على أنّ مقدمة الشُروع في كُلَّ علم رَسْمُهُ لاحدُّه فإن قلت العلمُ بالمسائل التصديق بها و معرفة العلم بحده تصوره والتصورلا يُستفاد من التصديق قلتُ العلمُ بالمسائل هو التصديق بالمسائل حصل العلم المطلوب بحده يُتوقف على تصور تلك التصديقاتِ لا على نفسها فالتصور العلم المطلوب بحده يُتوقف على تصور تلك التصديقاتِ لا على نفسها فالتصور العلم المطلوب بحده يُتوقف على تصور تلك التصديقاتِ لا على نفسها فالتصور عير مستفاد من التصديق.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: کہ خالی نہیں ،اس سے کہ کل تصورات وقصد یقات بدیمی ہو کیکے یا کل نظری ہوں

گے یا بعض تصورات اور بعض تصدیقات بدیمی ہوں گے اور بعض نظری، چنانچہ تمام اقسام انہیں میں مخصر ہیں، اور جب پہلی دونوں تشمیں باطل ہو گئیں تو تیسری قشم متعین ہوگئی، اور وہ یہ کہ تصور و تصدیق میں سے ہرایک سے بعض بدیمی اور بعض نظری ہوں۔

اورنظری کوبدیمی سے فکر کے ذریعہ سے حاصل کر ناممکن ہے، کیونکہ جو شخص ایک امر کالزوم دوسر سے امر کے لیے جان لے، پھر ملزوم کا وجود (بھی ) جان لے، تو اسے ان سابق دوعلموں یعنی علم الملاز مه اور علم بوجو د الملزوم سے ضروری طور پرلازم کے وجود کاعلم حاصل ہوجائے گاسوا گرنظری کی تخصیل فکر کے ذریعہ سے ممکن نہ ہوتی، تو پہلے دوعلموں سے تیسراعلم حاصل نہ ہوتا، کیونکہ علم ثالث کا حصول فکر کے ذریعے سے ہے۔

اورد فکر ''امورمعلومه کوتر تیب دینا ہے نامعلوم تک پہو نچنے کے لیے، جیسے جب ہم انسان کی معرفت حاصل كرنا چا بين، اور بهم حيوان اور ناطق كوجائة مول، تو ان كويون ترتيب دين سے كه حيوان كومقدم اور ناطق کوموخر کریں گے تا کہ اس سے انسان کے تصور تک ذہن پہونچ جائے اور اس طرح جب ہم حدوث عالم کی تصدیق جا ہیں ،اورمطلوب کی دونوں طرفوں کے درمیان (لفظ) المتغیر کورکھ کریوں کہیں العالم متغیر وکل متغیر حادث تو ہمیں عالم کے حادث ہونے کی تصدیق حاصل ہو جائے گی ، اور تر تیب لغت میں ہر چیز کواس کے درجہ میں رکھنے کو کہتے ہیں ،اوراصطلاح میں بہت می اشیاء کواس طرح ملادینا کدان کوایک کہا جاسکے اور ان میں سے بعض کی نسبت دوسر ہے بعض کی طرف تقدم و تاخر کے ساتھ ہواور امور سے مافوق الواحد مراد ہے،اوراس طرح ہروہ جمع جواس فن کے اندر تعریف میں مستعمل ہو،اورامور کا اعتباراس لیے کیا گیا ہے کہ ترتیب دویااس سے زائد چیزوں کے بغیرممکن نہیں ہے،اور ''معلومه'' سے دہ امور مراد ہیں جن کی صورتیں عقل میں حاصل ہوں اور بیامور تصورات اور تقیدیقات یقینیه، ظنیه اورجہلیه کوشامل ہیں، کیونکه فکر، جیسے تصورات میں جاری ہوتی ہے، ویسے ہی تصدیقات میں بھی جاری ہوتی ہے،اور جیسے یقینی میں ہوتی ہے ویسے ہی ظنی اور جہلی میں ہوتی ہے ہم تصور اور تقمدیق یقینی میں فکر کی مثالیں ذکر کر چکے ہیں، تصدیق ظنی میں اس کی مثال جیسے ہمارا قول: اس دیوار ہے مٹی جھڑتی ہے،اور ہروہ دیوارجس سے مٹی جھڑ ہے، گر جائے گی، پس بید بوار گر جائے گی،اورجہل مرکب میں، جیسے کہا جائے کہ: عالم موثر سے بے نیاز ہے، اور ہروہ چیز جوموثر سے بے نیاز ہو، قدیم ہوتی ہے، اس کیے عالم قدیم ہے۔

یہ نہ کہا جائے کہ لفظ علم مشترک الفاظ میں سے ہے کیونکہ اس کا اطلاق جیسے حصول عقلی پر ہوتا ہے، ویسے ہی پختہ اعتقاد مطابق واقع پر بھی ہوتا ہے، اور یہ اول سے اخص ہے، اور مشترک الفاظ کے استعمال سے اجتناب تعریفات کی شروط میں سے ہے؟

اور بیرتر تیب بین فکر ہمیشہ درست نہیں ہوتی، کیونکہ بعض عقلا اپنے اپنے افکار ونظریات کے مقتضا میں دوسر بین میں ایک کی فکر صدوث عالم کی تصدیق کی طرف پہونچی ہے، اور دوسر بے کی فکر عالم کے قدیم ہونے کی طرف پہونچی ہے، اور دوسر بے کی فکر عالم کے قدیم ہونے کی ظرف بین اپنی (آراء وافکار کی) مخالفت کرتا ہے، چنا نچے بھی فکر کرتا ہے، اور اس کی فکر عالم کے قدیم ہونے کی تصدیق کی طرف باتی ہے، پس بید دونوں فکریں صحیح نہیں فکر کرتا ہے، اور اس کی فکر عالم کے صدوث کی تصدیق کی طرف باتی ہے، پس بید دونوں فکریں صحیح نہیں ہوتی ہوئی ہوئی اس لیے ایک ایسے قانون کی ہوئیتیں ورندا جماع نظریات کو حاصل کر نے کے طریقوں کی شناخت کا اور ان میں ضرورت واقع ہوئی، جوضروریات سے نظریات کو حاصل کرنے کے طریقوں کی شناخت کا اور ان میں واقع ہونے والی صحیح اور فاسد فکر کے اصاط کا فائدہ پہو نجائے ، یہاں تک کہ اس سے یہ معلوم ہوجائے کہ ہر نظری کو کس طریق سے حاصل کیا جاسکتا ہے، اور کونی فکر فاسد ہے۔

اوروہ قانون منطق ہے، اوراس کا نام منطق اس لیے رکھا گیا کہ توت کو یائی کا ظہور منطق ہی کے سبب سے ہوتا ہے، اور مناطقہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے: ''وہ ایک قانونی آلہ ہے، جس کی رعایت ذہن کو فکری غلطی سے بچاتی ہے''، پس'' آلہ' وہ فاعل اور اس کے منفعل کے درمیان منفعل تک فاعل کے

اثر کے پہو نیخ میں واسطہ ہے، جیسے آرہ بڑھئی کے لیے کہ وہ بڑھئی اورلکڑی کے درمیان لکڑی تک بڑھئی کے اثر پہو نیخ میں واسطہ ہے، ہیں آخری قیدعلت متوسط کو نکالنے کے لیے ہے، کیونکہ وہ بھی فاعل ومنفعل کے درمیان واسطہ ہے اس لیے کئی کی علت کی علت بالواسطہ اسٹی کی علت ہوتی ہے، کیونکہ جب''ا'علت ہو''' کے لیے اور''ب' علت ہو'' ج'' کے لیے تو''ا' علت ہوگا''ج'' کے لیے لیکن'' ب' کے واسطہ سے مگر علت متوسطہ فاعل ومنفعل کے درمیان علت بعیدہ کا اثر معلول تک پہو نیخ میں واسطہ بیرہ کی دوسری پہو نیخ اچہ جا ئیکہ اس میں کوئی دوسری چیز واسطہ ہو، بلکہ معلول تک علت متوسطہ کا اثر بہو نیخ اسے سادر ہے، اور علی متوسطہ علت بعدہ سے۔

اور قانون وہ امرکل ہے، جوایے تمام جزئیات پر منطبق ہوتا ہے، تا کہ اس سے اس کے جزئیات کے ا حكام معلوم بول : جيسنحويول كاقول السف اعسل مرفوع المركل بي ، جواسين تمام جزئيات بمنطبق ے،اس سےاسکے جزئیات کادکام معلوم ہوتے میں حتی کدای سے معلوم ہوتا ہے کہ ضرب رید میں زیدمرفوع ہے کیونکہ بیفاعل ہے،اورمنطق آلداس لیے ہے کہوہ اکتساب میں قوت عا قلماور مطالب تسبیہ کے درمیان واسطہ ہے،اور'' قانون'' اس لیے ہے کہاس کے مسائل کلی قوانین ہیں، جو تمام جزئیات یمنطبق میں،مثلاً جب بمیں معلوم ہے کہ سالبہ ضرورید، سالبہ دائمہ کی طرف منعکس موتا ب، تواس عبم بيمعلوم كرليل عي كه بمارا قول لا شيء من الانسان بحجر بالضرورة منعكس بوكا لا شيى من الحجر بانسان دائما كي *طرف اور* "تعصم مراعاتها الذهن" اس ليے كہا كنفس منطق ذبن كوخطاء في الفكر سے نبيس بياتي ، ورنه كى منطقى كوكوتي غلطي بيش نه آتي ، حالانکہ ایسانہیں ہے، بلکہ وہ آلہ کواستعال نہ کرنے کی وجہ سے غلطی کرتا ہے، یہ تو تعریف کامفہوم ہے۔ باقی رہے تعریف کے احر ازات: سولفظ'' آلہ''بمنز لیجنس ہے اور'' قانونیہ' بمنز لفصل ہے، جو پیشہ ورول كي جزئي آلات كونكال ويتاب ، اور ماتن كاقول: "تعصم مراعاتها الذهن عن المخطاء في الفكر "ان قانوني علوم كونكال ديتا بجن كي رعايت ذبن كوفكري مرابي سينبين بحاتی، بلکه صرف مقالی نلطی سے بحاتی ہے، جیسے علوم عربیہ، اور بیتعریف''رسم' اس لیے ہے کہ اس کا آلہ ہوناعوارض میں ہےا یک عارض ہے،اس لیے کمثی کاامر ذاتی تواس کے لیے فی نفسہ ہوتا ہے،اور منطق کے لیے آلہ ہونا فی نفسہ نہیں ہے، بلکہ دیر علوم یعنی علوم حکمیہ کے لحاظ سے ہے، اور اس لیے بھی ك يتعريف بالغايد ب، كونكه منطق كي غايت "العصمة عن الخطا" باور غايت ثي ، ثي سے خارج ہوتی ہے،اورتعریف بامرخارج''رسم' ہوتی ہے۔

اور یہاں ایک عظیم فائدہ ہے اور وہ بدکہ ہر علم کی حقیقت اس کے مسائل ہیں کیونکہ اولا بیمسائل حاصل

ہوتے ہیں، پھران کے مقابلے میں کوئی نام تجویز کرلیا جاتا ہے، پس علم کی ماہیت وحقیقت ان مسائل کے علاوہ اور پچھنہیں، تو علم کی شاخت حقیقی تعریف کے لحاظ سے حاصل نہیں ہو سکتی، مگراس کے تمام مسائل کے علم کے ساتھ، اور یہ مقدمۃ الشروع فی العلم نہیں ہے، بلکہ مقدمہ تو علم کواس کی رسم کے اعتبار سے بہچانا ہے، یہی وجہ ہے کہ ماتن نے اپنے قول ورسموہ کی تصریح کی ہے، اور حدوہ یا اس کے شل اور کوئی عبارت نہیں لائے، اس بات پر تنبیبہ کے لیے کہ برعلم کے شروع کا مقدمہ، اس علم کی رسم ہوتی ہے نہ کہ خقیقی تعریف۔

اگرآپ سیکہیں کیلم بالمسائل وہ نقدیق بالمسائل ہے،اورعلم کواس کی حدکے ساتھ جاننااس کا نصور ہے، اور تصور تقیدیق ہے حاصل نہیں ہوتا؟

تو میں کہوں گا کہ علم بالمسائل تو تصدیق بالمسائل ہی ہے، یہاں تک کہ جب جمیع مسائل کی تصدیق حاصل ہوگی ، تو علم مطلوب حاصل ہو جائے گالیکن علم مطلوب کا اس کی حد کے ساتھ تصور ، ان تصدیقات کے تصور برموقوف ہے نہ کنفس تصدیقات بر ، پس تصور تصدیق ہے مستفاد نہیں ہوا۔

## بعض تصورات وتفيديقات بديهي اوربعض نظري

شارح فرماتے ہیں کرتصورات وقعد بقات کے بدیبی اورنظری ہونے کے بارے میں مختلف اقوال ہیں لیکن بنیادی طور پر تین اقسام اورصور تیں ہیں، جن میں سے دوغلط اور ایک درست ہے، ایک قتم یہ ہے کہ تمام تصورات وتقد بقات بدیبی ہیں اور دوسری ہے ہے کہ تمام نظری ہیں، یہ دونوں افراط وتفریط سے دو چار ہیں، تیسری صورت معتدل ہے، اور یبی درست ہے، وہ یہ کہ بعض تصورات اور بعض تقد بقات بدیبی ہیں، اور بعض نظری ہیں۔

## نظری کاحصول کس سے؟

جو چیزنظری ہواس کا حصول قلر کے ذریعہ بدیہی سے ہوتا ہے، اگر تصور نظری ہے، تو اس کا حصول تصور بدیہی سے ہوتا ہے، اگر تصور نظری ہوکہ یہ چیز بدیمی سے ہوتا ہے کونکہ جب یہ معلوم ہوکہ یہ چیز فلاں چیز کولازم ہے بعنی اسے لازم شی اور اس کے طروم کاعلم ہے، تو ان دونوں علموں سے بعنی ملازمت کے علم اور ملزوم کے علم اور علم سے ایک تیسری چیز کاعلم ضروری طور پر معلوم ہوجائے گا، اور وہ علم بوجود الملازم ہے، اس تیسری چیز کاعلم فکر کے ذریعہ سے حاصل ہوتا ہے، قلر کے بغیراس کا حصول ناممکن ہے۔

# فكرمناطقه كى نظرمين

فكركى تعريف: هو تسوتيبُ أمورٍ معلومة للتأدى إلى المجهول معلوم اموركواس طرح مرتب كرنا

کہ اس سے مجہول چیز تک پہو نچا جاسکے، اور اس کاعلم حاصل ہو جائے، جیسے جب ہم انسان کی معرفت حاصل کرنا چاہیں، اور ہمیں حیوان اور ناطق کا بھی علم ہے، تو ہم ان دونوں میں تر تیب اس طرح دیں گے کہ حیوان کو مقدم اور ناطق کو موخر کر کے یول کہیں گے حیوان ناطق تو اس ہے ہمیں انسان کی شناخت حاصل ہو جائے گی ، یہ تو تصور کی مثال نظی کو موخر کر کے یول کہیں گے حیوان ناطق تو اس ہے ہمیں انسان کی شناخت حاصل ہو جائے گی ، یہ تو تصور کی مثال مقد بق کی مثال اس طرح کہ العالم حادث یہ مطلوب ہے، ہم نے حداوسط"الم متغیر وکل متغیر حادث ، تو اس طریقے سے ہمیں عالم کے ناپائیدار اور حادث ہونے کی تصدیق حاصل ہو جاتی ہے۔

فکر کی تعریف کامخضرخلاصہ مثالوں کے ساتھ واضح کرنے کے بعد شارح فکر کی تعریف میں ذکر کردہ تمام الفاظ کی بالتر تیب تشریح ذکر کرتے ہیں:

''ترتیب کالغوی معنی'': جعل کل شیبی فی مرتبته ہر چیز کواس کے مرتباور در ہے میں رکھنا، جو اس کی شان ومنصب کے مناسب ہو، اور اصطلاحی تعریف جعل الاشیاء المتعددة بحیث بطلق علیها اسم الواحد، ویکون لبعضها نسبة الی بعض الاخر بالتقدم و التاخر بہت ی اشیاء اور امور کو اسم الواحد، ویکون لبعضها نسبة الی بعض الاخر بالتقدم و التاخر بہت ی اشیاء اور امور کو اس مل کر یکجان ہوجا کیں، اور ان سب پرایک ہی نام پکار اجائے اور ان میں سے اس طرح مجتمع کردیا جائے کہ وہ سب ال کر یکجان ہوجا کیں، اور ان سب پرایک ہی نام پکار اجائے اور ان میں سے بعض کو بعض سے تقدم و تاخر کے لحاظ سے نبعت ہوئی بعض مقدم اور بعض موخر ہوں، جسے حیوان ناطق بدو چیز وں کا مجموعہ ہوں، چسے حیوان ناطق بدو چیز وں کا مجموعہ ہے، اس پرشی واحد یعنی انسان کا اطلاق ہوتا ہے۔

#### جمع کے بارے میں منطق میں قاعدہ کلیہ

علم منطق میں جب بھی تعریفات میں جمع کا لفظ ذکر کیا جاتا ہے، تو اس سے مافوق الواحد یعنی ایک سے او پر، دویا اس سے زیادہ امر مراد ہوتے ہیں گویا بیا کی فن اور علم کی اصطلاح اور اس کا عرف ہے، تعریف میں مجاز کا استعمال نہیں ہے، چنا نچہ یہال بھی فکر کی تعریف میں ''امور'' سے مافوق الواحد ہی مراد ہے، کیونکہ ترتیب ایک امریمیں نہیں ہوسکتی، بلکہ اس کے لیے کم از کم دوچیزوں کا ہونانا گزیر ہوتا ہے۔

فکری تعریف میں فر مایا: معلومۃ اس سے دہ تمام امور مراد ہیں جن کی صور تیں عقل میں حاصل ہوتی ہیں، چاہان کا تعلق تصورات سے ہو، چاہے تصدیقات سے، کیونکہ فکر جس طرح نصورات میں جاری ہوتی ہے، اس طرح تصدیقات میں بھی جاری ہوتی ہے، تصدیقات چاہے بقینی ہوں، چاہے طنی اور جہلی ، تصور اور تصدیق بقینی کی مثال پہلے گذر چکی ہے۔

تصدیق ظنی کی مثال: هذا الحائط ینتشر منه التراب، و کل حائط ینتشر منه التراب ینتشر منه التراب ینهدم میجرآئے گا، هذا الحائط ینهدم اس میں صغری یقیی ہے، اور کبری ظنی ہے، کیونکہ ہردیوارجس سے که مئی گرے، وہ منہدم نہیں ہوتی، کیکن چونکہ نتیجہ انھا اور ارذل کتابع ہوتا ہے، اس لیے پورا قضیظنی کہلایا۔

تقىدىت جہلى كى مثال:العالم مستغن عن المؤثر ، وكل مستغن عن الموثر قديم نتيجه آئے گا،العالم قديم،اس قضيه ميں صغرى جہالت پرشى ہے، كيونكه اس دنيا ميں كوئى چيزكى موثر اوراثر انداز سے متعنى اور بے نياز نہيں ہے،البته كبرى درست ہے كہوہ چيز جوموثر سے بے نياز ہو، وہ قديم ہوتی ہے،ليكن چونكه نتيجه اخص اورار ذل كتابع ہوتا ہے،اس ليے پورا قضيح بلى كہلايا۔

## تعریفات میں مشترک الفاظ سے اجتناب ضروری ہے

فکری تعریف میں معلومۃ کہدکر''علم''کالفظ استعال فرمایا بمعرض کہتا ہے کہ یہ درست نہیں ہے، کیونکہ علم مشترک الفاظ میں سے ہے، اور تعریف سے توضیح مشترک الفاظ کا استعال درست نہیں ہوتا، اس لیے کہ تعریف سے توضیح وتشریح اور وضاحت مقصود ہوتی ہے، جبکہ یہ مقصد مشترک الفاظ سے حاصل نہیں ہوتا، چنانچہ''علم'' بھی دومعنوں میں مشترک ہے، ایک حصول عقلی اور دوسر اعتقاد جازم مطابق ثابت کے معنیٰ میں، یہ دوسر امعنیٰ پہلے سے اخص ہے، مشترک ہے، اور تعمد بق اس کے ساتھ متصف ہوتا ہے، تو پہلا کیونکہ یہ تصدیق کی ایک خاص ہوا، لہذا''علم'' جب مشترک الفاظ میں سے ہے، تو اسے فکر کی تعریف میں ذکر نہیں کرنا حاصی ہوا، لہذا''علم'' جب مشترک الفاظ میں سے ہے، تو اسے فکر کی تعریف میں ذکر نہیں کرنا

اس کا جواب سے ہے کہ تعریفات میں مشترک الفاظ کا استعال علی الاطلاق ممنوع نہیں ہے، بلکہ اس وقت ممنوع ہوتا ہے، جب وہاں کوئی ایسا قریند اور علامت نہ ہو، جواس مشترک لفظ کے ایک خاص معنیٰ کو متعین کرد ہے، کیکن اگر وہاں کوئی ایسا قریند اور علامت موجود ہے، جس سے اس کے خاص معنیٰ کی تعیین ہوجاتی ہے، تو پھر تعریف میں مشترک لفظ کا استعال جائز ہوتا ہے، اور یہاں قرینہ سے ہے کہ ماتن نے اپنی کتاب میں ہرجگہ 'منام' سے پہلامعنیٰ میں مشترک مرادلیا ہے۔

اورفكركى تعريف مين فرمايا: للتادى الى المجهول

چندامورکواس لیے ترتیب دی جاتی ہے، تا کہ اس سے مجہول تک پہنچا جا سکے اور مجہول چیز کاعلم حاصل ہو جائے، الی المجبول اس لیے فرمایا کہ اگر اس چیز کا پہلے سے علم ہے، تو پھر اس کو حاصل کرنا تخصیل حاصل ہے، جو درست نہیں ہے اوریہ' مجہول' عام ہے چاہے مجہول تصوری ہویا مجہول تصدیقی ہو، اگر مجبول تصوری ہوتو اس کی تخصیل معلوم تصوری سے ہوگی اور اگر مجہول تصدیق ہے، تو اس کا اکتساب معلوم تصدیقی سے ہوگا۔

# علل اربعه کی وجه حصر

فاعل مختار سے جوفعل بھی صادر ہوتا ہے،اس میں چارعلتیں پائی جاتی ہیں علت صوریہ، مادیہ، ناعلیہ اور مائیہ۔ وجہ حصر: علت اپنے معلول سے خارج ہوگی یا داخل،اگر داخل ہو،تو پھراس کی دوصور تیں ہیں،اس علت ے معلول کا وجود بالفعل ہوگا، یابالقوہ، آئر بالقوہ ہو، تواسے علت مادیہ کہتے ہیں، جیسے چار پائی کے لیے لکڑی، اوراگر بالفعل ہو، تو اسے علت صوریہ کہتے ہیں، جیسے مجموعہ چار پائی، اور جب علت معلول سے خاری ہو، تو اس کی بھی دو صورتیں ہیں، یا تواس سے معلول کا براہ راست صدور ہوگا، یااس کے لیے باعث اور سبب ہوگی پہلی صورت میں علت فاعلیہ ہے، جیسے بڑھئی چار پائی کے لیے اور دوسری صورت میں علت غائیہ ہے، جیسے چار پائی پر بیٹھنا، لیٹناوغیرہ۔

## فكركى تعريف ميں علل اربعه

'' فکر'' کی تعریف میں چارول علتیں پائی جاتی ہیں،جس کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے:

لفظ''ترتیب'' سے علت صوریہ کی طرف مطابقتہ اشارہ ہے، کیونکہ'' فکر'' کی ایک صورت ہوتی ہے، جس طرح چار پائی کے تمام اجزا، کو جب مرتب اور جع کر لیا جائے، تو ایک خاص ہیئت حاصل ہوتی ہے، اسی طرح تصورات اور تصدیقات کو جع کرنے اور مرتب کرنے کے بعد ایک خاص ہیئت حاصل ہوتی ہے، وہ'' فکر'' کی ہی صورت ہے، جس کی طرف''ترتیب' سے اشارہ فرمایا۔

اورلفظ''ترتیب'' سے علت فاعلیہ کی طرف التزاماً اشارہ ہوتا ہے، اور وہ اس طرح کہ جوبھی ترتیب ہوتی ہے، اس کے لیے کوئی نہ کوئی مرتب ضرور ہوتا ہے، اور وہ قوت عاقلہ ہے، جیسے جاریائی کے لیے بڑھئی۔

اورامورمعلومة فکر کے لیے بمنزلہ مادہ بیں،اس سے علت مادیہ کی طرف اشارہ ہے، جیسے چار پائی کے لیے ککڑی کے داورا جزاء۔ اور فکر سے چونکہ مجمول تک رسائی پیش نظر ہوتی ہے، اوراس تمام کاروائی سے یہی مقصود ہوتا ہے،اس لیے علت غائیہ کی طرف لہتا دی الی المجھول سے اشارہ فر مایا، جیسے بادشاہ کا چار پائی پر بیضنا، یہ چار پائی کی غرض و غایت ہے۔

## فكرمين غلطي اورمنطق كي ضرورت

معلوم تصورات اور تصدیقات سے جو مجبول تصورات و تصدیقات نگر کے ذریعہ حاصل کئے جاتے ہیں ،اس میں غلطی واقع ہو جو تا ہے ،اور بسااو قات بڑے بڑے عقلاء اور دانشوروں سے فکر میں غلطی واقع ہوتی ہے جتی کہ ایک سائنس دان ایک وقت میں پچھ سو جتا ہے ،اور دوسر سے وقت میں پچھ اور ،ی سو جتا ہے ،اس کی افکار ونظریات میں اختلاف اور تناقض پایا جاتا ہے ،اس کی فکر نے ایک دفعہ عالم کے حادث ہونے کا اسے سبق پڑھایا ، تو دوسر سے وقت اس نے اسے کا نئات کے قدیم ہونے کا فیصلہ سنا دیا ، ظاہر ہے کہ دونوں فکروں کو درست قر ارنہیں دیا جاسکتا ، ورنہ تو اجتماع نقیعیین لازم آتا ہے ، جو صحیح نہیں ہے ،اس لیے ایک ایسے قانون اور ضا بطے کی ضرورت محسوں ہوئی ،جس کی روشنی سے فکر میں غلطی سے بچا جاسکے ، جو معلومات تصوریہ اور کونی غلط ہے ،اور وہ قانون 'دمنطق'' ہے۔ بتائے ، جواس حقیقت کی راہنمائی کرے کہ کونی فکر صحیح ہے ،اور کونی غلط ہے ،اور وہ قانون 'دمنطق'' ہے۔

#### منطق كالغوى اوراصطلاحي معني

''دمنطق'' نطق ہے مشتق ہے،اس کامعنیٰ ہے: بولنا،اورا ہے منطق اس لیے کہا جاتا ہے، توت گویائی کا ظہوراس علم کے ذریعہ سے ہوتا ہے۔

اصطلاح معنی: هو اله قانونیه تعصم مراعاتها الذهن عن الخطاء فی الفکر۔ علم منطق ایک قانونی آلہ ہے، جس کی رعایت ذہن کو فکری غلطی سے بچاتی ہے۔ شارعُ اس تعریف کے برلفظ کی تشریح ذکر کرتے ہیں:

'' آلہ'' کی تعریف: هی الو اسطة بین الفاعل و منفعله فی و صول اثر ہ الیه ،فاعل اواس کے منفعل تک کے منفعل تک کے منفعل کا جہاں اثر ہو یعنی اس کامکل ) کے درمیان وہ واسط جو فاعل کے اثر کومنفعل تک پہونچائے، اے آلہ کہا جاتا ہے، جیسے آرہ آلہ ہے، فاعل یعنی بڑھئی اور اس کے منفعل یعنی لکڑی کے درمیان کہ بڑھئی کے ملک کا اثر نکڑی تک آرہ کے واسط سے پہنچ رہا ہے، اس لیے بیآرہ آلہ ہے۔

آله کی تعریف میں وہ وہ اثرہ الیہ قیداحتران ہے،اس سے علت متوسط کونکالنامقصود ہے،
کیونکہ علت متوسط بھی فاعل اوراس کے منفعل کے درمیان واسط ہوتی ہے،اس لیے کشی (ج) کی علت ہے'نے 'کے علت میں'نی (ج) کے لیے علت ہوتی ہے، جیے'ا' علت ہے'نے 'کے لئے اور'نے 'علت ہے'نے 'کے لئے اور'نے 'معلول ہے،اس میں''' 'جس طرح'ن ہے' کے لیے علت ہے،اس طرح'ن ہے' کے لیے بھی علت ہے البتہ'ن 'کے لیے علت تربیب ہے،اور'نے 'کے لیے علت ہے 'کا ''ن 'کے کے علت ہے،اس طرح'ن ہے' کے لیے علت ہے'ن 'کا 'کا ن کے البتہ 'کے کے علت ہے، اس طرح'ن ہے کی علت ہے 'ک ن کے البتہ 'ن کے کیے علت ہے، اور'ن ہے 'کے لیے علت ہے' ب 'کے واسط ہے، یہ 'ک کے البتہ ن کے البتہ کی علت میں میں میں میان اواسط نہیں ہے، کہ علت بعیدہ کے اثر کو معلول تک پہنچا ہی نہیں ، پہنچا ہی نہیں ، پہنچا ہی نہیں ، پہنچا ہی نہیں ہے کہ معلول کا وجوداس کی وجہ ہے ہوتا ہے،اور علت متوسط کا وجوداور صدور علت بعیدہ ہے اور علت متوسط کا اثر کو منفعل کے درمیان واسط ہوتی ہے،لیکن فاعل کے اثر کو منفعل علت بعیدہ ہے البتہ کہ کرعلت متوسط کو آلہ سے نکال دیا۔ علت بینی ناعل کے اثر کو منفعل تک پہنچا نہیں کئی اس کے آلہ کی تعریف میں فی وصول اثرہ الیہ کہ کرعلت متوسط کو آلہ سے نکال دیا۔ علی بینی ناعل کے اثر کو منفعل کے درمیان واسط ہوتی ہے۔لیکن فاعل کے اثر کو منفعل تک پہنچا نہیں کئی اس کے آلہ کی تعریف میں فی وصول اثرہ ہالیہ کہ کرعلت متوسط کو آلہ سے نکال دیا۔

#### قانون كالغوى اورا صطلاحي معنى

قانون كالغوى معنى:مسطرة الكتاب (خطكش بيانه)

اصطاائی معنی: هدو امر کلی ینطبق علی جمیع جرئیاته نیتعرف سکامها مه قانور ایک ایدامرکلی بوتا ہے، جواپی تمام جزئیات کوشائل ہوتا ہے، اور اس سے تمام جزئیات کے احکام پہچانے جاتے ہیں، جیسے نوکا اصول ہے ''کل فاعل مرفوع'' یہ ایک امرکلی ہے کہ جتنے بھی فاعل ہونگے، وہ تمام حالت رفعی میں

بو نگے۔

منطق آلہ ہے،اس لیے کہ یہ قوت عاقلہ اورنظریات تصوریہ وتصدیقیہ کے درمیان اکتساب کے لیے آلہ یعنی واسطہنتی ہے، چنانچی قوت عاقلہ قوانین منطق کے ذریعہ سے مطالب کسبیہ کو حاصل کرتی ہے۔

منطق قانون ہے، کیونکہ اس کے تمام مسائل کلی قواعد ہیں، جوا پی تمام جزئیات پر منطبق ہوتے ہیں، مثلا اس کا ایک قانون ہے، کہ ''سالبہ ضروری'' کا عکس'' سالبہ دائم'' آتا ہے، تو اب ہمارے سامنے اس کی جو بھی جزئی آئے گی، تو ہم اس کا عکس اس طرح ہی نکال دیں گے، جیسے ایک جزئی ہے۔ لاشسی مسن الانسسان بحجوب بانسان دائما۔ بالضرورة اس کا عکس آئے گا: لاشبی من الحجوب بانسان دائما۔

منطق کی تعریف میں''مراعاتھا'' کا اضافہ کر کے یہ بتلا نامقصود ہے، کہ نفسِ منطق کسی کوفکری غلطی سے نہیں بچاتی ، ورنہ تو کسی منطق سے فکری غلطی سرز دنہ ہوتی ، حالانکہ بے شار غلطیاں ہوئی ہیں، بلکہ یہ منطق اس شخص کو فکری غلظی سے بچاتی ہے، جواس کے قوانین کی روشن میں ،ان کی رعایت اور لحاظ کرتے ہوئے کسب کرتا ہے، اور اس کے قوانین کرتا ہے۔

## تعريف منطق ميں قيو دِاحرَ ازي

لفظ 'آلہ' جنس کے درجہ میں ہے،اس میں ہرتم کا آلہ شامل ہے،اور السقانونية پہلافصل ہے،اس سے وہتمام جزئی آلات خارج ہوگئے، جومعمار وغیرہ لوگوں کے پاس ہوتے ہیں۔

تعصم .... بیدوسرافصل ہے،اس سے وہ علوم نکل جاتے ہیں،جن کی رعایت سے بولنے میں غلطی سے بچاجا تا ہے، جیسے علوم عربیہ صرف،نحو،معانی اوربیان۔

# منطق كى تعريف بالرسم

منطق کی پرتعریف جو ماقبل گذر چکی ہے' رسم' ہے' حد' نہیں ہے،اس کی تین وجہیں ہیں:

- (۱) " دور'' کا تعلق ذات ہے ہوتا ہے، اور''رسم'' کا تعلق عرض ہے ہوتا ہے، اور منطق کا آلہ ہونا اس کے عوارض میں سے ایک عرض ہے، ذاتیات نے ہیں ہے، کیونکہ ذاتی وہ ہوتا ہے، جوشی کی طرف فی نفسہ منسوب ہو، اور منطق کا آلہ ہونا ذاتی نہیں ہے، بلکہ دوسرے علوم کے لحاظ ہے ہے۔
- (۲) منطق کی یقریف بالغایہ ہے،اس لیے کہ منطق کی غایت العصمة عن الخطاء فی الفکر ہے،اورثی کی غایت، ثی سے خارج ہوتی ہے، اور تعریف بائتبار الخارج''رسم''ہوتی ہے۔
- (٣) تیسری وجہ ههنا فائدة جلیلة سے بیان کی ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ برعلم کی اصل اور انتقت اس کے مسائل ہوا کرتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ جتنے بھی علوم ہیں سب سے پہلے ان کے مسائل کو وضع کیا جاتا ہے، پھر ان

مسائل کی مناسبت سے اس علم کا نام رکھا جاتا ہے، مسائل کے بغیرعلم کی کوئی حقیقت اور حیثیت نہیں ہوتی اور تعریف بحدہ اس وقت تک حاصل نہیں ہوسکتی، جب تک کہ اس علم کے تمام مسائل کا ابتداء سے انتہاء تک علم نہ ہواور ظاہر ہے کہ مقدمہ الشروع فی العلم میں تمام مسائل کا علم ممکن نہیں ہوتا، اس لیے مقدمہ میں تعریف بالرسم ہوتی ہے، تعریف بحدہ نہیں ہوتی۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے کہا کہ تعریف بحدہ اس وقت تک حاصل نہیں ہوتی ، جب تک کہ تمام مسائل کا علم نہ ہو، علم بھر ہ علم نہ ہو، علم بجمع المسائل تقیدیق ہے، اور تعریف بحدہ تصور ہے، اور جب تمام مسائل کاعلم ہوگا، تو پھر تعریف بحدہ ہو گی، گویا تصور کو تقیدیق سے حاصل کیا جارہا ہے، کیونکہ علم بھم بچ المسائل تقیدیق ہے، اور تعریف بحدہ تصور ہے، حالانکہ تصور کے تصور کے تعالیم کیا جاتا ہے نہ کہ تقیدیق ہے اور یہاں یہی لازم آرہا ہے، جودرست نہیں ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ درست ہے، کہ علم جمیع المسائل تقدیق ہے، اور تعریف بحدہ تصور ہے، لیکن تعریف بحدہ کا تصور ان تقدیقات کی ذات پر موقو ف نہیں ہے جیسا کہ عترض کو یہی غلط نہی ہوئی ہے، بلکہ تقدیقات کے تصور پر موقو ف ہے، تو تصور کوتصور سے حاصل کیا جارہا ہے نہ کہ تقدیق سے فائد فع الاشکال۔

**قال**: وليس كلُّه بديهيًا وإلالاستُغنِيَ عن تعلُّمِه ولانظريا وإلالدارَ أوتسلسلَ بل بعضُه بديهيٌّ وبعضُه نظري مُستفادِّمنه.

ترجمہ: ماتن نے کہا: اور کل علم منطق بدیمی نہیں ہے، ورنداس سے سکھنے سے بے نیازی ہوتی اور نہ کل نظری ہے، ورنہ دور پانسلسل لازم آئے گا، بلکہ بعض بدیمی ہے، اور بعض نظری ہے، جو بدیمی سے حاصل کیاجا تا ہے۔

اقول: هذا إشارة إلى جوابِ معارضة تُورَد ههنا وتوجيهها أن يقالَ المنطقُ بديهي في فلاحاجة إلى تعلَّمِه، بيانُ الأولِ لو لم يكنِ المنطقُ بديهيًا لكان كسبيًا فاحتِيجَ في تحصيلِه إلى قانون أخرَو ذلك القانونُ ايضاً يحتاجُ إلى قانون أخرواماأن يدورَبه الاكتسابُ أو يتسلسلُ وهو محالانِ لا يقال لانم لُزُومَ الدور او التسلسل وإنما يلزَمُ لو لم ينتَهِ الاكتسابُ إلى قانون بديهي وهو ممنوع لأنا نقول المنطقُ مجموعُ قوانينِ الاكتسابِ فإذا فَرَضُناأن المنطقَ كُسبيُّ وحَاوَلُنَا اكتسابَ قانون منها والتقديرأن الاكتسابَ لايتِمُ الابالمنطقِ فَيتَوقَفُ اكتسابُ ذلك القانون على قانون اخر فهو ايضاً كسبيٌ على ذلك التقديرِ فالدورُ والتسلسلُ لازمٌ وتقريرُ الجوابِ أن المنطقَ ليس بجميع الأجزاء بديهيا وإلا الستوشُ عن تعلمه ولا بجميع أجزائِه كسبياً وإلا ليم الدورُ اوالتسلسلُ كما ذكره المعترضُ بل بعضُ أجزائِه بديهي كالشكل الأولِ والبعضُ الاخرُ وسبيٌ كباقي الأشكالِ والبعضُ الكسبيُ إنما يُستفادُمن البعضِ والبعضُ الاخرُ كسبيٌ كباقي الأشكالِ والبعضُ الكسبيُ إنما يُستفادُمن البعضِ والبعضُ الاخرُ كسبيٌ كباقي الأشكالِ والبعضُ الكسبيُ إنما يُستفادُمن البعضِ

البديهي فلايلزم الدور ولاالتسلسل.

واعلم أن ههنا مقامين: الأول الاحتياج إلى نفس المنطق والثانى: الاحتياج إلى تعلمه والمعارضة تعلمه والدليل انسما يَنتَهضُ على ثبوتِ الإحتياج إليه لا إلى تعلمه والمعارضة السندكورة وإن فَرَضْنا إسما مها لا تَدُلُّ إلاعلى الاستغناء عن تعلم المنطق وهو لا يناقضُ الاحتياج إليه فلا يَبُعدان لا يُحتاج إلى تعلم المنطق لكونه ضروريا بجميع أجزائه أولكونه معلومًا بشئى أخروتكون الحاجة ماسة إلى نفسه في تحصيل العلوم النظرية فالمذكورُ في معرض المعارضة لا يصلحُ للمعارضة لأنها المقابلة على سبيل المُمانعة.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: یہ (قال) ایک معارضہ کے جواب کی طرف اشارہ ہے، جو یہاں وارد کیا جاتا ہے، اول اور اس کی تو جید یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ منطق بدیجی ہے، لہذا اس کے سکھنے کی ضرورت نہیں ہے، اول (منطق کا بدیجی ہوئی، جس کی تحصیل میں دوسر سے قانون کی ضرورت ہوگی، یہ قانون کی ضرورت ہوگی، یہ قانون کھی (چونکہ خود نظری ہے) قانون آخر کامختاج ہوگا، لہذا اکتساب یا دور کی صورت میں ہوگایا؛ لمریق تسلسل اور یہ دونوں محال ہیں۔

یے نہ کہا جائے کہ ہم دوراور شکسل کالزوم شلیم نہیں کرتے ، کیونکہ یہتواس وقت لازم آتا ہے جب اکساب سمی بدیہی قانون پرمنتی نہ ہواور یہ (بدیہی قانون تک منتهی نہ ہونا)منوع ہے؟

کیونکہ ہم کہیں \_گر کہ منطق اکتباب کے تمام توانین کا مجموعہ ہے اور جب ہم نے منطق کو کسی فرض کرلیا اور قانون کی تخصیل کا ارادہ کرلیا اور مفروض یہ ہے کہ اکتباب صرف منطق ہی ہے ہوسکتا ہے، تو اس قانون کا التباب دوسرے، قانون پڑ ، قوف ہوگا، اور ہتقد پر مفروض وہ بھی کسی ہوگا، تو دورادر شلسل لازم آئے گا۔

اب (اصل معارضہ کے ) جواب کی تقریریہ ہے کہ منطق تمام اجزاء کے ساتھ بدیجی نہیں ہے، ورضاس کے سکھنے کی ضریرت نہ ہوتی ، ورند تمام اجزاء کے ساتھ کسی ہے، ورند دوریاتسلسل لازم آئے گا، جیسا کہ معترض نے ذکر کیا ہے، بگر منطق کے بعض اجزاء بدیجی ہیں، چیسے شکل اول، اور بعض اجزاء کسی ہیں، چیسے باتی شکلیں اور بعض کسی کو بعض بدین سے حاصل کیا جائے گا، اب ند دور لازم آئے گا، اور نہ سلسل ا

اور جان لیجئے کہ یہاں دومقام ہیں اول:نفس منطق کی طرف احتیاج اور ضرورت، دوم: منطق سیھنے کی ضرورت، اور مذکورہ معارضہ کوا گر کمل ضرورت، اور دلیل، منطق کی احتیاج کی المنطق کے منافی نہیں فرض کر لیس تو وہ منطق کے منافی نہیں

ہے، کیونکہ یہ بات بچھ بعیرنہیں ہے کہ منطق سیھنے کی ضرورت، اس لیے نہ ہو کہ وہ تمام اجزاء کے ساتھ بدیمی ہے بلکہ اسوجہ سے کہ وہ ثی آخر کے ذریعہ سے معلوم ہے اور نفس منطق کی علوم نظریہ کی تحصیل میں ضرورت ہو۔

پس معارضہ کے موقع پر جو کھوذکر ہوا، وہ معارضہ کی صلاحیت نہیں رکھنا، کیونکہ معارضہ تو ممانعت کے طریق پر مقابلہ کانام ہے۔

# كل علم منطق بديبي يانظري

تمام علم منطق نہ تو بدیمی ہے،اور نہ تمام نظری ہے، کیونکہ اگر تمام بدیمی ہو، تو پھر ہم اس کے سکھنے سے بے نیاز ہوتے، حالانکہ ہم اس کے تعلم سے مستغنی نہیں ہیں، اور اگر تمام نظری ہو، تو دور یانسلسل لازم آئے گا،اور یہ درست نہیں ہے، بلکہ بعض منطق بدیمی ہے،اور بعض نظری ہے،اور نظری کو بدیمی سے حاصل کیا جاتا ہے، یہ متن کا مفہوم اوراس کا خلاصہ ہے۔

شارح فرماتے ہیں کدوراصل یہاں ایک معارضہ وارد ہوتا ہے، یہ ' قال 'اس کا جواب واقع ہور ہاہے۔

### فن مناظره کی چنداصطلا حات

''معارضہ' کی تقریر وتشریح سے پہلے فن مناظرہ کی چنداصطلاحات کی وضاحت مندرجہ ذیل ہے، تا کہ اصل معارضہ اچھی طرح سمجھا جاسکے: (۱)منع (۲) نقض اجمالی (۳) نقض تفصیلی (۴) معارضہ....

منع: اگراستدلال کرنے والا اپنے مدعا کے لیے کوئی دلیل دے اور مقابل اس کے کسی مقدمہ کے بارے میں کہددے: انسلم (ہم پنہیں مانتے) یا کہددے ھذہ المقدمة ممنوعة (بیمقدمه ممنوع ہے) پین عہدے اوراگر مقابل دلیل بھی ذکر کرے تواہے ''سندمنع'' کہتے ہیں۔

نقض اجمالی: اگرمقابل کسی غیر معین مقدمه میں خلل بیان کرے، تویہ نقض اجمالی ہے۔ نقض تفصیلی: اور اگر مقابل کسی معین مقدمه میں خلل بیان کرے، تویہ نقض تفصیلی ہے۔ معارضہ: اگر مقابل متدل کے مدعا کی نقیض کسی دلیل ہے ثابت کرے، تواسے معارضہ کہا جاتا ہے۔

# معارضه كى تقرير

گذشتہ صفحات میں دلائل سے احتیاج الی المنطق ثابت کی گئ ہے، اس پر مقابل معارضہ کرتا ہے، کہ ہم منطق کے متابع نہیں ہیں، کیونکہ علم منطق بدیجی ہے، اسے سیھنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

کل منطق اس لیے بدیہی ہے، کہ اگر بدیہی نہ ہوتو نظری اور کسی ہوگی ،اس کی تخصیل میں دوسرے قانون کی ضرورت پڑے گی ،اور وہ بھی چونکہ نظری ہے،اس لیے اس کی تخصیل میں تیسر سے قانون کی ضرورت پڑے گی ، اس طرح بیسلسلہ چانا چلا جائے تو تسلسل لا زم آئے گا ،اورا گرلوٹے تو دور ہے، تسلسل ہویا دور ، بیدونوں محال ہیں ، اس لیے کل منطق کا نظری ہونا بھی ناممکن اور محال ہے۔

اب معترض کہتا ہے کہ آپ نے کہا کہ''اگر کل منطق نظری ہو، تونسلسل یا دورلازم آتا ہے'' کیکن ہم ہے کہتے ہیں کہ ہر حال میں دور یانسلسل لازم نہیں آتا بلکہ اس وقت لازم آتا ہے، جبکہ اکتساب کا سلسلہ کسی بدیہی قانون تک منتہی نہ ہو،ایسا ہوسکتا ہے، کہ ایک قانون تو اپنی تحصیل میں قانون آخر کا مختاج ہولیکن قانون آخر بدیہی ہونے کی وجہ سے اپنی تحصیل میں کی کا ختاج نہ ہو ہو گا ، پھر نہ سلسل لازم ہیں گڑے گا ، بلکہ ختم ہوجائے گا ، پھر نہ سلسل لازم آتا گا اور نہ دور،اس لیے کل منطق بدیہی ہے،اور تسلسل یا دورلازم نہیں آتا ؟

شارح اس کا جواب دے رہے ہیں کہ منطق اکتساب کے جملہ قوانین کے مجموعہ کانام ہے، جب ہم نے کل منطق کونظری فرض کرلیا تو پھراکتساب کا ہر قانون بھی نظری ہوگا، کوئی بھی بدیمی نہیں ہوگا،اس لیےسلسلہ اکتساب کسی بدیمی قانون تک منتہی نہیں ہوگا،ورنہ تو مفروض کے خلاف لازم آئے گا، بلکہ ایک قانون اپنی تحصیل میں دوسر ہے کا محتاج ہوگا،اوروہ بھی چونکہ نظری ہے،اس لیے وہ اپنی تحصیل میں قانون ثالث کامختاج ہوگا، یہسلسلہ چاتا چلا جائے تو کشلسل ہے،اوٹے تو دور ہے۔

اکتیاب کے سارے قوانین اس لیے منطقی ہیں کہ اکتیاب یا تصورات کا ہوگا، یا تصدیقات کا، پہلامعرف اور قول شارح سے ہوتا ہے، دوم ججت اور قیاس سے،اکتیاب کے سارے قوانین انہیں دو میں منحصر ہیں،اس لیے جب منطق کے تمام مسائل کونظری فرض کر لیا جائے تو پھراکتیاب کا کوئی قانون بدیمی نہیں ہوسکتا،اور نہ اکتیاب کی انتہاکی بدیمی قانون پر ہوسکتی ہے،اس لیے کل منطق کونظری ماننے کی صورت میں تسلسل یا دورضر ور لازم آتا ہے۔

## معارضه كاببهلا جواب

علم منطق اپنے تمام اجزاء کے ساتھ نہ تو بدیجی ہے، اور نہ نظری بلکہ اس کے بعض مسائل بدیجی اور بعض نظری ہوتے ہیں، اس لیے ہم نہ تو منطق کی تعلیم و تعلم سے مستغنی ہیں اور نہ یہاں کوئی دور یا تسلسل لا زم آتا ہے، کیونکہ کیھنے سے استغناء اس وقت لا زم آتا ہے، جبکہ منطق کے تمام مسائل بدیجی ہوں، اس طرح دور یا تسلسل اس وقت لا زم آتا ہے، جب تمام مسائل نظری ہوں، جبکہ نفس الامراور حقیقت میں ایسانہیں ہے، بلکہ بعض مسائل بدیجی اور بعض نظری ہیں اور نظری بدیجی سے حاصل کئے جاتے ہیں، جیسے شکل اول بدیجی ہے، اس کے نتائج منطق کے بال ظاہر ہوتے ہیں، اور باقی اشکال نظری ہیں، یہ جواب ماتن کا ہے۔

#### معارضه كادوسراجواب

یہ جواب شارح کی جانب سے ہے، یہاں دودعوے ہیں: (۱) احتیاج الی المنطق (۲) احتیاج الی تعلم المنطق

دلیل سابق سے منطق کی ضرورت ثابت کی گئی ہے،اس کے تعلم کی ضرورت پرکوئی دلیل قائم نہیں کی گئی۔
اور فدکورہ معارضہ اس کے مقد مات سے قطع نظر کر کے اگر اس کو کمل فرض کر لیا جائے تو اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ ہم
منطق سکھنے سے بے نیاز ہیں اور بید بے نیازی منطق کی ضرورت اورا حتیاج کے منافی اور معارض نہیں ہے، کیونکہ ایسا
ہوسکتا ہے کہ منطق سکھنے کی ضرورت اس بناء پر پیش نہ آئے کہ منطق کے تمام مسائل بدیمی ہوں یاوہ کسی اور ذریعہ سے
حاصل ہوجائے ،لین علوم نظر یہ کی تحصیل میں بہر حال نفس منطق کی ضرورت ضرور پردتی ہے۔

#### معارضةبيں

در حقیقت بید معارضه معرض معارضہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، اس لیے کہ معارضہ مقابلہ علی سمیل الممانعہ ہوتا ہے کہ مستدل نے جواپنا مدعا دلیل سے ثابت کیا ہے، اس کا مقابل اس کی بعینہ نقیض کو دلیل سے ثابت کیا ہے، اس کا مقابل اس کی بعینہ نقیض کو دلیل سے ثابت کیا ہے کہ ''علم میاں دعویٰ احتیاج الی المنطق ہے، اور مقابل نے ''منطق سکھنے کی عدم ضرورت'' کو بیہ کہہ کر ثابت کیا ہے کہ ''منطق کی منطق بدیمی'' ہے، لہذا اس کے تعلم کی ضرورت نہیں ہے، ہاں معارضہ اس وقت درست قرار پاتا، جب''منطق کی عدم ضرورت'' کو دلیل سے ثابت کیا جاتا، اور یہاں ایسانہیں ہے۔

## نفس مسئله کی وضاحت

ماتن نے پہلے دلیل سے جب منطق کی احتیاج کو ثابت کردیا، تو اب اس مسئلہ کی وضاحت کررہے ہیں کہ آیا منطق بدیمی ہے یا نظری، کیونکہ اگر منطق بتا مہ بدیمی ہو، تو کوئی کہ سکتا ہے کہ پھراس کی تدوین فی الکتب کی کوئی ضرورت نہیں اور اگر نظری ہو، تو اس کی تخصیل محال ہوگی، پھر بھی اس کی تدوین کی حاجت نہیں، اس لیے ماتن نے اصل مسئلہ کی طرف نشاندہ کی کردی کہ کل منطق نہ بدیمی ہے، اور نہ نظری، بلکہ بعض منطق بدیمی ہے، اور بعض منطق فنظری ہوئی میں نفس مسئلہ کی وضاحت پر ہنی ہو نظری ہے، اس لیے اس کی تدوین کی ضرورت ہے، یہ 'قال' اس تفصیل کی روشنی میں نفس مسئلہ کی وضاحت پر ہنی ہوگا۔

#### بحث ثاني

قال: البحثُ الثاني في موضوع المنطقِ موضوعُ كُلِّ علمٍ مَا يُبْحَثُ فِيه عن عَورِضِهِ التي تَلْحَقُهُ لِمَا هو هو أي لذاتِه أولِمَا يُسَاوِيُهِ أو لِجُزُنِهِ فموضوعُ المنطقِ المعلوماتُ

التصورية والتصديقية لأنّ المنطقى يَبحَثُ عنها من حيث إنها تُوصل إلى مجهول تصوري أوتصديقي ومن حيث إنها يتوقف عليها الموصِلُ إلى التصور ككونها كليةً وجرنية وذاتية وعرضية وجنسًا وفصلًا وعرضًا و خاصة ومن حيث إنها يتوقف عليها المموصل إلى التصديق إماتوقفًا قريبًا كَكُو نها قضية وعكس قضية ونقيض قضية وإماتوقفا بعيداً كُكُونِها موضوعاتٍ و محمولاتٍ.

ترجمہ: دوسری بحث منطق کے موضوع میں ہے ہم علم کا موضوع وہ چیز ہوتی ہے، جس میں اس علم کے ان عوارض ہے بحث کی جاتی ہے، جو اس کو لذاتہ یا امر مساوی کے واسطہ یا جز وہی کے واسطہ سے لاحق ہوں، اس لیے منطق کا موضوع ''معلو مات تصور بیا ور تصدیقیہ'' ہیں کیونکہ منطق ان سے بحث کرتا ہے، اس حیثیت سے کہ وہ مجبول تصوری اور مجبول تصدیق تک پہنچاتی ہیں اور اس حیثیت سے (بحث کرتا ہے) کہ ان پرموصل الی التصور (قول شارح) موقوف ہوتا ہے، جیسے ان کا کلی، جزئی، ذاتی، عرضی، جنس، فصل، عرض اور خاصہ ہوتا، اور اس حیثیت سے (منطقی بحث کرتا ہے) کہ ان پرموصل الی جنس، فصل، عرض اور خاصہ ہوتا، اور اس حیثیت سے (منطقی بحث کرتا ہے) کہ ان پرموصل الی التصدیق (جمت) موقوف ہوتا ہے، تو قف قریبی (بلا واسطہ) ہوجیسے ان کا قضیہ عکس قضیہ اور نقیف قضیہ ہونا، یا تو قف بعیدی (بالواسطہ) ہوجیسے ان کا موضوعات اور محمولات ہونا۔

اقول: قد سمعت أن العلم لا يتميّزُ عندالعقلِ إلابعد العلم بموضوعِه ولمّا كان موضوعُ المعنطقِ المصنطقِ الحصّ من مطلقِ الموضوعِ والعلمُ بالخاصِ مسبوقُ بالعلمِ بِالعامِّ وجبَ أولاً تعريفُ مطلقِ موضوعِ العلمِ حتى يَحُصُلَ به معرفةُ موضوعِ علمِ المنطق فلموضوعُ كُلَّ علم مايُبُحَثُ فِي ذلك العلمِ عن عوارضِه الذاتيةِ كبدنِ الإنسان ليعلم الطبّ فإنه يُبُحَثُ فيه عن أحوالِه من حيث الصحةِ والمرضِ وكالكلمة لعلم المنحو فإنه يُبُحَثُ فيه عن أحوالها من حيث الإعرابِ والبناءِ والعوارضُ الذاتيةُ هي التي تلحق الشيءَ لما هوهواي لذاته كا لتعجبِ اللاحقِ لذاتِ الانسان أو تلحقُ الشي لجزئه كالحركةِ بالإرادةِ اللاحقةِ للإنسان بواسطةِ أنه حيوان أو تلحقُهُ الشي المرضِ خارج عنه مساوِلَهُ كالضحكِ العارضِ للإنسان بواسطةِ التعجب.

والتنفصيلُ هناك أنّ العوارض ستٌ لأنّ مايغرِصُ الشيءَ إمّاأن يكون عروضُه لذاتِه أوللجونِه أولأمرِ خارج عنه والأمرالحارجُ عن المعروضِ إمّامسا وله أواعمُ منه أولحصُ منه أومبائن له فالتُلتُة الأوَّلُ وهي العارضُ لذاتِ المعروضِ والعارضُ لِجُزُنِه والعارضُ المُسَاوىُ تُسَمَّى أعراضًا ذاتية لإستنادها إلى ذاتِ المعروضِ أمّا العارضُ للذاتِ فظاهرٌ وأمّا العارضُ للجزء فلأنَّ الجرءَ داخلٌ في الذاتِ والمستندُ إلى ماهو

فى الذاتِ مستند إلى الذاتِ فِى الجُملةِ وأمّا العارِضُ لِلأمرِ المُسَاوِى فلأنَّ المساوى يكون مستنداً إلى الذاتِ المعروضِ والعارضُ مستنداً إلى المساوى وَ المستند إلَى المستند إلَى الشيءِ مستنداً إلى ذلك الشني فيكون العارضُ أيضاً مستنداً إلى الذات والثلثة الأخيرة وهي العارضُ لأمرِخارج أعمَّ من المعروض كا لحركةِ اللاحقه للأبيض بواسطة أنه جسمٌ وهواعم من الأبيض وغيره والعارضُ للحراجِ الأخصَّ كالضحكِ العارض للحيوان بواسطة أنه إنسانٌ وهواخصُ من اللحيوانِ والعارضُ المعبونِ والعارضُ المعبونِ والعارضُ المعبونِ والعارضُ الماءِ تسبب النَّارِ وهي مباينةٌ للماء تُسمَّى اعراضَ عربةً لما فيها من الغرابةِ بالقياسِ إلى ذاتِ المعروضِ والعُلومُ لا يُسحثُ فيها إلاعن الأعراضِ الذاتيةِ لموضوعاتِها فلهذاقال عن عوارضِه التي تَلُحقُه لما هو هو الخ أشارة إلى الأعراضِ الذاتيةِ وإقامةً للحدِمقامَ المَحُدودِ.

وإذاتَ مَهَّ دَهذا فنقول موضوع المنطق المعلومات التصورية والتصديقية لأنّ المنطقيُّ يبحث عن أعراضِها الذاتيَّةِ ومايُبحث في العلم عن أعراضه الذاتيَّة فهو موضوعُ ذلكَ العلم فيكونُ المعلوماتُ التصوريةُ والتصديقيةُ موضوعَ المنطق وإنما قلنا إنّ المنطقيّ يُبُحث عن الأعراض الذاتيةِ للمعلوماتِ التصوريةِ والتصديقيةِ لأنّه يَبُحَثُ عنها من حيث إنها توصلُ إلى مجهولِ تصوري أو مجهول تصديقي كما يُبُحثُ عن الجنس كالحيوان والفصل كالناطق وهما معلومان تصور يان من حيث إنهما كيف يُرَكَّبَان ليوصلَ الجموعُ إلى مجهولِ تصوري كالانسان وكمايُبُحَثُ عن القَضَا يَاالمتعددةِ كقولنا العالمُ متغيرٌ و كلُّ متغيرٍ محدثٌ وهما معلومان تصديقيان من حيث إنهما كيف يتوَّلفان فيصير المجموعُ قياسًامو صِلَّا إلى مجهول تصديقي كقولنا العَالَمُ محدث وكذلك يُبُحَثُ عنها من حيث إنها يتوقفُ عليها المموصِلُ إلى التصور ككون المعلوماتِ التصوريةِ كليةً وجزئيةً وذاتيةً وعرضيةً وجنسًاوفضلًا وخاصةً ومن حيث إنها يتوقفُ عليها المُوصِلُ إلى التصديق إمّاتوقفًا قريبًا أي بلاواسطة ككون المعلوماتِ التصديقيةِ قصيةً او عكسَ قصية أو نقيض قضية وإماتوقفًا بعيدًا أى بواسطة ككونها موضوعات ومحمولات فإن الموصلَ إلى التصديقِ يتوقّفُ على القضايا بالذاتِ لِتَرَكُّبه منهما والقضايا موقوفةٌ على الموضوعاتِ والمحمولاتِ فيكون الموصل الى التصديق موقوفا على القضاياب الذات وعلى الموضوعات والمحمولات بواسطة توقف القضايا عليها وبالجملة المنطقيُّ يَبُحَثُ عن أحوالِ المعلوماتِ التصوريةِ والتصديقيةِ التي هي إمانفسُ الإيصال إلى المجهولات أو الاحوال التي يتوقفُ عليها الايصالُ وهذه الأحوالُ عارضةٌ للمعلومات التصوريةِ والتصديقية لذواتها فهو باحثُ عن الأعراضِ الذاتيةِ لها.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: یہ بات آپ نے سی ہے کہ کم عقل کے نزدیک اس وقت ممتاز ہوتا ہے، جب اس کا موضوع معلوم ہواور چونکہ منطق کا موضوع مطلق موضوع سے اخص ہے (اور مطلق موضوع اعم ہے) اور خاص کاعلم عام کے بعد ہوتا ہے، اس لیے پہلے مطلق علم کے موضوع کی تعریف ضروری ہے، تا کہ اس کے ذرایعہ سے منطق کے موضوع کی معرفت حاصل ہوجائے۔

پی بر' علم کا موضوع وہ بوتا ہے، جس کے عوارض ذاتیہ سے اس علم میں بحث کی جائے، جیسے'' انسانی بدن' علم طب کا (موضوع) ہے، اس لیے علم طب میں بدن کے احوال سے صحت ومرض کے لحاظ سے بحث کی جاتی ہے، اور جیسے'' کلمہ'' علم نحو کا (موضوع) ہے، اس لیے نحو میں کلمہ کے احوال سے اعراب و بناء کے لحاظ سے بحث کی جاتی ہے۔

اور' وعوارض ذاتین' وہ احوال ہیں، جوشی کواس امرکی وجہ سے لاحق ہوں، جوامر کہ وہی شی ہے یعنی لذاته (سمن واسطہ کے بغیر عارض ہوں) جیسے تعجب ذات انسان کولاحق ہوتا ہے، یاشی کواس کے جزء کے واسطہ سے لاحق ہوں، جیسے حرکت بالا رادہ جوانسان کوحیوان کے واسطہ سے عارض ہوتی ہے، یاشی کو (وہ احوال) امر خارج مساوی کے واسطہ سے لاحق ہوں، جیسے خک (ہنسنا) جوانسان کو تعجب کے واسطہ سے عارض ہوتا ہے۔

اور تفصیل یبال یہ نئے وارض چے ہیں، یونکہ جو چیز ٹی کو عارض ہو،اس کا عروض یا تو لذاتہ ہوگا، یااس کے جز، نے واشطے ہے ہوگا، یاس ہے دار نئے کے واشطے ہے ہوگا، اور و دام ، جومعروض سے خار نئ ہو، و دیا تو اس کے مساوی ہوگا، یااس سے خاس ہوگا، یااس سے مارض لا اس کے مساوی ہوگا، یااس سے عام ہوگا، یااس سے خاس ہوگا، یااس کے مباین ہوگا، پہلے تین لعنی عارض لذات المعروض کی طرف منسوب ہوتے ہیں عارض للذات تو ظاہر ہے، اور عارض للجز ،اس لیے کہ جزء ذات معروض کی طرف منسوب ہوتے ہیں عارض للذات تو ظاہر ہے، اور عارض للجز ،اس لیے کہ جزء فرات میں داخل ہوتا ہے، اور جو چیز (حرکت بالارادہ) اس چیز (حیوان) کی طرف منسوب ہوتا ہو، جو ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتی ہے فی الجملہ اور جوام مساوی کے واسطے سے عارض ہو، وہ اس لیے کہ امر مساوی (تعجب) ذات معروض (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور عارض (حکک) امر مساوی (تعجب) کی طرف منسوب ہوتا ہے اور منسوب منسوب ہوتا ہے، اور عارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور عارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور عارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور عارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور آخری تین یعنی منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک ) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک ) ہمی ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتا ہے، ابر اعارض (حکک کین لیعن

جوا سے امر خارج کی وجہ سے عارض ہو، جومعروض سے اعم ہے جیسے وہ حرکت، جوابیض کوجہم ہونے کے واسطہ سے لاحق ہوا ورجہم ابیض وغیرہ سے عام ہے، اور جو خارج اخص کے واسطے سے عارض ہو، جیسے حک حیوان کوانسان ہونے کے واسطے سے عارض ہوتا ہے، اور انسان حیوان سے اخص ہے، اور جوام مباین کے سبب سے عارض ہو، جیسے حرارت جو پانی کوآگ کے سبب سے عارض ہوتی ہے، اورآگ پانی کے مباین ہے، ان تنیوں کو اعراض غریبہ کہا جاتا ہے، کیونکہ ان میں ذات معروض کے لحاظ سے غرابت ہے۔ اور علوم میں ان کے موضوعات کے ذاتی عوارض سے ہی بحث کی جاتی ہے، اس لیے ماتن نے حی اور ضبہ التی تلحقہ لما ھو ھو ۔۔۔۔۔ "کہا ہے اعراض ذاتیکی طرف اشارہ کرتے ہوئے اور صد (اس تعریف) کو محدود (اعراض ذاتیہ) کی جگدر کھتے ہوئے۔

اس تمہید کے بعد ہم کہتے ہیں کہ منطق کا موضوع''معلومات تصوریداور تصدیقیہ'' ہیں ، کیونکہ منطقی انہیں کے ذاتی اعراض سے بحث کی جائے ، وہی اس علم کا موضوع ہوتی ہے (اور منطق میں چونکہ معلومات تصوریہ وتصدیقیہ کے اعراض ذاتیہ سے بحث ہوتی ہے )اس لیے منطق کا موضوع''معلومات تصوریہ اور تصدیقیہ'' ہوں گی۔

اوریہ جوہم نے کہا ہے کہ منطقی معلومات تصوریہ و تقمدیقیہ کے اعراض ذاتیہ سے بحث کرتا ہے، یہاس لیے (کہا ہے) کہ منطقی ان سے اس حیثیت سے بحث کرتا ہے کہ وہ مجہول تصوری اور مجہول تقمدیقی کی طرف موصل (پہنچانے والے) ہوتے ہیں، جیسے وہ ' جنس' مثلاً ' 'حیوان' اور ' فصل' مثلا' ناطق' 'جو معلوم تصوری ہیں، ان سے اس حیثیت سے بحث کرتا ہے کہ ان دونوں کو کیسے مرکب کیا جائے ، تا کہ یہ مجموعہ مجہول تصوری ، مثلاً انسان تک پہنچا دے ، اور جیسے وہ متعدد قضایا ، مثلاً العالم متغیر وکل متغیر حادث جو معلوم تصدیق ہیں ، ان سے اس حیثیت سے بحث کرتا ہے کہ ان کو کیسے تر تیب دیا جائے ، تا کہ ان کا مجموعہ مجہول تصدیق ہیں ، ان سے اس حیثیت سے بحث کرتا ہے کہ ان کو کیسے تر تیب دیا جائے ، تا کہ ان کا مجموعہ مجہول تقمد یقی ، مثلاً العالم حادث تک پہنچانے والا قیاس بن جائے۔

اسی طرح منطقی ان (معلومات تصوریه و تقدیقیه) سے اس حثیت سے بحث کرتا ہے کہ ان پرموسل الی التصور موقوف ہے، جیسے معلومات تصوریه کا کلیہ، جزئیہ، ذاتیہ، عرضیہ جنس، فصل اور خاصہ ہونا، اور اس حثیت سے (بحث کرتا ہے) کہ ان پرموصل الی التصدیق موقوف ہوتا ہے، تو قف قریبی ہویعنی واسطہ کے بغیر جیسے معلومات تقدیقیہ کا قضیہ، یا نقیض قضیہ ہونا، اور یا تو قف بعیدی ہویعنی بالواسطہ ہو، جیسے معلومات تصوریہ و تقمدیقیہ کا موضوعات اور محمولات ہونا، اس لیے کہ موصل الی التصدیق قضایا پر بالذات موقوف ہے، کونکہ موصل الی التصدیق انہی سے مرکب ہوتا ہے، اور قضایا موضوعات و محمولات پر موقوف ہوگا، اور موضوعات و محمولات پر بالذات موقوف ہوگا، اور موضوعات و محمولات پر بالذات موقوف ہوگا، اور موضوعات و محمولات پر باین واسطہ کہ قضایا ان پرموقوف ہوتے ہیں۔

خلاصہ سے ہے کمنطقی معلومات تصوریہ وتصدیقیہ کے ان احوال سے بحث کرتا ہے، جوننس ایصال الی مجبولات ہیں، یا وہ احوال ہیں جن پر ایصال موقوف ہے، اور بیا حوال معلومات تصوری اور تصدیقی کو ذاتی ہونے کی وجہ سے عارض ہوتے ہیں، اس لیے منطقی ان کے اعراض ذاتیہ سے بحث کرتا ہے۔

# مطلق موضوع كى تعريف

ہرعلم چونکہ اپ موضوع کے لحاظ ہے دوسر علم ہے متاز ہوتا ہے، اس لیے فن منطق کا موضوع بیان کرنا ہوں ہے، تا کہ منطق کی تحصیل میں پوری بصیرت ہوجائے ،کین منطق کے موضوع ہے پہلے مطلق موضوع کی تحریف کتب منطق میں بیان کی جاتی ہے، کیونکہ منطق کا موضوع اخص ہے، اور مطلق موضوع اتم ہے، اور خاص کاعلم بعد میں ہوتا ہے، اور عام کا پہلے، اس لیے ماتن وشارح نے بھی یہاں منطق کے موضوع کو بیان کرنے ہے پہلے نفس موضوع کی تعریف ذکر کی گئے ہے، چنانچے فرماتے ہیں:

موضوع کی تعریف: ہرعلم کا موضوع وہ امور ہوتے ہیں، جس علم میں ان کے ذاتی عوارض سے بحث کی جاتی ہے۔ جٹ جاتی ہے۔ جٹ کے جاتی ہے۔ جٹ کے موضوع ''بدن انسانی'' ہے، اس علم میں بدن کے احوال سے صحت ومرض کے لحاظ سے کی جاتی ہے یا جسے علم نحو ہے، اس کا موضوع ''کلمہ'' ہے، اس علم میں کلمہ کے احوال سے اعراب و بناء کے لحاظ سے بحث کی جاتی ہے۔

#### عوارض ذاتنيه

عوارض ذاتیہ سے وہ احوال مراد ہیں، جوشی کواس امر کی وجہ سے عارض ہوں کہ وہ شی ہے بینی بالذات عارض ہوں، اس میں کوئی واسطہ کار فر مانہ ہو یاشی کواس کے جزء کے واسطے سے یا امر خارج مساوی کے واسطے سے عارض ہوں، ماتن وشارح نے عوارض ذاتیہ کی تعریف میں دوخمیریں ذکر کی ہیں، چنانچے فرمایا:

"تلحقه لما هو هو" اس میں پہلی خمیر" ا"موصولہ کی طرف لوٹ رہی ہے،اور دوسری ضمیر" شی" کی طرف راجع ہے، ترجمہای تفصیل کی روشنی میں ذکر کیا گیا ہے۔

''لذاته'' کہہ کر''موھو'' کی تشریح کر دی کہ وہ امورثی کو ذات کی وجہ سے عارض ہوں ،اس لحوق کی تین صورتیں ہیں:

- (۱) وہ عارض شی کوذات کی وجہ سے عارض ہو، جیسے'' تعجب'' ذات انسان کو بالذات عارض ہوتا ہے، کیونکہ تعجب کامعنیٰ ہے: ادراک امورغریبہ اور ذات انسان کو یہ تعجب کسی واسطہ کے بغیر لاحق ہوتا ہے۔
- (٢) وه عارض شي پر جزء كے واسطه مع محمول مو، جيسے حركت بالاراده ذات انسان كو لاحق موتى ہے، كين

بالذات نہیں، بلکہ حیوان کے واسطہ سے اور حیوان ماہیت انسان (حیوان ناطق) کا جزء ہے، اس جزء کی وساطت سے انسان کوحر کت بالا رادہ عارض ہوتی ہے۔

معترض کہتاہے کمتحرک بالا رادہ عارض نہیں ہے، بلکدانسان کا جزءہے، کیونکہ تحرک بالا رادہ حیوان کا جزء ہے، اور حیوان انسان کا جزء ہے، اور قاعدہ یہ ہے کہ جزء الجزء جزء، لہذا متحرک بالا رادہ انسان کا جزء ہوا، اور جزء ذات میں داخل ہوتاہے، آپ نے اسے عارض کیسے قرار دے دیا؟

اس کا جواب میہ ہے کہ ہماری مرادمتحرک بالا رادہ سے بالفعل ہے، اور جومتحرک بالا رادہ حیوان کا جزء ہے،وہ بالقوہ ہے، کیونکہ اگراسے علی الاطلاق حیوان کا جزءقر اردے دیا جائے ،تو پھریہ لازم آئے گا ، کہ حالت سکون میں حیوان ،حیوان نہ ہو، جوخلاف واقع چیز ہے۔

(۳) وہ عارض تی کوایک ایسے امر کے واسطہ سے عارض ہو کہ وہ واسطہ معروض کے مسادی ہو، جیسے شک انسان کو تعجب تعجب کے واسطہ سے داور تعجب انسان کے مساوی ہے جتنے افراد پر انسان صادق آتا ہے، ان پر متعجب بھی صادق آتا ہے۔

#### حيوعوارض

وجہ حصر: وہ امر جوثی کو عارض ہوتا ہے، وہ دو حال سے خالی نہیں ،اس کا عروض ذات کی وجہ سے ہوگا ، یا جزء کی وجہ سے یا ایک ایسے امر کی وجہ سے لاحق ہوگا ، جواس شی سے خارج ہو ، پھراس امر خارج کی چارصور تیں ہیں وہ امر خارج معروض کے مساوی ہوگا ، یا معروض سے اعم ہوگا ، یا معروض سے اخص ہوگا ، یا معروض کے مباین ہوگا۔

پہلے تین''عوارض ذاتیہ' ہیں اور آخری تین''عوارض غریبہ' ہیں۔

پہلے تین عوارض ذاتیاس لیے ہیں کہ وہ معروض کی ذات کی طرف منسوب ہوتے ہیں، چنانچہ جو عارض معروض کی ذات کو براہ راست لاحق ہو،اس کا ذاتی ہونا بالکل واضح ہے،اور جو عارض معروض کو جزء کی وجہ سے عارض ہو،اس کوعرض ذاتی اس لیے کہا جاتا ہے کہ جزء ذات میں داخل ہوتا ہے،اور قاعدہ ہے کہ جو چیز (حرکت بالا رادہ) ما معوفی الذات (حیوان) کی طرف منسوب ہو، وہ (حرکت بالا رادہ) اس ذات (انسان) کی طرف منسوب ہوتی ہے اور حیوان انسان کا جزء ہے،لہذا جو چیز انسان کے جزء یعنی حیوان کی طرف منسوب ہوتی ہے، اور حیوان انسان کا جزء ہے،لہذا جو چیز انسان کے جزء یعنی حیوان کی طرف منسوب ہوتی ہے، وہ انسان کی طرف منسوب ہوتی ہے، اور حرکت اس فی طرف منسوب ہوتی ہے، اور حرکت اس ذات کی طرف منسوب ہے، اس بناء پر اس کو بھی عرض ذاتی کہا جاتا ہے۔

اور جو عارض معروض کوا مرمساوی کے واسطہ سے لاحق ہو، اس کو ذاتی اس لیے کہا جاتا ہے کہ عارض امر مساوی کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور قاعدہ ہے کہ جو چیز ( خک )

منسوب( تعجب) الی الثی (انسان) کی طرف منسوب ہو، وہ ( طحک) اس ثی (انسان) کی طرف منسوب ہوتی ہے لہذا طحک تعجب کے واسطہ سے انسان کو عارض ہوتا ہے، اور اس عارض ( طحک) کو چونکہ انسان کے ساتھ نسبت قائم ہو گئی ہے، اس لیے اس کوبھی عرض ذاتی کہا جاتا ہے۔

والثلثة الأخيرة .... آخرى تين عوارض غريبه كاذ كركرت مين:

- (۱) عارض معروض کوایسے امر کی وجہ ہے لاحق ہو کہ وہ امر معروض سے خارج ہواوراس معروض سے اعم ہو، جیسے ''حرکت''''ابیض'' کو''جسم'' کے واسطے سے لاحق ہے،اورجسم ابیض سے خارج ہے،اوراعم ہے،اس لیے کہ جسم تو غیرابیض کا بھی ہوتا ہے۔
- (۲) عارض معروض کوایک ایسے امرکی وجہ ہے لاحق ہو کہ وہ امر معروض سے خارج ہو، کیکن معروض ہے اخص ہو، جیسے شخک حیوان کوانسان کے واسطے سے عارض ہوتا ہے اور انسان حیوان سے اخص ہے۔
- (۳) عارض معروض کوایک ایسے امر کی وجہ نے لاحق ہو کہ وہ معروض سے خارج ہواور اس کے مبائن ہو، جیسے حرارت پانی کوآگ کے واسطے سے لاحق ہوتی ہے،اورآگ پانی سے خارج ہے،اوراس کے مبائن ہے۔

ان تین کوعوارض غریبداس لیے کہا جاتا ہے کہان میں معروض کی ذات کے اعتبار سے غرابت پائی جاتی ہے۔ علوم میں صرف موضوعات کے عوارض ذاتیہ سے بحث ہوتی ہے، عوارض غریبہ سے بحث نہیں کی جاتی، اسی حقیقت کے پیش نظر ماتن نے "عبوار ضدہ التی تلحقہ لما ھو ھو" سے عوارض ذاتیہ کی طرف اشارہ فر مایا ہے۔

عوارض غریبہ سے اس لیے بحث نہیں ہوتی کہ علم کاموضوع در حقیقت وہ ٹی کے ذاتی احوال ہی ہوتے ہیں اور عوارض غریبہ دوسری اشیاء کے احوال ذاتیہ ہوتے ہیں اس خاص ٹی کے ذاتی احوال نہیں ہوتے ،اس لیے ان سے بحث نہیں ہوتی ، جیسے ''حرکت'' ''ابیض'' کو' جسم' کے واسطہ سے لاحق ہوتی ہے، لیکن میر کرکت جسم کے لیے عرض ذاتی ہے، اس لیے کہ دراصل میر جسم کی حالت ہے، اور ابیض کے لیے عرض غریب ہے، لہذا جس فن کا موضوع جسم خرات سے بحث ہوتی ہے۔

اورماتن نے حد يعنى تلحقه لما هو هو .....كومحدود يعنى عوارض ذاتيكى جگدقائم كرديا قامة للحد مقام المحدود.

#### منطق كاموضوع

منطق کے موضوع کے بارے میں مختلف اقوال ہیں جن کوطوالت کے اندیشہ سے نوکتحریر میں نہیں لایا جار ہا،صرف متاخرین مناطقہ کے قول مختار، جس کو ماتن وشارح نے ذکر کیا ہے، ذراتفصیل کے ساتھ پیش خدمت منطق کا موضوع''معلومات تصور بیاور تقیدیقیہ'' ہیں، جوابصال کا فائدہ دیں، لہذاوہ معلومات تصور بیرو تقیدیقیہ جوابصال الی التصور والی التقیدیق کا فائدہ نہیں دیتیں، وہ منطق کے موضوع سے خارج ہیں۔

### معلومات تضوريه كے احوال كي تفصيل

منطق کاموضوع دواجزاء پرمشمل ہے:

(۱) معلومات تصوريه جوالصال الى التصور المجهول كافائده دي\_

(٢) معلومات تصديقيه جوايصال الى التصديق المجهول كافا كده دين \_

معلومات تصوریہ کے وہ احوال جن ہے مطم مطلق میں بحث ہوتی ہے،ان کی تین قسمیں ہیں:

- (۱) مجہول تصوری کی طرف ایصال ہو،خواہ مجہولات کے علم بالکنہ کی طرف ہوجیسے حدتام میں ہوتا ہے، یاعلم بالعجہ کی طرف ہو، ذاتی ہو یا عرضی، جیسے حدناقص،رسم تام ادررسم ناقص میں ہوتا ہے،اس کی بحث معرف اور قول شارح کے ابواب میں ہوتی ہے۔
- (۲) وہ احوال جوابصال الی التصور المجہول کے موقوف علیہ قریبی ہیں بعنی بلاواسطہ موقوف علیہ ہیں، جیسے معلومات تصور یہ کا کلیے، جزئیہ، ذاتیہ، عرضیہ، جنس، فصل اور خاصہ ہونا، ان کی بحث کلیات خمسہ میں ہوتی ہے۔
- (۳) وہ احوال جو ایصال الی التصور الحجہول کے موقوف علیہ بعیدی ہیں یعنی بالواسطہ موقوف علیہ ہیں، جیسے معلومات تصور بیکا موضوع اورمحمول ہونا،ان کا بیان قضایا کی بحث میں آئے گا۔

#### معلومات تضديقيه كاحوال كي تفصيل

اس طرح معلومات تصديقيه كاحوال كي بهي تين تسميس مين:

- (۱) معلومات تصدیقیہ اس حثیت ہے کہ وہ موصول الی انجہو ل التصدیقی بقینی ہویا غیریقینی ، جازم ہویا غیر جازم ہوں ،اس کی بحث قیاس واستقراءاور تمثیل کے ذیل میں ہوتی ہے۔
- (۲) وه احوال جن برموصل الى التصديق موقوف موتاب، كيكن تو تف قريب يعنى كسى واسطه كے بغير موقوف موتا به وتا به عن معلو مات تصديقيه كا تضيه كلس تضيه اور نقيض قضيه مونا۔
- (۳) وہ احوال جن پرموصل الی التصدیق تو قف بعید کے ساتھ موقوف ہوتا ہے یعنی بالواسط جیسے معلومات تصدیقیہ کاموضوعات اورمحمولات ہونا،اس لیے کہموصل الی التصدیق تضایا پر بالذات موقوف ہوتا ہے، کیونکہ وہ ان ہے ہی مرکب ہوتا ہے اور قضایا موضوعات ومحمولات پرموقوف ہوتے ہیں، اس لیے موصل الی التصدیق قضایا پر تو بالذات موقوف ہے اورموضوعات ومحمولات برقضایا کے واسط سے موقوف ہے۔

قال: وقد جَرَتِ العادةُ بأن يُسمَّى الموصلَ إلى التصورِ قولَا شَارِ حَاو المُوصلَ إلى التصورِ قولَا شَارِ حَاو المُوصلَ إلى التصديقِ التصديقِ حجةً ويجبُ تقديمُ الأوَّلِ على الثانى وضعًالتقدُّم التصورِ على التصديقِ طبعًا لأنَّ كلَّ تصديقٍ لابُدَّ فيه من تصورِ المحكوم عليه إمّا بذاته أو بامرٍ صادقٍ عليه والمحكوم به كذلك والحكم لامتناع الحكم ممن جَهِلَ أحدَ هذه الأمورِ

ترجمہ: اور موصل الی التصور کو''قول شارح'' اور موصل الی التصدیق کو''ججت'' کہنے کی (مناطقہ کی) عادت جاری ہے، اور پہلے موصل الی التصور کو دوسر ہے (موصل الی التصدیق) پر وضعاً مقدم کرنا ضروری ہے، کیونکہ تصور تقیدیق پر طبعاً مقدم ہے، اس لیے کہ ہر تقیدیق بیں محکوم علیہ کا تصور ضروری ہے، کیونکہ تھم اس ہے، بذاتہ ہویا اس پر امر صادق کے ذریعہ سے ہو، اس طرح محکوم ہے کا تصور ضروری ہے، کیونکہ تھم اس آدمی سے متنا (حاصل نہیں ہوسکتا) ہے، جوان امور (تقیدیق بیں تصور ات ثلثہ) سے ناوا قف ہو۔

اقول: قد عرفتَ أنَّ الغرضَ من المنطقِ استحصالُ المجهولاتِ والمجهولُ إمَّا تبصوريّ اوتصديقيّ فنظرُ المنطقيّ إمّافِي المُوصل إلى التصوروإما في المُوصل إلى التصديق وقد جرتِ العادةُ أى عادةُ المنطقيين بأن يُسمُوا المُوصِلَ إلى التصور قو لًا شارحًا أماكونُه قولًا فلأنّه في الأغلبِ مركبٌ والقولُ يُرَادِ فُه وأما كونُه شَارحًا فلشرحِه وإيضاحِه ماهياتِ الأشياء والموصِلُ الى التصديق حجةً لأنَّ من تمسَّك به استدلالًاعلى مطلوبه غَلَبَ على الخصم مِنْ حَجَّ يَحُجُّ إِذَا غَلَبَ وَيَجِبُ أَى يَسُتَحُسِنُ تَقَديمُ مباحثِ الْأُوَلِ أَى الموصلُ إلى التصوُّو على مباحثِ الثاني أَى الموصل إلى التصديق بحسب الوضع لأنّ الموصلَ إلى التصوُّر التصوراتُ والموصلَ إلى التصديقِ التصديقاتُ والتصوُّر مقدمٌ على التصديقِ طبعًا فليُقَدَّمُ عليه وضعًا لتوافقِ الوضع الطبعَ وإنما قلنا التصورُ مقدمٌ على التصديقِ طبعًا لأنّ التقدُّمَ الطبعيَّ هوأن يكونَ المتقلِّمُ بمحيثُ يحتاجُ إليه المتاخرُ ولا يكون علةً تامةً له والتصورُ كذلك بالنسبة إلى التصديق أماأنه ليس علةً له فظاهرٌ والإلزمَ من حصول التصور حصول التصديق ضرورة وجوب وجود المعلول عند وجودالعلة وأماأنه يُحتاجُ إليه التصديقُ فلأنّ كلُّ تصديقِ لابد فيه من ثلثِ تصوراتٍ تصورِ المحكومِ عليه إما بذاتِه أوبأمر صادق عليه و تصور المحكوم به كذلك و تصور الحكم للغلم الأوَّلِي بامتناع الحكمِ ممن جَهِلَ أحدهذِه التصوراتِ ـ

وفي هذا الكلام قدنبَّة على فائدتين احدُهما أن استدعاءَ التصديقِ تصورَ المحكوم عليه ليس معناه أنه يستدعي تصورَ المحكومِ عليه بكنهِ الحقيقة حتى لو لم يُتصورُ

حقيقةُ الشئي لا متنعَ الحكمُ عليه بل المرادأنه يُستدعى تصورهُ بوجهِ ما إما بكنهِ حقيقةٍ أوبامر صادق عليه فإنَّانحكُم على أشياءَ لا نُعرف حقائقها كما نحكمُ على واجب الوجود بالعلم والقدرة وعلى شِبُح نراهُ من بعيد بأنه شاغل لِلُحَيِّز المُعَيِّن فلوكان الحكمُ مستدعيًا لتصورِ المحكومَ عليه بكنه حقيقةٍ لم يَسَعُ منا أمثالٌ هذهِ الأحكام و ثانيه ما أنّ الحكم فيما بينهم مقولٌ بالاشتراك على معنيين أحدهما النسبةُ الإيجابية أو السلبية المتصوَّرةُ بين شيئين وثانيهما إيقاعُ تلكَ النسبةِ الإيجابية أوانتزاعُهَافعَنلي بالحكم حيث حَكَمَ بأنّه لا بدفي التصديق من تصورالحكم النسبة الإيجابية أوالسلبية وحيث قال لامتناع الحكم ممن جَهِل إيـقاعَ النسبةِ أوانتزاعَها تنبيهًا على تغاير معنى الحكم وإلافإن كان المرادُ به النسبةَ الإيسجابية في الموضعين لم يكن لقَولِه لا متناع الحكم ممن جَهِل أحد هذه الأمور معنى أو إيقاع النسبة فيهما فيلزم استدعاء التصديق تصور الإيقاع وهو باطل لأنا إذاأدركنا أن النسبةَ واقعةٌ أوليست بواقعةٍ يَحْصُلُ التصديقُ ولا يُتَوَقَّفُ حصولُه على تصور ذلك الإدراكِ فإن قلت هذاإنما يتمُّ إذا كان الحكمُ إدراكًا إماإذا كان فعلًا فَالتصديق يستدعِي تصورَ الحكمِ لأ نه فعلٌ من الأفعالِ الاختياريةِ للنفس والأفعالُ الاختيارية إنما تصورعنها بعد شُعُورِها بها والقصدِ إلى إصدارِها فحصولُ الحكم موقوق على تصوره وحصول التصديق موقوق على حصول الحكم فحصول التصديقِ موقوقٌ على تصوُّرِ الحكم على أنَّ المصنفَ في شرحِهِ المُلَخَّصُ صَرَّحَ به وجَعَله شرطًا لأجزاء التصديقِ حتى لايزيدَ أجزاءُ التصديقِ على أربعةٍ فنقولُ قولُهُ لأنَّ كُلَّ تصديقِ لابد فيه من تصورِ الحكمِ يَدُلُّ على أنّ تصورَ الحكمِ جزءٌ من أجزاءِ التصديقِ فلوكان المرادُبه إيقاع النسبةِ فِي الموضعينِ لزادأجزاءُ التصديقِ على أربعة وهو مصرَّح بخلافه قال الإمام في الْمُلَحَّصِ: كلُّ تصديقي لابد فيه من ثلثِ تصور المحكوم عليه وبه والحكم ، قيل فرق مابين قولِه وقول المصنف ههنا لأنَّ النُّحُكُّمَ فيما قال الامامُ تصورٌ لا محالة بخلاف ما قاله المصنف فإنه يجوزأن يكون قولة والحكم معطوفًا على تصور المحكوم عليه فح لايكون تصورًا كأنَّه قال والابد في التصديق من الحكم وغيرُ الزم منه أن يكون تصورٌ وأن يكون معطوفًا على المحكوم عليه فح يكون تصورًاوفيه نظر لأن قوله والحكم لو كان معطوفًا على تصورِ المحكومِ عليه ولا يكون الحكم تصورً الوَجَبَ أن يقولَ لا متناع الحكمِ ممن جهلُ أحد هذين الأمرين ولو صَحَّ حَمُلُ قولِهِ أحد هذه الأمور

على هذالَظهر الفسادُ من وجه أخروهوأن اللازم من ذلك استدعاءُ التصديق تصورَ السمحكومِ عليه وبه والمُدّعى استدعاءُ التصديق التصورَ والحكم فلا يكونُ الدليلُ واردًا على الدّغوى وايضاً ذكر الحكم يكون ح مستدركًا إذا المطلوبُ بيانُ تقدم التصور على التصديق طبعًا والحكم إذالم يكن تصورَ الم يكن له دَخُلٌ في ذلك.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: آپ کومعلوم ہو چکاہے کہ مجمولات کو حاصل کرنامنطق کی غرض اصلی ہے، اور مجبولات کو حاصل کرنامنطق کی غرض اصلی ہے، اور مجبولات کو عاصل کرنامنطق کی عادت ہے کہ وہ موصل الی التصور میں ہے یا موصل الی التصدیق میں اور مناطقہ کی عادت ہے کہ وہ موصل الی التصور کو'' قول شارح'' کہتے ہیں، اس کا'' قول'' بونا تو اس لیے ہے کہ یہ اکثر مرکب بوتا ہے، اور'' قول'' مرکب کے مرادف ہے، اور'' شارح'' بونا، اس لیے ہے کہ یہ اشیاء کی ماہیات کی وضاحت کرتا ہے، اور ( مناطقہ ) موصل الی التصدیق کو'' ججت' کہتے ہیں، کیونکہ جو شخص اس کے ذریعہ سے اپنے مطلوب پر استدلال کرتا ہے، وہ مقابل پر غالب آ جاتا ہے، یہ جج ( باب نفر ) سے ( مشتق ) ہے، اس کامعنیٰ : غالب ہونا۔

اوراول یعنی موصول الی التصور کی مباحث کو ثانی یعنی موصل الی التصدیق کی مباحث پر مقدم کرنا واجب لیمنی اچھا ہے وضع کے لحاظ سے ،اس لیے کہ موصل الی التصور تصورات ہیں ، اور موصل الی التصدیق تصدیقات ہیں ، اور تصور طبعا تصدیق پر مقدم ہے ،لبذا وضعا بھی مقدم ہونا جا ہے ، تا کہ وضع طبع کے موافق ہوجائے۔

اور ہم نے جو یہ کہا کہ تصور تصدیق پر طبعا مقدم ہے، یہاس لیے کہ تقدم طبعی یہ ہے کہ مقدم اس درجہ میں ہو کہ متاخراس کا محتائ ہو، کیان مقدم موٹر کے لیے علت تا مہ نہ ہو، اور تصور تصدیق کے فاظ سے ایسا ہی ہو، ان کا علت نہ ہونا تو ظاہر ہے، ور نہ تصور کے حصول سے تصدیق کا حاصل ہونا لازم آئے گا، کیونکہ علت کے پائے جانے سے معلول کا وجود ضروری ہے، رہی یہ بات کہ تصدیق تصور کی محتائ ہے، یہاس لیے کہ ہر تصدیق تصور کی محتائ ہونا ضروری ہے، ایک محکوم علیہ کا تصور، خواہ بذاتہ ہویا اس پر امر صادق کے ذرایجہ سے بو، دوسرے محکوم بد کا تصور اسی طرح، تیسرے حکم کا تصور، کیونکہ جو محض ان تصورات میں ہے کہ وہ دوسرے محکوم بد کا تصور اس سے حکم کا امتناع ، ایک بدیمی بات ہے۔ تصور اس سے حکم کا امتناع ، ایک بدیمی بات ہے۔ اور ما تن نے اس کلام (لا بد فیہ من تصور کا تقاضا کرنے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ محکوم علیہ کے تصور بکنہ انگ یہ کہ تعدد بق سے کہ وہ محکوم علیہ کے تصور بکنہ ہماد یہ انتقاضا کرتی ہے بکہ الحقیقہ ہویا اس پر امر صادق کے ذریعہ سے ہو، کیونکہ ہم کے تصدر بوجہ ما کا تقاضا کرتی ہے بکۂ الحقیقہ ہویا اس پر امر صادق کے ذریعہ سے ہو، کیونکہ ہم

الی چیزوں پر علم لگاتے ہیں جن کی تحقیقیں ہم نہیں جانتے جیسا کہ ہم واجب الوجود پرعلم وقدرت کا حکم لگاتے ہیں اور اس صورت پر (حکم لگاتے ہیں) جس کوہم دور سے دیکھتے ہیں، اس بات کا کہ وہ چیز معین (معین جگد) کو جرنے والی ہے، تو اگر حکم محکوم علیہ کے تصور بکنہ الحقیقة کا تقاضا کرتا، تو ہمارے اس طرح کے احکام لگانا صحیح نہ ہوتا۔

دوم یہ کہ لفظ تھم مناطقہ کے ہال مشتر ک طریقہ سے دومعنی پر بولا جاتا ہے ایک نسبت ایجابیہ وسلبیہ پر جو دو چیز وں کے درمیان متصور ہوتی ہے، اور دوسرااس نسبت ایجا بیہ کے ایقاع یاس کے انتز اع پر۔

ماتن نے "لا بد فی التصدیق من تصور الحکم" میں حکم سے "نبت ایجابیو صلبیہ" کومرادلیا ہے، اور "لا متناع الحکم ممن جھل" میں (حکم کا دوسرا معنیٰ) نبیت کا ایقاع یا اس کا انتزاع مرادلیا ہے حکم کے معنیٰ کے تغایر پر تنبیبہ کے لیے، ورندا گرحکم سے دونوں جگہ نبیت ایجابیہ مرادہو، تو پھر ماتن کے قول: لا متناع الحکم ممن جھل ھذہ الامور کاکوئی (صحیح) معنیٰ نہ ہوگا، اور اگر دونوں ماتن کے قول: لا متناع الحکم ممن جھل ھذہ الامور کاکوئی (صحیح) معنیٰ نہ ہوگا، اور یہ باطل جگم سے ایقاع نبیت مرادہو، تو پھر تصدیق کا ایقاع کے تصور کا تقاضا کرنالازم آئے گا، اور یہ باطل ہے، کوئکہ جب ہم ادراک کرلیں کہ نبیت واقع ہے یا واقع نہیں ہتا۔

اگرآپ کہیں کہ یہ (بطلان) اس وقت لازم آتا ہے کہ جب حکم ادراک ہو، کیکن اگر (حکم) فعل ہو، تو تصدیق حکم کے تصور کا تقاضا کرے گی ، کیونکہ وہ نفس کے افعال اختیار یہ میں سے ایک فعل ہے، اور نفس سے افعال اختیار یہ کا صدور ، اس کے شعور اور صادر کرنے کے ارادہ کے بعد ہی ہوتا ہے، اس لیے کہ حصول حکم اس کے تصور پر موقوف ہے، اور حصول تصدیق حصول حکم پر موقوف ہے، نتیجہ یہ کہ حصول تصدیق تصور حکم پر موقوف ہے۔

علاوہ ازیں مصنف نے شرح مخص میں اس کی (تصدیق، تصور حکم پرموتوف ہے) تصریح کی ہے، اور تصور حکم کو تصدیق کے بے، اور تصور حکم کو تصدیق کے اجزاء چار سے زائد نہ ہوں۔
ہم کہتے ہیں کہ ماتن کا قول " لأن کل تصدیق لا بد فیہ من تصور الحکم" اس پردال ہے کہ تصور حکم تصدیق کے جزاب اگر حکم سے دونوں جگہ ایقا ع نسبت مراد ہو، تو تصور حکم تصدیق کے اجزاء میں سے ایک جزء ہے، اب اگر حکم سے دونوں جگہ ایقاع نسبت مراد ہو، تو تصدیق کے اجزاء چارسے زائد ہوجائیں گے، حالانکہ مصنف نے اس کے خلاف کی تصریح کی ہے۔
ام نے مخص میں کہا کہ" ہر تصدیق میں تین تصوروں کا ہونا ضروری ہے" تصور حکوم علیہ، تصور حکوم ہدادر تصریحکم

کہا گیا ہے کہ امام کے قول اور مصنف کے قول میں فرق ہے، کیونکہ امام کے قول میں ' حکم' الامحالہ تصور ہے، بخلاف مصنف کے قول کے ، اس لیے کہ ماتن کا قول والحکم' تصور محکوم علیہ' پر معطوف ہوسکتا ہے،

اس صورت مين حكم تصورنه بوگا، اور گويامصنف كاقول يول بوگا، و لا بد فسى التصديق من الحكم جس سيح مكم كا تصور بونالازم نهيس آتا، اور (دوسرااحمال يه به كه) والحكم كا عطف "د محكوم عليه" پر بو، اس صورت مين حكم تصور بوگا-

اوراس (قیل) مین نظر ہے، کیونکہ ماتن کا قول اگر "تصور محکوم علیہ" پر معطوف ہوا در حکم تصور نہ ہو، تو پھر "لامت عالے الحد حدم ممن جھل أحد هذين الأمرين" كہنا ضرورى تھا، اورا گرماتن كول" احد هذه الأمور" كوهذين الامرين پرحمل كرنا درست ہو، تو ایک اور طریق سے خرابی لازم آئے گی، اور وہ یہ كہ اس حمل سے تقدیق كا تصور محکوم علیہ اور تصور محکوم بركا تقاضا كرنا لازم آتا ہے، حالا تكدم عا بيراس ہے كہ تقد يق بان دونوں كے تصور اور حكم كا تقاضا كرتى ہے، لہذا دليل دعوى پر واردن رہ گی، نيزاس صورت ميں حكم كاذ كر لغوہ وگا، كيونكہ تقصود تصور كی تقد يق پر تقدم طبعی كو بيان كرنا ہے، اور حكم جب تصور بى نہ ہوا واس ميں اس كا کچھ دخل بھی نہ ہوا۔

# منطقی کی نظر دو چیزوں میں

منطق کی نظر دو چیز وں میں ہوتی ہے ایک موسل الی التصور اور دوسر ہے موسل الی التصدیق میں ، کیونکہ جس طرح معلوم کی دوصور تیں ہیں کہ وہ معلوم تصوری ہوتا ہے اور معلوم تصدیقی ،اسی طرح مجمول کی بھی دوصور تیں ہیں کہ جس چیز کا دراک کیا جارہا ہے ،اور اسے معلوم کیا جارہا ہے ،اگر وہ تصور ہو،تو اس کو مجمول تصوری کہیں گے،اور اگر تصدیق ہو،تو اس کو مجبول تصدیقی کہیں گے۔

مجہول تصوری تک جس چیز کے ذریعہ رسائی ہوتی ہے، اس کوموصل الی التصور کہتے ہیں، جس کوعرف مناطقہ میں'' قول شارح'' کہا جاتا ہے'' قول' اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ موصل الی التصور اکثر مرکب ہوتا ہے، اور قول مرکب کے مرادف ہے۔

"فسی الأغلب" ہے اس طرف اشارہ مقصود ہے کہ موصل الی التصور اگر حدتام یار سم تام ہو، تو پھراس کا مرکب ہونا بقینی ہے، لیکن حدناقص اور رسم ناقص میں مرکب ہونا ضروری نہیں ہے بھی مفر دہھی ہوسکتا ہے، اور اس کو ''شارح'' اس لیے کہتے ہیں کہ بیاشیاء کی ماہیات کی وضاحت اور تشریح کرتا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ قول شارح تصور مجہول تک نظر کے ذریعہ پہو پنجتا ہے، اور نظر کی تعریف میں''تر تیب امور'' فر مایا کہ نظرامور معلومہ کو مرتب کرنے کا نام ہے، جس سے بیمفہوم ہوتا ہے کہ قول شارح ہمیشہ مرکب ہی ہوتا ہے، اور یہاں'' فی الاغلب'' سے بیمعلوم ہور ہاہے کہ قول شارح غیر مرکب بھی ہوسکتا ہے۔؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ جن حضرات نے حد ناقص میں صرف فعل سے اور رسم ناقض میں صرف خاصہ سے تعریف ہوں کی ہے: تعریف کو جائز قرار دیا ہے، انہوں نے نظر کی تعریف میں ذرائعیم کی ہے، چنا نچہ انہوں نے تعریف یوں کی ہے:

تسرتیب امر او توتیب امور ..... کیکن مصنف سے تسامح ہوگیا ہے کہ انہوں نے نظر کی تعریف میں 'امور' فرمایا، گویا انہوں نے نظر کومر کبات میں سے قرار دیا، اور ادھر تعریف کو صرف فصل یا خاصہ سے بھی جائز قرار دیا، جومر کب نہیں ہے۔

مجہول تصدیق تک جس چیز کے ذریعہ رسائی ہوتی ہے،اس کوموسل الی التصدیق کہتے ہیں،جس کومناطقہ کے عرف میں'' جحت'' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

لفظ''ججۃ''جج﴿باب نفر) سے ہاس کامعنیٰ ہے: غالب ہونا، کیونکہ وہ اس کے ذریعہ سے استدلال کرتا ہے، وہ مقابل پر غالب آ جاتا ہے، اورا پے موقف کوتسلیم کرالیتا ہے۔

# موصل الى التصور كے مباحث كى تقديم

موصل الی التصور لیعن قول شارح کی مباحث کوموصل الی التصدیق لیعن جحت کی مباحث سے پہلے بیان کرنا اچھا ہے، کیونکہ موصل الی التصور کے تمام افراد تصورات ہی ہیں اور موصل الی التصدیق کے تمام افراد تصدیقات ہی ہیں اور تصور تصدیق کے تمام افراد تصدیقات ہی ہیں اور تصور تصدیق کے پہلے بیان کیا جانا جا ہے ہتا کہ طبع اور وضع (ذکر) میں موافقت ہوجائے۔

تقدم طبعی کی تعریف: متاخر متقدم کامحتاج ہو، کیکن متقدم متاخر کے وجود کے لیے علت تا مہنہ ہو۔

اورتصورتقدین پرطبعًامقدم ہے، کیونکہ تعمدین تصوری بحتاج ضرور ہے، کیکن تصورتقدین کے لیے علت تامہ نہیں ہے، اس لیے کہا گرعلت تامہ ہوتو علت کے وجود کے وقت معلول کا وجود بھی ضروری ہوتا ہے، لبذا ہرتضور کے ساتھ تقدین کا حصول لازم آئے گا، جوخلاف واقع ہے۔

# تقىدىق تصورى مختاج ہے

تصور تصدیق کامختاج الیہ ہے، اس لیے کہ ہر تصدیق میں تین تصورات ضرور ہوتے ہیں تصور محکوم علیہ بذاتہ، او بامر صادق علیہ، ان تصور محکوم بہ بذاتہ اور بامر صادق علیہ اور تصور نبست حکمیہ، ان تصورات ثلثہ کاعلم اس لیے ضروری ہے کہ اگر کوئی شخص ان میں سے کسی ایک سے بھی جاہل ہوگا، تو وہ تھم یعنی تصدیق سے جاہل ہوگا۔

# تصورشی کی جارصورتیں

- (۱) تصور بالکند: کسی ثی کواس کی ذاتیات کے ذریعیہ معلوم کرنا، جیسے انسان کاعلم حیوان ناطق کے ذریعہ سے حاصل کرنا۔
  - (٢) تصور بكنهه: ثي كاعقل مين مثمثل هو جانا بطريق ارتسام يابطريق الحضور \_

(۳) تصور بالوجہ: کسی شی کواس کی عرضیات کے ذریعہ سے معلوم کرنا ، جیسے انسان کاعلم ضا حک اور ماشی وغیرہ سے حاصل کرنا۔

(۷) تصور بوجهه: شی کواس کی عرضیات سے جاننا الیکن وہ عرضیات اس کے لیے مرا ۃ اور آئینہ نہ بنیں۔

#### دوفائدے

متن من بي به فيه (التصديق) من تصورِ المحكومِ عليه إما بذاته أو بأمر صادق عليه شرح من هذا الكلام "عيبي عبارت مرادي ـ

شارح فرماتے ہیں کہاس کلام میں دوفا کدوں کی نشاندہی کی گئ ہے:

(۱) ہرتقد بی بلاشبہ تصور محکوم علیہ کا تقاضا کرتی ہے، کیونکہ اس کے بغیر وہ وجود پذیر نہیں ہوسکتی، کیکن اس سے میرادنہیں ہے کہ محکوم علیہ بعجہ ما کا تقاضا کرتی ہے، بلکہ اس کامعنیٰ یہ ہے کہ تصور محکوم علیہ بعجہ ما کا تقاضا کرتی ہے، بلکہ اس کامعنیٰ یہ ہے کہ تصور محکوم علیہ بعجہ ما کا تقاضا کرتی ہے، محلوم بوری نہیں ہے کہ تقصد محلوم ہو، بلکہ اس وقت بھی تصدیق حاصل ہوجائے، چنانچہ اس تعیم کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ماتن نے تصور بالکنہ کو بذاتہ سے اور اس کے علاوہ دوسر سے تصور ات عرضیات وغیرہ کو بامر صادق علیہ سے تعبیر کیا۔

محکوم علیہ اور محکوم بہ کے تصور میں اس قدر عموم اس لیے کیا جارہا ہے کہ ہم بہت ی اشیاء پر حکم لگاتے ہیں،
حالانکہ ہمیں ان کا تصور بالکنہ حاصل نہیں ہوتا جیسے ہم کہتے ہیں السلہ عالمہ او قادر ، حالانکہ ہمیں یہاں محکوم علیہ
یعنی اللہ کی حقیقت معلوم نہیں ہے، اس طرح دور سے ایک شکل کو دیکھ کر ہم اس پر حکم لگا دیتے ہیں جبکہ ہمیں اس کی
حقیقت اور ماہیت کا ادراک نہیں ہوتا، ان تمام اشیاء پرعرضیات کی روشنی میں احکام لگائے گئے ہیں اور اگر آپ ذرا
دفت نظر سے دیکھیں تو معلوم ہوگا کہ اس دنیائے رنگ و ہو میں اکثر اشیاء پرعرضیات کی بناء پر ہی احکام لگائے اور
بیان کئے جاتے ہیں، یوایک مشاہداتی چیز ہے، جس کے خلاف کوئی نظریہ قائم کرنا ہرگر درست نہیں ہے۔

(۲) مناطقہ کے ہاں' حکم' دومعنوں میں مشترک ہے:

(۱)وہ نسبت ایجابیہ یاسلدیہ جودو چیزوں کے درمیان متصور ہوتی ہے۔

(۲)نسبت ایجابیه کاایقاع پااس کاانتزاع به

متن میں دود فعد محم كالفظ استعال كيا گيا ہے حيث قال: والحكم لا متناع الحكم ممن جهل ال ميں بہلے وہ حكم " سے نبیت كالقاع يا انتزاع مراد ہے۔ ماتن نے حكم ميں بہلے وہ حكم " سے نبیت كالقاع يا انتزاع مراد ہے۔ ماتن نے حكم معانى كة اليا كيا ہے كالفظ حكم دومر تبداستعال كيا، اور دونوں سے مختف معانى مراد

لیے ہیں۔اگر پہلے''حکم'' سے نسبت ایجابیہ یاسلہ بیہ اور دوسرے''حکم'' سے نسبت کا ایقاع یا انتزاع مراد نہ ہوتو پھر اس میں تین صور تیں اورنکل سکتیں ہیں:

پہلی صورت: دونوں جگہ 'دخکم' سے نسبت ایجابیہ یاسلدیہ مراد ہو، جوضح نہیں ہے، کیونکہ اس صورت میں معنیٰ میہوگا کہ تصدیق میں نسبت ایجابیہ یاسلدیہ کا تصور ضروری ہے، در نہبست ایجابیہ کا تصور کے تصور پر موقو نے نبیں ہے۔ درست نہیں ہے۔

دوسری صورت: پہلے حکم ہے ایقاع اور دوسرے سے نسبت ایجابیہ کا تصور مراد ہو۔

اس صورت میں اگر چہ تھم کے دونوں معنیٰ کی طرف اشارہ ہور ہاہے، جو کہ مقصود ہے لیکن اس کے باوجودیہ باطل ہے، اس لیے کہ مطلب یہ ہوگا کہ'' تصدیق میں تصورایقاع ضروری ہے، کیونکہ اس کے بغیر نبست ایجا ہہ حاصل نہیں ہوئمتی'' یہ معنیٰ اس لیے باطل ہے کہ اس میں تصدیق کا ایقاع کے تصور کا تقاضا کرنا لازم آرہا ہے، جو تیجے نہیں ہے۔

تیسری صورت: دونوں جگہ'' تھم'' سے ایقاع وانتزاع مراد ہو بیکھی باطل ہے، کیونکہ اس صورت میں مطلب سے ہوگا کہ تقدیق میں ایقاع کا تصور ضروری ہے، ورنہ ایقاع حاصل نہیں ہوگا، وجه بطلان سے ہے کہ جب ہم سے اس بات کا ادراک کرلیا کہ نسبت واقع ہے بیواقع نہیں ہے، تو ہمیں تقدیق حاصل ہوگئ، پھراس کا حصول اس ایقاع وادراک کے تصور برموقو ف نہیں ہوگا۔

جب یہ تینوں صورتیں باطل ہیں، تو پہلام عنیٰ ہی متعین ہو گیا کہ پہلے تھم سے نسبت ایجابیہ یاسلبیہ اور دوسرے سے نسبت کا ایقاع یا انتزاع مراد ہے۔

معترض کہتا ہے کہ تھم سے دونوں جگہ ایقاع نسبت مراد لینے کی صورت میں بطلان اس وقت لازم آتا ہے، جب ہم تھم کوادراک بعنی مقولہ کیف یا انفعال سے مانیں جیسا کہ جمہور تھماء کا ندہب ہے، کیونکہ اس صورت میں تصدیق کے ادراک کا نسبت کے ادراک پر موقوف ہونالازم آتا ہے، جو باطل ہے، لیکن اگر تھم کونفس کا فغل قرار دیا جائے جیسا کہ تحققین کا قول ہے، تو پھر تصدیق ، تصور ایقاع کا تقاضا کر ہے گی، کیونکہ اس صورت میں تھم نفس کے افعال اختیار ہیاس وقت تک حاصل نہیں ہوتے ، جب تک کونس کو ان کا شعور ، تصور اقعال اختیار ہیاس وقت تک حاصل نہیں ہوتے ، جب تک کونس کو ان کا شعور ، تصور اور علم نہ ہو۔

شارح مزیدوضاحت کے لیے شکل سے سمجھارہے ہیں:

حصول التصديق موقوف على حصول الحكم وحصول الحكم موقوف على تصور الحكم. الحكم. نتيجة: حصول التصديق موقوف على تنهور الحكم.

شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے مخص کی شرح میں اس بات کی تصریح کی ہے کہ نقاب بق تصور تھم پر

موقوف ہے،اوراس کوتصدیق کے لیے شرط قرار دیا ہے نہ کہ جزءتا کہ تصدیق کے اجزاء جارے بردھ نہ جا کیں۔

اعتراض کا جواب بیہ کہ ماتن کا قول"لان کیل تبصیدیق لا بید فیسے من تصور الحکم اس پر دلالت کرتا ہے کہ تصور تھم بھی تھیدیت کا جزء ہے، اب اگر تھم سے دونوں جگہ ایقاع نبیت ہی مراد ہو، تو پھر تھیدیت ک اجزاء چارسے زائد ہوجائیں کے بینی تصور محکوم علیہ، تصور تحکوم ہہ، تصور نبیت تامہ، تھم بمعنیٰ ایقاع اور تصور تھم، حالانکہ ماتن نے شرح مخص میں اس کے خلاف تصریح کی ہے۔

اورشارح اپ قول کی تائید کے طور پرامام فخر الدین رازی کا قول نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے بھی مخص میں ہوں کہاہے: کل تصدیق لا بد فیہ من ثلث تصور ات تصور المحکوم علیہ و به و الحکم اس سے یہ مفہوم ہورہاہے کہ تصور تھر تق کا جزء ہے، اس واسطے کہ اگریہ قول جزء ہونے پر دلالت نہ کرتا، تو امام ثلث تصورات نہ کہتے، بلکہ اربع تصورات کہتے، کیونکہ امام کے نزدیک تھم بمعنی ایقاع فعل اختیاری ہے، اور فعل اختیاری کا وجوداس کے تصور کے بغیر نہیں ہوسکا، لہذا تھدیت کے لیے تصور تھم ضروری ہے۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے جوامام کا قول اپنی تائید کے لیے پیش کیا ہے، یددرست نہیں ہے، اس لیے کہ طخص کی عبارت میں 'الحکم'' کا عطف محکوم علیہ پر متعین ہے، اور یقیناً حکم تصور ہے، اس میں اور کوئی احمال نہیں ہے، جبکہ ماتن کی عبارت میں حکم کے عطف کے بارے میں دواحمال ہیں:

- (۱) تحكم كاعطف''نصور المحكوم عليه'' پر ہو، اس صورت ميں حكم تصور نہيں ہوگا، گويا اس نے يوں كہا: لا بد في التصديق من من المحكم، نفس حكم تصديق ميں مراد ہوگا، نه كه تصور حكم، اس احتال ميں تصديق كے اجزاء چار سے زائد نہيں ہوں مجے۔
- (٢) حكم كاعطف "كوم عليه " پر بو،اس صورت مل حكم تصور بوگا، اور تصديق كے اجزاء چار ب زائد بوجائي گے۔

  یا عتر اض محل نظر ہے ، كونكه ماتن كے كلام ميں " والحكم" كا عطف تصور المحكوم عليه پڑ بيس بوسكا، اس ليے
  كه ماتن نے دليل ميں " لا مسنساع السحكم مهن جهل احد هذه الامود" بسيغة جمع كہا ہے، لهذا كم از كم تين
  امور كا تصور بونا چاہيے اور تين امور كا تصور اس وقت بوسكتا ہے ، جب" والحكم" كا عطف" المحكوم عليه " پركيا جائے اور الراس كا عطف تصور المحكوم عليه پركيا جائے تو پھر صرف دو چيزوں نيخ كوم عليه اور ككوم بهكا تصور بوا، لهذا ماتن كو دليل ميں لامتناع .....هذه ن الاموين كهنا چاہے تھا، حالا نكه ماتن نے جمع كاصيفه استعال كيا ہے۔
  دليل ميں لامتناع .....هذه ن الاموين كهنا چاہے تھا، حالا نكه ماتن نے جمع كاصيفه استعال كيا ہے۔

اوراگریوں کہاجائے کہ منطق میں جمع ہے مافوق الامرالوا حدمراد ہوتا ہے،لہذاماتن نے ہذہ الامور درست ذکر کیا ہے؟

اس کاجواب سے ہے کہ منطق میں صرف تعریفات میں ایسا ہوتا ہے، علی الاطلاق ہر جمع کے بارے میں سے اصول نہیں ہے۔ اصول نہیں ہے۔ اصول نہیں ہے، اور سے بھی اکثری ہے، قاعدہ کلیے نہیں ہے۔

کیکن اگراہے تسلیم کرلیا جائے کہ یہال''امرین' مراد ہیں، تو دوخرابیاں لازم آتی ہیں:

- (۱) اس صورت میں تقدیق کا صرف دوتصوروں کا تقاضا کرنالازم آئے گا، ککوم علیہ اور ککوم بہ کا تصور ، حالانکہ مقصود اور مدعا تقدیق میں تین تصورات کو بیان کرنا ہے گویا دعویٰ عام ہے ، اس میں تین چیزیں ہیں اور دلیل خاص ہو جائے گی ، کہ اس میں صرف دوتصوروں کا بیان ہے ، تو دعویٰ کا عام اور دلیل کا خاص ہونا لازم آر ہاہے ، اس لیے مدعا ثابت نہوگا۔
- (۲) تحم کاذ کریے کار ہو جائے گا، کیونکہ مقصودیہ ہے کہ تقیدیق پر تصور طبعًا مقدم ہے، اور جب حکم تصور ہی نہ ہوا، تواس مطلوب میں حکم کا کوئی وخل بھی نہیں ہوگا،لہذ الغوہوگا۔

خلاصہ کلام بیہ ہے کہ ماتن نے لفظ تھم جود ومرتبہ استعال کیا ہے، اس میں پہلے سے نسبت ایجابیہ یاسلبیہ اور دوسرے سے ایقاع وانتز اع مراد ہے، اس صورت میں تھم کا ذکر لغواور بیکارنہیں ہوتا۔

قال: وأمّاالمقالاتُ فئلتُ المقالةُ الأولى في المفرداتِ وفيها أربعةُ فصولِ الفصلُ الأولُ فِي الألفاظِ دلالةُ اللفظ على المعنى بتوسُّطِ الوضع له مطابقةٌ كدلالة الإنسانِ على الحَيروانِ النَّاطِقِ وبتوسطِه لما دَخَلَ فِيهِ ذلك المعنى تَصَمُّنَ كدلالَتِه على الحيوان أو على الناطق فقط و بتوسُّطِه لما خَرَجَ عنه التزامٌ كدلالتِه على قابلِ العلمِ وصنعةِ الكتابة.

ترجمہ: مقالات تین ہیں، پہلا مقالہ مفردات میں ہاوراس میں چارفصلیں ہیں، پہلی فصل الفاظ کی بحث میں ہے، نفظ کی دلالت حیوان ناطق بحث میں ہے، جیسے انسان کی دلالت کو فقط کے واسطہ سے اس کے لیے، جس میں وہ معنیٰ داخل ہے مسمنی ہے، جیسے انسان کی دلالت صرف حیوان یاصرف ناطق پر،اور (لفظ کی دلالت ) وضع کے واسطہ سے اس کے لیے، جس سے وہ معنیٰ خارج ہے التزامی ہے، جیسے انسان کی دلالت قابل علم اور صنعت کتابت پر۔

اقول: لا شُغُلَ للمنطقيِّة ترتيبهما وهو لايَتَوَقَّفَ على الألفاظ فإنّه يَبُحثُ عن القولِ الشارحِ والحُبَّةِ وكيفيَّةِ ترتيبهما وهو لايَتَوَقَّفَ على الألفاظِ فإنَّ ما يُوصِلُ إلى التصورِ ليس لفظُ الجنسِ والفصلِ بل معناهما وكذلك مايُوصلُ إلى التصديقِ مفهوماتُ القضايا، لاألفاظُها ولكن لمّا تَوَقَّفَ إفادةُ المعانى واستفادتُها على الالفاظِ صارالنَّظُ فيها مقصوداً بالعرضِ و بالقصدِ الثاني ولما كان النَّظَرُ فيها من حيثُ إنها دلائلُ المعانى قَدَّمَ الكلامَ فِي الدلالةِ وهي كونُ الشيءِ بحالةِ يَلْزَمُ مِنَ الْعِلْمِ بِهِ العلمُ بشيءِ أخرَو الشيءُ الأوّلُ هو الدالُ والثانى هو المدلولُ والدالُ إن كان لفظًا فالدلالةُ لفظيَّةُ وإلافغيرُ لفظيةٍ كد لالةِ الخَطِّ وَالْعُقْدِ و النَصْبِ والإشارِةُ والدلالةُ اللفظيَّةُ إما

بحَسب جعل الجاعِل وهي الوضعيّة كدلالة الانسان على الحيوان الناطق. والوضعُ هُوَ اللَّفظُ بإزاءِ المعنى أولا وهي لايخ إما أن يكونَ بحسب اقتضاء الطبع وهي الطبعية كد لالة اخ على الوجع فان طَبُعَ اللافِظِ يقتضي التلفُّظَ به عِند عروض الوجع له أو لاوهى العقلية كد لالة اللفظ المسموع من وراء الجدار على وجود اللَّافِظِ والمقصودُ ههنا هوالد لالةُ اللفظيةُ الوضعيةُ وهي كونُ اللفظِ بحيث متى أَطُلِقَ فُهِمَ منه معناه للعلم بوضعِه وهي إمامطابقة أوتضمن أوالتزام و ذالِكَ لأنّ اللَّفظَ إذا كان دالَّابحسبِ الوضع على معنى فذلك المعنى الذي هو مدلولُ اللَّفظِ إماأن يكون عينَ المعنى الموضوع له أوداخلًا فيه أو خارجًا عنه فدلالةُ اللفظِ على معناه بواسطة أنّ اللفظ موضوع لذلك المعنى مطابقة كدلالة الانسان على الحيوان النباطق فيان الانسبانَ انسمايَـ لُلُّ على الحيوان الناطق لأجُل أنَّهُ موضوعٌ للحيوان الناطق ودلالته على معناه بواسطة إن اللفظ موضوع لِمعنى دخلَ فيه ذلك المعنى المدلولُ للفظِ تضمّن كدلالة الانسان على الحيون اوالناطق فان الانسانَ انسما يَذُلُّ على الحيوان اوالناطق الأجل انه موضوعٌ للحيوان الناطق وهو معنى دخل فيه الحيبوانُ او الناطق الذي هو مدلولُ اللفظ ود لالتُّه على معناه بواسطة انّ اللفظ موضوع لمعنى خرج عنه ذلك المعنى المدلول التزام كدلالة الانسان على قابل العلم وصتعة الكتابة فان دلالتَه عليه بواسطة ان اللَّفظَ موضوعٌ للحيوان الناطق و قابل العلم وصنعةُ الكتابة خارجٌ عنه والازمه

واما تسمية الدلالة الاولى بالمطابقة فلان اللفظ مطابق اى موافق لتمام ماؤضِع له من قولهم طَابَق النعل بالنعل زائد حشوّاذا توافقا وأمَّاتسميةُ الدلالة الثانية بالتضمن فَلِانَّ جزءَ المعنى الموضوع له داخلٌ فى ضِمنِه فهى دلالةٌ على مافِي ضِمُنِ المَعنى الموضوع له داخلٌ فى ضِمنِه فهى دلالةٌ على مافِي ضِمُنِ المَعنى الموضوع لَه بلالة الثالثة بِالإلتزام فَلانَّ اللَّفُظُ لاَيدُلُ عَلَى كُلِّ امرِ خارج عن مَعناهُ الموضوع لَه بل على الخارج اللَّازِم لَهُ و إنَّما قَيَّد حُدُودَ الدَّلالات الثَّلْثِ بتو شُطِ الوَضع لأنه لُو لَم يُقيَّدُبِه لا نتقضَ حَدُّ بَعْضِ الدَّلالاتِ بِبَعضِهَا وذلك لِجَوَازِ أن يكون اللَّفظُ مُشْتَرِكابينَ البُحْزُءِ وَالْكُلِّ كَالُا مُكَانِ فإنه موضوع لِللامكانِ العام وهو سلبُ لِشَوروةِ عَنُ الطَّرفَيْنِ وَالإمْكانِ العام وهو سلبُ الضَّرورةِ عَنُ الطَّرفَيْنِ وَاللَّازِم كَالشَّمُسِ النَّه مَوضوع لِلْجرُم وَلِلطَّوهُ واللَّازِم كَالشَّمُسِ فإنَّه مَوضوع لِلْجرُم وَلِلطَّوهُ ولللَّه عَن احَدِالطَّرفَيْنِ وأن يكون اللَّفظُ مشتركابينَ الْمَلُزُوم واللَّازِم كَالشَّمُسِ فإنَّه مَوضوع لِلْجرُم وَلِلطَّوء

وَيُتَحَسَوَّرُ مِنُ ذَلِكَ صُـوَرٌ اَرْبَعُ الأولَى أن يُطلقَ لفظُ الأمكان ويُرادُبهِ الإمْكَانُ العامُّ وَالشَّانِيةُ أَن يُّطلقَ وُيُرادُبهِ الامكانُ الخاصُّ والثالثةُ أَن يُّطُلَقَ لَفظُ الشَّمُس ويُعُنى به البحرُمُ الذي هو الملزومُ والرابعة أن يُّطلقَ ويُعنى به الضوءُ اللَّازِمُ وإذا تَحَقَّقُتَ هذا الصُّورُ فنقولُ لو لم يُقَيَّدُ حَدُّ دَلالةِ الْمُطابقةِ بقَيْدِ تَوسُّطِ الوضع لَاتَنْقَضَ بدَلَالَةِ التَّضَمُّن والإلتِزَام أمَّاالإنتقاضُ بدلالةِ التضمُّن فلأنَّهُ إذا أُطُلِقَ الإمكان وَأُريُدَ بهِ الْلِمُكَانُ الْخَاصُّ كان دَلَالْتُهُ على الْلِمُكَانِ الْخَاصِّ مُطَابِقَةً وعلى الإمكانِ العامِّ تَضَمُّنًا ويَصْدُقْ عَلَيْهَا أَنَّهَا دَلَالَةُ اللَّفُظِ على المَعْنى الموضوع لَهُ لأنَّ الْإِمكَانَ العامَّ مِمَّا وُضِعَ لَهُ أيضًا لَفُظُ الْإمكان فيَدُخُلُ فِي حَدِّ دلالةِ المطابقةِ دلالةُ التَّضَمُّنِ فلايكون مانعًا وإذا قَيَّدنَأُه بِتَوَسُّطِ الْوَضُع خَرَجَتُ تِلُكَ الدَّلالةُ عَنْهُ لِأنَّ دلالةَ لَفظِ الإمكان على الإمكان العامّ فِي تلك الصُّورةِ وإن كانت دلالةُ اللَّفظِ على ماوُضِعَ له ولكنَ ليسست بواسطَةِ أنَّ اللفظَ موضوعٌ للإمكان العام لِتَحَقُّقِهَا وإن فرضنا إنتفاءَ وضعه بـازائه بل بواسطةِ أنّ اللفظَ موضوعٌ للامكانَ الخاص الذي يدخلُ فيه الامكانُ العامُ وأمّا الإنتقاضُ بـدلالةِ الالتزام فـلأنّـه اذا أُطلق لفظُ الشمسِ وعُنِيَ به الجِرمُ كان دلالتُهُ عليهَ مطابقةً وعلى الضوءِ التزامَّامع أنَّه يَصُدُقُ عليها أنَّها دلالةُ اللفظِ على ماوُضِعَ له فلَولَمُ يُقَيِّدُ حدُ دلالةِ المطابقةِ بتوسطِ الوضع دَخلتُ فيه ولما قَيِّد به خرجتْ عنه تلكَ الدلالةُ لأنّ تلكَ الدلالةَ وإن كانتُ دلالةُ اللفظِ على ماؤضِعَ له إِلَّا أَنَّهَا لَيستُ بواسطةِ أنَّ اللَّفظَ موضوعٌ له لانالو فرضنا انه ليس بموضوع للضوءِ كان دالًاعليه بتلك الدلالةِ بل بِسببِ وضع اللفظِ لِلجرمِ الملزومِ له وِكذالولم يُ قَيَّدُ حدُّ دلالةِ التنضمنِ بذلك القيدِ لَانْتقضَ بدلالة المطابقَةِ فإنه إذا أُطلِقَ لَفُظُ الامكان وأريـدَ بـه الإمكـانُ العامُ كانَ دلالتُهُ عليهِ مطابقةً وصَدَقَ عليها أنها دلالةُ اللفظِ عَلَى مَا دَخَلَ فِي المعنى الموضوع له لأنّ الامكانَ العامَ داخلٌ في الامكان النحاصِ وهو معنَّى وُضِعَ اللَّفُظُ بازائه ايضاً فاذا قيَّدُنَا الحدُّ بتوسطِ الوضع خرجتُ عنه لأنَّها ليستُ بواسطةِ أن اللفظَ موضوعٌ لِمَا دخلَ ذلك المعنىٰ فيهِ وكذلك لو لم يقيَّدُ حدٌّ دلالةِ الالتزام بتوسطِ الوضع لانتقضَ بدلالةِ المطابقةِ فإنَّه إذا أَطلق لفظُ الشمس وعُنِيَ به الضوءُ كان دلالتُهُ عليه مطابقةً وصَدَقَ عليها أنَّها دلالةُ اللَّفظِ عَلى ما خَرَجَ عن المعنلي الموضوع له فهي داخلةٌ في حدِّ دلالةِ الالتزام لو لا التقيدُ بتوسطِ الوضع فاذا قَيَّدَ به خرجتُ عنه لأنَّها ليستُ بواسطةِ أنَّ اللَّفظَ موضوعٌ لِمَا خَرَجَ ذلك المعنى عنهُ.

ترجمہ، میں کہتا ہوں: منطقی اس حیثیت ہے کہ وہ منطقی ہے اسے الفاظ ہے کوئی سروکارنہیں ہے، کیونکہ وہ تو قول شارح، جمت اور ان کی کیفیت تر تیب سے بحث کرتا ہے، اور یہ الفاظ پر موقوف نہیں ہے، اس لیے کہ جو امر تصور تک پہنچا ہے، وہ لفظ جنس اور لفظ فصل نہیں ہے بلکہ ان کے معنیٰ ہیں، اسی طرح تصدیق تک پہنچانے والے قضایا کے مفہومات ہیں، نہ کہ ان کے الفاظ، کیکن چونکہ معانی کا افادہ اور استفادہ الفاظ پر موقوف ہے، اس لیے الفاظ کی بحث بالعرض اور دوسرے درجے پر مقصود ہوگئی، اور جب الفاظ کی بحث اس حیثیت ہے کہ وہ معانی کے دلائل ہیں، اس لیے ماتن نے دلالت کے بارے میں کلام کومقدم کیا۔

اوروہ (دلالت): ثی کااس طرح ہونا کہ اس کے علم سے دوسری ثی کاعلم ہوجائے ، پہلی ثی (جودلالت کرنے والی ہے) ''دال' ہے اوردوسری ثی (جس پردلالت ہورہی ہے یعنی جس چیز کاعلم حاصل ہور ہا ہے) ''دلول' ہے، اور''دال' اگر لفظ ہوتو دلالت لفظیہ ہے ورنہ غیر لفظیہ جیسے خط ،عقد (گر ہیں) نصب (گاڑھی ہوئی چیز) اور اشارات کی دلالت اپنے مدلولات پر اور دلالت لفظیہ یا تو واضع کی وضع کے لحاظ ہے ہوگی ، بہی''وضعیہ' ہے، جیسے انسان کی حیوان ناطق پر دلالت ، اور وضع: ( کہتے ہیں) لفظ کو معنیٰ کے مقابلہ میں رکھنایا دلالت لفظیہ وضع کے لحاظ ہے ہیں ، ید و حال سے خالی نہیں یا طبیعت کے نقاضے کے لحاظ ہے ہوگی ، یہ دو حال سے خالی نہیں یا طبیعت کے نقاضے کے لحاظ ہے ہوگی ہیں' نظیم ہوئی کہ بولنے کہ اولئے کہ ہوگئے والے کی طبیعت درد پر، اس لیے کہ ہولئے والے کی طبیعت درد پیش آنے کے وقت ' اح اح' کہنے کا نقاضا کرتی ہے ، یا (طبیعت کے نقاضے کے لحاظ ہے) نہ ہوگی ، بہی ''عقلیہ' ہے جیسے اس لفظ کی دلالت جود یوار کے چیچے سے سنا جائے ، ہوگئے والے کے وجود ہر۔

اور یہاں "دلالت لفظیه و ضعیه" مقصود ہاوروہ (لفظیه وضعیه)لفظ کااس طرح ہونا کہ جبوہ ا پولا جائے ،تواس کامعنیٰ اس سے وضع کے علم کی دجہ سے سمجھ میں آ جائے اوروہ (لفظیه وضعیه)مطابقی یا تضمنی یاالتزامی ہوگ۔

کیونکہ جب' افظ' وضع کے لحاظ ہے کی معنیٰ پردلالت کر ہے، تو وہ معنیٰ جولفظ کا مدلول ہے معنیٰ موضوع لیکا عین ہوگا یا اس میں داخل ہوگا یا اس سے خارج ہوگا، پس لفظ کی دلالت اپنے معنیٰ پر اس واسطے سے کہ وہ لفظ اس معنیٰ کے لیے موضوع ہے''مطابقی'' ہے، جیسے انسان کی دلالت حیوان ناطق پر، اس لیے کہ انسان حیوان ناطق پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ وہ حیوان ناطق کے لیے موضوع ہے۔

اور لفظ کی دلالت اپنمعنیٰ پراس واسطے ہے کہ لفظ ایک ایسے معنیٰ کے لیے موضوع ہے، جس میں وہ معنیٰ جولفظ کا مدلول ہے، داخل ہے، شمنی ہے، جیسے انسان کی دلالت صرف حیوان یا صرف ناطق پر، اس لیے دلالت کرتا ہے کہ وہ حیوان ناطق کے لیے کیونکہ انسان صرف حیوان ناطق کے لیے

موضوع ہے، جوابیامعنی ہے جس میں حیوان یا ناطق داخل ہے، جولفظ کا مدلول ہے۔

اورلفظ کی دلالت اپنمعنیٰ پراس واسطے سے کہ وہ لفظ ایک ایسے معنیٰ کے لیے موضوع ہے، جس سے معنیٰ مدلول خارج ہے، التزامی ہے، جیسے انسان کی دلالت قابل علم، اورصنعت کتابت پر، کیونکہ لفظ (انسان) کی دلالت اس (قابل علم وصنعت کتابت) پراسی لیے ہے کہ وہ حیوان ناطق کے لیے موضوع ہے اور قابل علم اورصنعت کتابت اس (حیوان ناطق) سے خارج اور اس کولا زم ہے۔

اور پہلی دلالت کا مطابق نام رکھنا، اسلیے ہے کہ لفظ اپنے پورے موضوع لہ کے مطابق یعنی موافق ہے، بیان کے قول "طابق النعل بالنعل" سے ہے، جب دونوں جوتے ایک جیسے ہوں۔

اور دوسری دلالت کانھیمنی نام رکھنا،اس لیے ہے کہ عنیٰ موضوع لہ کا جزءاس کے شمن میں داخل ہے، لہذا مید دلالت اس برہے جومعنیٰ موضوع لہ کے شمن میں ہے۔

اورتیسری دلالت کاالتزامی نام رکھنااس لیے ہے کہ لفظ اپنے معنیٰ موضوع لہ کے ہرامر خارج پر دلالت نہیں کرتا بلکاس امر خارج پر دلالت کرتا ہے، جواس کے لیے لازم ہے۔

اوردلالات الشرى تعریفات كود توسط وضع "كى قید كے ساتھ مقید كیا، كيونكه اگر مقید نه كیا جائے تو بعض دلالتوں كى تعریف كاكل اور جزء كے درمیان مشترك ہونا مكن ہے، چیسے لفظ "امكان مام كے ليے موضوع ہے، جوطر فین سے ضرورت كاسلب ہے، مكن ہے، چیسے لفظ "امكان عام كے ليے ہوں واحد سے ضرورت كاسلب ہے، اور لفظ كالازم و مدرمیان مشترك ہونا ممكن ہے جیسے لفظ "مشن" بیسورج كى تكیه اور اس كى روشنى كے ليے موضوع ہے، يہاں چار صورتيں متصور ہیں:

(۱) لفظ امكان بول كرامكان عام مرادليا جائـ

(۲)لفظامکان بول کرامکان خاص مرادلیا جائے۔

(m) لفظ منس بول كروه جرم (سورج كى نكيه) مرادليا جائے جوملزوم ہے۔

(م) لفظمم بول كروه ' روشى ' مرادلى جائے جوسورج كولازم ہے۔

جب بیصورتیں مخقق ہوگئیں تو ہم کہتے ہیں کہ اگر دلالت مطابقی کی تعریف کو'' توسط وضع'' کی قید کے ساتھ مقیدنہ کیا جائے تو وہ دلالت الصمنی والتزامی سے ٹوٹ جائے گی تصمنی سے ٹوٹا تو اس لیے ہے کہ جب لفظ امکان بول کرامکان خاص مراد ہو، تو امکان کی دلالت امکان خاص پرمطابقی ہوگی اور امکان عام پر اس صورت میں ) دلالت صادق ہوگی ، کیونکہ یہ لفظ کی دلالت معنیٰ موضوع پر ہے، اس لیے کہ لفظ''امکان'' امکان عام کے لیے بھی موضوع ہے، بہر کیف دلالت معنیٰ موضوع پر ہے، اس لیے کہ لفظ''امکان'' امکان عام کے لیے بھی موضوع ہے، بہر کیف

مطابقی کی تعریف میں تصمنی داخل ہو جائے گی لہذامطابقی کی تعریف مانع نہیں رہے گی۔

لیکن جب ہم نے اس کو' توسط وضع' کی قید کے ساتھ مقید کیا تو تضمنی مطابقی نے نکل گئی ، کیونکہ لفظ امکان کی دلالت ما ہراس صورت میں (امکان بول کرامکان خاص مراد ہو) گولفظ کی دلالت ما مکان کی دلالت امکان عام پراس صورت میں (امکان عام' کے لیے موضوع ہے ، کیونکہ وضع لہ پر ہے لیکن اس واسطے سے نہیں ہے کہ لفظ 'امکان' ''امکان عام' کے لیے موضوع ہے ، کیونکہ یددلالت (امکان کی دلالت امکان عام پراس خاص صورت میں ) متحقق ہے آگر چہ ہم امکان عام کے مقابلے میں لفظ امکان کی وضع کا انتقاء فرض کر لیس بلکہ اس واسطے سے ہے کہ لفظ امکان اس امکان عام کے خاص کے لیے موضوع ہے ، جس میں امکان عام داخل ہے (جزء موضوع کی حیثیت سے دلالت ہور ہی خاص کے لیے موضوع ہے ، جس میں امکان عام داخل ہے (جزء موضوع کی حیثیت سے دلالت ہور ہی

لیکن جب ہم نے تعریف کو'' توسط وضع'' کی قید کے ساتھ مقید کیا تو مطابقی تضمنی سے خارج ہوگئ،

کیونکہ بیر (لفظ امکان کی دلالت امکان عام پر) اس واسطے سے نہیں ہے کہ لفظ (امکان) اس (امکان
خاص) کے لیے موضوع ہے، جس میں وہ معنیٰ (امکان عام) داخل ہے (بلکہ اس واسطے سے ہے کہ لفظ
امکان کی دلالت اس امکان عام پر اس خاص صورت میں عین موضوع لہ کے اعتبار سے ہے اور امکان
کی دلالت امکان عام پر جزء موضوع لہ کے اعتبار سے ہے)۔

اس طرح دلالت التزامی کی تعریف کو''توسط وضع'' کی قید کے ساتھ مقید نہ کیا جائے تو دلالت مطابقی سے ٹوٹ جائے گی اس لیے کہ جب لفظ مش بولا جائے اوراس سے''ضوء' مراد کی جائے تواس پراس کی دلالت مطابقی ہے،اوراس پریہ بات بھی صادق ہے کہ لفظ کی دلالت اس پر ہے، جو معنیٰ موضوع لہ سے خارج ہے، پس یہ مطابقی التزامی کی تعریف میں داخل ہوگی اگر''تو سط وضع'' کی قید کے ساتھ مقید کرنا نہ ہو، لیکن جب ہم نے مقید کر دیا تو مطابقی التزامی سے خارج ہوگئی، کیونکہ یہ دلالت (مشس کی ضوء پر) اس واسط سے نہیں ہے کہ لفظ مشس اس ضوء کے لیے موضوع ہے جس سے وہ معنیٰ خارج ہے بلکہ اس واسطے سے ہے کہ لفظ مشس ضوء کے لئے موضوع ہے، اس لیے دلالت التزامید دلالت مطابقیہ سے منتقض نہیں ہوتی )

#### بہلامقالہ مفردات میں ہے

مقالات تین ہیں، پہلامقالہ مفردات کی بحث پر شمل ہے،اوراس کی چارفسلیں ہیں، پہلی فصل الفاظ کے بیان میں ہے۔

منطق درحقیقت معانی سے بحث کرتا ہے،اسے الفاظ سے بچھ سروکارنہیں ہوتا، کیونکہ وہ بحث کرتا ہے تول شارح سے، ججت سے،اوران کی ترتیب کی کیفیات سے اور بیالفاظ پرموتو ف نہیں ہیں،اس لیے کہ موصل الی التصور لفظ جنس اور لفظ فصل نہیں ہے بلکہ ان کے معانی ہیں،اسی طرح موصل الی التصدیق قضایا کے الفاظ نہیں ہیں بلکہ ان کے مفہومات ہیں، کین چونکہ معانی کا افادہ اور استفادہ الفاظ کے بغیر نہیں ہوسکتا، یہ معانی تک رسائی کے لیے اہم کردارادا کرتے ہیں، گویا ان سے بحث بھی اصل مقصود سے ہمکنار ہونے کی کامیاب کوشش ہے،اس لیمنطق ان سے بحث کرتا ہے،اصلا اور مقصود بالذات کی حیثیت سے نہیں، بلکہ بالعرض اور ثانوی درجہ میں رکھتے ہوئے ان سے

### دلالت سے ابتداءاوراس کی تعریف

چونکہ منطقی الفاظ سے اس حیثیت سے بحث کرتا ہے، کہ وہ معانی پر دلالت کرتے ہیں اس لیے ماتن نے بھی ولالت کی بحث کومقدم ذکر کر دیا۔

دلالت کی تعریف: ''هی کون الشیبی بحالةِ یلزَمُ من العلم به العلمُ بشیبیِ آخرَ''۔ کسی چیز کااس طرح ہونا کہاس کے علم سے دوسری چیز کاعلم ضرور حاصل ہوجائے جیسے سورج کی روشی سے سورج کاعلم ضرور حاصل ہوجا تا ہے۔

يبلي چيز جوذ ربعه بنتي ہے،اس كو' وال' كہتے ہيں اور جس چيز كاعلم حاصل ہوتا ہے،اس كو' مدلول' كہتے

ہیں، جیسے اس مثال میں'' دھوپ'' دال ہے اور''سورج'' مدلول ہے، یہ'' دال'' اگر لفظ ہو، تو اس کو'' دلالت لفظیہ'' کہتے ہیں،اورا گرلفظ نہ ہوتو اس کو'' دلالت غیرلفظیہ' کہتے ہیں پھران میں سے ہرایک کی تین تین اقسام ہیں، گویا کل چیشمیں ہوگئیں۔

# دلالت لفظيه كى اقسام

دلالت لفظیه کی تین قشمیں ہیں۔

(۱)..... دلالت لفظيه وضعيه \_ (۲)..... دلالت لفظيه طبعيه \_ (۳)..... دلالت لفظيه عقليه \_

ان اقسام كى تعريفات مع الامثله وجه حصر كى شكل مين:

'' دال''لفظ ہواور دلالت وضع واضع کے اعتبار ہے ہو، تو اس کو'' دلالت لفظیہ وضعیہ'' کہتے ہیں جیسے انسان کی دلالت حیوان ناطق پر' لفظیہ وضعیہ'' ہے۔

اوراگروضع واضع کے اعتبار سے دلالت نہ ہوتو پھراس کی دوصور تیں ہیں یا تو وہ دلالت طبیعت کے نقاضے کی بناء پر ہوگی ، تو اس کو'' دلالت لفظیہ طبعیہ'' کہتے ہیں جیسے جب انسان کے بینے میں درد کی تکلیف ہو، تو اس کی طبیعت کھانسنے کا نقاضا کرتی ہے، چنانچہ وہ اس وقت''اح اح'' کرتا ہے بی''اح اح'' جو در دپر دلالت کرتا ہے چونکہ لفظ ہے،اس کیے اس کو'' دلالت لفظیہ طبعیہ'' کہتے ہیں۔

اورا گروضع واضع کے اعتبار ہے بھی دلالت نہ ہو،اور نہ طبیعت کے تقاضے ہے ہو،تو پھروہ'' دلالت لفظیہ عقلیہ'' ہے جیسے وہ لفظ جو دیوار کے پیچھے ہے سنا جائے ، بو لنے والے کے وجود پر دلالت کرتا ہے اور'' دال'' چونکہ یہاں بھی لفظ ہے اس لیے یہ' لفظیہ عقلیہ'' ہے۔

# دلالت غيرلفظيه كى اقسام

دلالت غيرلفظيه كي تين قسميں ہيں:

(۱).....ولالت غیرلفظیه وضعیه \_ (۲).....ولالت غیرلفظیه طبعیه \_ (۳).....ولالت غیرلفظیه عقلیه \_ ان کی تعریفات مثالوں کے ساتھ، وجہ حصر کی شکل میں:

اگر'' دال''غیرلفظ ہواور دلالت وضع واضع کے اعتبار سے ہو،تو اس کو'' دلالت غیرلفظیہ وضعیہ'' کہتے ہیں جیسے دوال اربعہ خط،عقد،نصب اوراشارات کی اپنے مدلولات پر دلالت۔

خط: جیسے جمع ،ضرب،اورنفی کے خطوط ہوتے ہیں، یہ وضع واضع کے اعتبار سے ہے۔

عقد: عقدہ کی جمع ہے گر ہیں ، انگلیوں کے بورے ، ان ہے بھی ہزاروں اور لا کھوں کا حساب کیا جاسکتا

ے۔

نصب: راستوں اور سپر ہائی وے پر دوشہروں کے درمیان مقدار فاصلہ بتانے کے لیے، جو بورڈ لگائے جاتے ہیں۔

اشارہ:شوارع اور سر کول پر جوٹر یفک کراس کرانے کے لیے لگائے گئے ہیں۔

اوراگر دال غیرلفظ ہواور دلالت طبیعت کے اقتضاء کی وجہ سے ہو،تو اس کو'' دلالت غیرلفظ یہ طبعیہ'' کہتے ہیں جیسے بض ہیں جیسے بض کی تیز رفتاری بخار پر دلالت کرتی ہے۔

اوراگر دلالت نہ تو وضع کے اعتبار ہے ہو،اور نہ ہی طبیعت کے اقتضاء کی وجہ ہے ہواور دال غیر لفظ ہو، تو اس کو'' دلالت غیر لفظ یہ عقلیہ'' کہتے ہیں جیسے دھواں دال ہوتا ہے آگ پر،ان اقسام ثلثہ میں دال چونکہ غیر لفظ ہے، اس لیے بید لالت غیر لفظ یہ کی اقسام ہیں۔

### "وضع" کی تعریف

الوضع: هو جعل اللفظ بازاء المعنى.

لفظ کومعنی کے مقابلے میں اس طرح مقرر کرنا کہ جب بھی وہ لفظ بولا جائے تو اس سے وہی معنیٰ سمجھ آئے جیسے جب کسی کا نام عبیداللہ رکھودیا جائے تو اب جب عبیداللہ کا ذکر ہوگا تو اس سے وہی مخصوص ذات مراد ہوگی، جس کا نام عبیداللہ ہے۔

# مقصو د کونی د لالت ہے

ان دلالات میں سے صرف' دلالت لفظیہ وضعیہ'' مقصود ہے، اس سے بحث کی جاتی ہے، کیونکہ دلالت طبعیہ اور عقلیہ طبائع اور افہام کے لحاظ سے بدلتی رہتی ہیں ہرآ دمی کی طبیعت اور اس کی سمجھ دوسرے سے مختف ہوتی ہے، اس بناء پران سے بحث نہیں کی جاتی ،صرف' دلالت لفظیہ وضعیہ'' نظر و بحث میں مختف ہے۔

### دلالت لفظيه وضعيه كى تعريف

"هی کون اللفظ بحیث متی اطلق فهم منه معناه للعلم بوضعه" لفظ کااس طرح مونا که جب بھی وہ بولا جائے تو اس سے اس کے معنیٰ سجھ آ جا کیں، کیونکہ یہ معلوم ہے کہ یہ لفظ اس معنیٰ کے لیے مونوع ہے، جیسے جب لفظ "اللّه" بولا جاتا ہے، تو اس سے ایک مخصوص ذات مقدس مراد لی جاتی ہے، یا جب قرآن مجید کانا ملیا جائے تو اس سے ایک مخصوص کتاب مفہوم ہوتی ہے۔

"للعلم بوضعه" ال قيد بطبعيه اور عقليه ساحر از مقصود ب، جبكه ال مين دلالت مطابقي تصمني اورالتزامي شامل مين -

# دلالت لفظيه وضعيه كى اقسام

دلالت لفظيه كي تين اقسام بي:

(۱)....مطالِقيه (۲).....تضمنيه (۳).....التزاميه

وجہ حصر: لفظ جب وضع کے اعتبار ہے کی معنیٰ پر دلالت کرتا ہے، تو وہ معنیٰ جولفظ کا مدلول ہے، وہ معنیٰ موضوع لہ کاعین موضوع لہ کا عین موضوع لہ کا میں داخل ہو، تو اس کو دلالت تضمنیہ کہتے ہیں، اور اگر معنیٰ مدلول معنیٰ موضوع لہ میں داخل ہو، تو اس کو دلالت تضمنیہ کہتے ہیں۔ اور اگر وہ معنیٰ موضوع لہ سے خارج اور اس کولازم ہو، تو دلالت التزامیہ کہتے ہیں۔

شارح اقسام ثلثه میں سے ہرایک کی مزیدوضاحت کے لیے تعریف ذکر کررہے ہیں۔

# دلالت مطابقيه كى تعريف

دلالت مطابقیہ: لفظ کی دلالت اپنمعنیٰ پراس واسطے ہے ہو کہ وہ لفظ اس معنیٰ کے لیے موضوع ہے، جیسے انسان کی دلالت' حیوان ناطق' پر کیونکہ' انسان' حیوان ناطق کے لیے موضوع ہے۔ موضوع ہے۔

### دلالت تضمنيه كى تعريف

دلالت تقیمنیہ: لفظ کی دلالت اپنی معنیٰ پراس واسطہ ہے ہو کہ و افظ ایک ایسے معنیٰ کے لیے موضوع ہے، جس معنیٰ میں لفظ کامعنیٰ مدلول بھی واخل ہے، جیسے انسان کی دلالت صرف حیوان یا صرف ناطق پر اکی دلالت کرتا ہے کہ انسان 'حیوان ناطق' کے لیے موضوع ہے اور معنیٰ مدلول معنیٰ مدلول معنیٰ موضوع لہ یعنی حیوان ناطق میں داخل ہے۔

### دلالت التزاميه كى تعريف

لفظ کی دلالت اپنمعنیٰ پراس واسط ہے ہوکہ وہ لفظ ایک ایسے معنیٰ کے لیے موٹموع ہے کہ جس معنیٰ سے وہ معنیٰ مدلول خارج ہے اور اس کو لازم ہے، جیسے لفظ انسان کی دلالت قابل علم اور صنعت کتابت اس ہے کہ لفظ انسان جس معنیٰ (حیوان ناطق) کے لیے موضوع ہے، وہ معنیٰ مدلول یعنی قابل علم اور صنعت کتابت اس

معنی موضوع (حیوان ناطق ) سے خارج ہے، کیکن اس کولازم ہے۔

#### وجوهشميه

پہلی دلالت کومطابقی اس لیے کہاجا تا ہے کہاس میں لفظ اپنے معنیٰ موضوع لیہ کے پورا موافق اور مطابق ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اہل عرب جب دوجوتے آپس میں موافق ہوں تو مطابقہ کے لفظ سے یوں کہتے ہیں:''طابق النعل بالنعل'' ( دونوں جوتے آپس میں موافق ہیں )

اور دوسری دلالت کو همنی اس لیے کہا جاتا ہے کہ معنیٰ موضوع لہ کا جزء معنیٰ موضوع لہ کے همن میں داخل ہوتا ہے، گویا اس میں اس چیز پر دلالت ہوتی ہے، جو معنیٰ موضوع لہ کے همن میں ہوتی ہے جیسے انسان کی دلالت صرف حیوان یا ناطق پر ، پیمعنیٰ موضوع لہ (حیوان ناطق) میں داخل ہے۔

اور تیسری ولالت کوالتزامی اس لیے کہا جاتا ہے کہ اس میں لفظ اپنے معنیٰ موضوع لہ کے امر خارج پر ولالت کرتا ہے، ہرامر خارج پڑئیں کرتا بلکہ اس پرجواس کولازم ہوتا ہے، اس کی مثال اس کی تعریف کے تحت گذر چکی ہے۔

#### دلالات ثلثه مین' توسط الوضع'' کی قید

ماتن نے دلالات ثلثہ کی تعریفات میں'' توسط الوضع'' کی قید کا اضافہ کیا، جبکہ عام کتب منطق میں اس قید کے بغیر ہی تعریفات ذکر کی جاتی ہیں،آخروہ کو ن ساداعیہ پیش آیا، جس کی بناء پر ماتن نے اس قید کو بیان کیا۔

شارح فرماتے ہیں کہا گران تین دلالتوں میں اس قید کا اضافہ نہ کیا جائے تو بعض دلالتوں کی تعریفات دوسری بعض دلالتوں ہے ٹو ہے جائیں لیکن جب بی قید بڑھادی گئ تو پھروہ فسادختم ہو گیا۔

اس قید کے بغیران دلالات کی تعریفات اس لیے منتقض ہو جاتی ہیں کہ میمکن ہے کہا کے۔لفظ کل اور جزء کے درمیان مشترک ہوجیسے لفظ'' امکان''' امکان خاص''اور''امکان عام'' دونوں میں مشترک ہے۔

امكان خاص: وہ ہوتا ہے، جس ميں طرفين سے ضرورت سلب ہو۔

امکان عام: وہ ہوتا ہےجس میں طرف واحد سے ضرورت سلب ہو۔

اس میں امکان خاص' کل' ہے، کیونکہ اس میں سلب ضرورت جانبین سے ہے، اور امکان عام جزء ہے کیونکہ اس میں سلب ضرورت جانب واحد سے ہوتی ہے۔

اور یہ بھی ممکن ہے کہا یک لفظ لا زم اور ملز وم دونوں میں مشترک ہوجیسے لفظ شس بیموضوع ہے جرم ( سورج کی تمکیہ )اورضوء ( روثنی ) کے لیے'' جرم''ملز وم ہے اور''ضوء'' لا زم ہے۔

#### گویا ہمیں ان دومثالوں سے جارصور تیں معلوم ہوگئیں۔

- (۱) لفظ امكان 'بول كر' امكان عام 'مرادليا جائـ
- (٢) لفظ ''امكان' بول كر''امكان خاص''مرادليا جائے۔
- (٣) لفظ ' مشن ' بول كر ' جرم' 'جوكه لزوم ہے ، مرادليا جائے۔
- (٣) لفظ (مشمس 'بول كر' ضوء' جوكدلا زم بي مرادليا جائـ

ان صورتوں سے فراغت کے بعد اب ہم آپ کو بتاتے ہیں کداگر دلالات ثلثہ کی تعریفات میں'' توسط الوضع'' کااضافہ نہ کیا جائے ،تو یہ تعریفات ایک دوسرے سے منتقض ہو جائیں۔

### دلالت مطابقيه دلالت تضمينيه سيے ٹوٹ جاتی

اگر دلالت مطابقیہ کی تعریف میں'' تو سط الوضع'' کی قید نہ بڑھائی جائے تو اس میں دلالت تصمنیہ داخل ہو جاتی ہے، گویا دلالت مطابقیہ کی تعریف مانع لدخول غیر ہنہیں رہتی ۔

وہ اس طرح کہ لفظ'' امکان''بولا جائے اوراس سے'' امکان خاص'' مرادلیا جائے تو بید لالت مطابقیہ ہے، اور لفظ امکان کی دلالت'' امکان عام'' پرتھممنا ہوتی ہے، کیونکہ امکان خاص کل ہے، اور امکان عام جزء، جزء پر دلالت تھمینیہ ہوتی ہے۔

لیکن دلالت مطابقیہ کی تعریف میں '' تو سط الوضع'' کی قید کا اضافہ کرنے ہے دلالت تھممنیہ خارج ہوجاتی ہے، کیونکہ لفظ امکان کی دلالت امکان عام پراس خاص صورت میں (لفظ امکان بول کرامکان خاص مرادلیا جائے) اگر چہ ماوضع لہ (امکان عام ) پر دلالت ہور ہی ہے، یہی وجہ ہے کہ اگر ہم اس وضع کی نفی فرض بھی کرلیں ، جب بھی لفظ امکان کی دلالت امکان عام پراس واسطہ سے نہیں ہوتی کہ لفظ امکان کی دلالت امکان اس خاص صورت میں )امکان عام کے لیے موضوع ہے بلکہ اس واسطہ سے ہے کہ لفظ امکان ' موضوع تو ہمالی خاص کے لیے اور امکان عام اس میں داخل ہے، یا بول کہنے کہ اس خاص صورت میں لفظ امکان کی دلالت امکان خاص پر تمام ما وضع لہ ہونے کی حیثیت سے ہے، اور امکان عام پر دلالت جزء موضوع لہ ہونے کی حیثیت سے ہے، اور امکان عام پر دلالت جزء موضوع لہ ہونے کی حیثیت سے ہے، اور امکان عام پر دلالت جزء موضوع لہ ہونے کی حیثیت سے ہے، اور امکان عام پر دلالت جنء موضوع لہ ہونے کی حیثیت سے ہے، اور امکان عام پر دلالت تھممنیہ اس کی تعریف میں داخل نہیں ہوگ۔

### دلالت مطابقيه دلالت التزاميه سے ٹوٹ جاتی

اگر دلالت مطابقیہ میں'' تو سط الوضع'' کی قید کا اعتبار نہ کیا جائے تو یہ دلالت التز امیہ سے ٹوٹ جاتی ہے۔ جس کی تشریح ہیے ہے کہ لفظ تمس جرم آفتا ب اور ضوء آفتا ب یعنی ملز وم اور لا زم دونوں کے لیے موضوع ہے، ضوء آفتا ب میں دوجہتیں ہیں ایک موضوع لہ ہونے کی اور دوسری لا زم موضوع لہ ہونے کی۔

تو ''بنٹس'' کی دلالت''ضوء'' پر دونوں جہتوں ہے ہوگی،اگرموضوع لہ ہونے کی جہت سے ہو،تو بیہ دلالت مطابقیہ ہوگی،اورلازم موضوع لہ کی جہت ہے ہو،تو بیدلالت التزامیہ ہوگ۔

چنانچہ'' دلالت مطابقیہ'' کی تعریف میں اگر'' توسط الوضع'' کی قید طموظ نہ ہو، تو اس کی تعریف دلالت التزامیہ سے ٹوٹ جائے گی، کیونکہ اس دلالت التزامیہ پریہ بات صادق آتی ہے کہ پیلفظ کی دلالت معنیٰ موضوع پر ہے، اس لیے کہ لفظ مش جس طرح جرم آفتا ب ( تمکیہ ) کے لیے موضوع ہے، اس طرح ''ضوء'' کے لیے بھی موضوع ہے۔ اس طرح ''ضوء'' کے لیے بھی موضوع ہے۔

لیکن لفظ منس کی دلالت ضوء پر گومعنی موضوع له پر دلالت ہے (اس خاص صورت میں) گر بواسطہ وضع نہیں بلکہ بواسطہ کر ا نہیں بلکہ بواسطہ کر وم ہے، کیونکہ جرم ملز وم ہے اورضوء لازم ہے،اس واسطے کہ اگر لفظ منس ضوء کے لیے موضوع نہ بھی ہوتا، تب بھی جرم آفتاب کے لیے ضوء کے لازم ہونے کی وجہ سے یہ دلالت محقق ہوتی، اس لیے دلالت مطابقیہ دلالت التزامیہ سے منتقض نہیں ہوتی۔

### دلالت تضمنيه دلالت مطابقيه سے ٹوٹ جاتی

دلالت تقیمنیه کی تعریف میں اگراس قید کوسا منے ندر کھا جائے تو یہ دلالت مطابقیہ سے منتقض ہوجاتی ہے،
کیونکہ لفظ امکان بول کر جب امکان عام مرادلیا جائے تو یہ دلالت مطابقیہ ہے، کیونکہ لفظ امکان اپ معنی موضوع
لہ میں مستعمل ہور ہا ہے، مگراس پر دلالت تقیمنیہ بھی صادق آتی ہے، اس لیے کہ ''امکان عام'''' امکان خاص'' کا جزء ہے لہذا لفظ امکان کی دلالت جزء موضوع لہ پر ہے لیکن جب اس کی تعریف میں'' توسط الوضع'' کی قید کا اضافہ کیا تو
پھراس سے دلالت مطابقیہ خارج ہوجاتی ہے، اس لیے کہ لفظ امکان کی دلالت امکان عام پراس واسطے سے نہیں ہے
کہ یہ موضوع لہ کا جزء ہے بلکہ میں موضوع لہ کے اعتبار سے ہے، اس لیے دلالت تقیمنیہ کی تعریف منتقض نہیں
ہوئی۔

# ولالت التزاميه دلالت مطابقيه سےٹوٹ جاتی

اگردلالت التزاميد کی تعریف مین' توسط الوضع'' کی قید نه ہوتو بید لالت مطابقیہ ہے ٹوٹ جاتی ہے، کیونکہ جب لفظ' دسمم'' بولا جائے اور اس ہے' ضوء'' مراد لی جائے ، توبید دلالت مطابقیہ ہے، مگر اس پر بیر بات بھی صاد ق ۔ ہے کہ لفظ منس کی دلالت معنیٰ موضوع لہ ( نمکیہ ) کے اس امر خارج (ضوء ) پر ہو جو اس کو لا زم ہے ، تو اس تقذیر پر دلالت مطابقیہ ، دلالت التزامید میں داخل ہو جائے گی۔

لیکن جبال کی تعریف میں'' توسط الوضع'' کی قید کا اضافہ کیا تو اس سے دلالت مطابقیہ خارج ہوگئ، اس لیے کہ لفظ منس کی دلالت ضوء پراس واسطے سے نہیں ہے کہ لفظ منس (اس خاص صورت میں) امر خارج لازم کے لیے موضوع ہے بلکہ اس واسطے سے ہے کہ لفظ منس ضوء کے لیے پورا پورا موضوع ہے، اور اس کی دلالت مطابقی ہے، اس لیے اس سے دلالت التزامیہ کی تعریف منتقض نہیں ہوتی۔

یا یوں کہہ لیجئے کہ''ضوء آفتاب' کی دوجہتیں ہیں ،ایک عین موضوع لہ ہونے کی اور دوسری لازم موضوع لہ ہونے کی ، دلالت التزامیہ میں مثل کی دلالت ضوء پر لازم موضوع لہ ہونے کے اعتبار سے ہے اور دلالت مطابقیہ میں مثم کی دلالت ضوء پرعین موضوع لہ ہونے کے اعتبار سے ہے، دونوں میں حیثیت اور اعتبار کے لحاظ سے فرق ہو گیا ہے، اس لیے دلالت التزامیہ میں دلالت مطابقیہ داخل نہیں ہوتی اور اس کی تعریف دلالت مطابقیہ سے منتقض نہیں ہوتی۔

اس صورت کی تقریر بالکل ای طرح ہے، جو ماقبل'' دلالت مطابقیہ دلالت التزامیہ ہے ٹوٹ جاتی''کے عنوان کے تحت گذر چکی ہے البتہ یہاں اس کے برتکس صورت ہے وہاں اس مثال کی اس جہت سے لیا گیا ہے کہ دلالت مطابقیہ دلالت التزامیہ سے ٹوٹ جاتی ہے اگر توسط وضع کی قید پیش نظر نہ ہواور یہاں اس جہت سے لیا گیا ہے کہ دلالت التزامیہ دلالت مطابقیہ سے منتقض ہوجاتی ہے اگر اس میں توسط وضع کی قید ملحوظ نہ ہوفا فتر قا۔

### شارح کے نز دیک ثابت نہیں

شارح نے دلالت تضمنیہ کا التزامیہ سے اور دلالت التزامیہ کا تضمنیہ سے ٹوٹے کا ذکر نہیں کیا، ان دو صورتوں کو چھوڑ دیا، کیونکہ خارج میں ان کا تحقق نہیں ہے،اس کے لیے بیضروری ہے کہ ایک ہی لفظ کل اور جزء کے مجموعہ کے لیے موضوع ہو،شارح کے نزد کیک چونکہ بیٹا بت نہیں ہے،اس لیے ان دونوں صورتوں کو ذکر نہیں کیا۔

ترجمہ: دلالت التزامی میں امرخارج (لازم) کا اس طرح ہونا شرط ہے کہ ذہن میں مسمی (ملزوم) کے تصور سے اس (خارج لازم) کا تصور ضرور ہو جائے ورنہ اس (لازم) کا لفظ (ملزوم) سے سمجھنا

ممتنع (محال) ہوگا اوراس (دلالت التزامیہ) میں بیشر طنہیں ہے کہ وہ (امر خارج لازم) اس طرح ہو کہ سمی (ملزوم) کے خارج میں تحقق (ثابت ہونے) سے اس (خارج لازم) کا تحقق ضرور ہو، جیسے لفظ''عمی'' (اندھا ہونا) کی دلالت بصر (بینائی) پر، ان دونوں کے درمیان خارج میں کوئی لزوم نہیں ہے۔

اقول: لَمَّا كانتِ الدَّلالةُ الإلتزاميةُ دلالةَ اللفظِ عن المعنى الموضوع له ولآخِفَاءَ فِي أَنَّ اللَّفَظَ لايَدلُّ عَلَى كُلِّ أَمْرٍ خَارِجٍ عَنْهُ فَلابُدُّللدلالةِ عَلَى الْخَارِجِ مِن شرطٍ وهو اللزومُ الذهنيُّ أي كونُ الأمرِ الخارج لازمًا لِمسمّى اللفظِ بحيثَ يَلزَمُ من تصورِ المسمِّي تصوَّرُه فإنَّه لو لم يَتَحَقَّقُ هذاالسَّرطُ لَامُتَنَعَ فهمُ الامرِالخارج مِن اللفظِ فلم يكنُ دالًّا عليه وذلك لأنّ دلالة الفظِ على المعنى بحسبِ الوضعَ لأحدِ الامرينِ إمَّا لأجُل أنه موضوعٌ بِازائه أوُلاجلِ أنه يلزمُ مِنُ فهم المعنى الموضوع له فهمة واللفظ ليس بموضوع للامر الخارج فلولَمُ يكن بحيثُ يلزمُ مِزْ إتصور المسمَّى تصورَهُ لم يكن الأمرُ الثاني ايضاً مُتَحَقَّقافلم يكن اللَّفظُ دَالاَّعليهِ وَلايُشَترَطُ فيها اللزومُ النحارِجِيُّ وهو كونُ الامرِالخارجيِّ بحيثُ يَلْزَمُ مِن بِحقَقِ المسمِّي فِي النحارِج تسحقُّقُه فِي الخارج كَمَا أنَّ اللزومَ الذهنيُّ هو كَدِرُ الامرِ الخارجيُّ بحيثُ يلزمُ من تحققِ المُسَمِّى في الذهنِ تحقَّقُه في الذهنِ شرطٌ لأنَّه لوكان اللزومُ النَحارجِيُّ شرطًالَمُ يَتَحَقَّقُ دلالةُ الالتزامِ بدونهِ واللازمُ باطلٌ فالملزومُ مِثْلُهُ أمَّا الـمُـلازَمَةُ فَـلِإِمْتِـنَاع تَحقّقِ المشروطِ بدون الشرطِ وَأَمَّا بُطلانُ اللازمِ فَلَإِنَّ العدمَ كَالْعَمْى يَدُلُّ عَلَى الْمَلَكَةِ كَالْبَصَرِ وَلَالَةُ الالْتَزامِيةِ لأنه عدمُ البصرِ عمّا مِنُ شانِهِ أن يَّكُونَ بِصِيرًامَعَ المُمعاندةِ بينهما في الخارج فان قلتَ البصرُ جزءُ مفهومِ العَمْي فـلايكونُ دلالتُهُ عليه بالالتزام بل بالتَّضَمّنِ فنقول العمى عدمُ البصرِ لاالعدمُ والبصرُ والعدمُ المضافُ إلى البصرِ يكونُ البصرُ خارجًاعنه وإلَّالَاجُتَمَعَ فِي العملي البصرُو

ترجمہ: میں کہتا ہوں: چونکہ دلالت التزامیہ (میں) لفظ کی دلالت اس معنیٰ پر ہوتی ہے، جو معنیٰ موضوع لہ سے خارج ہو،اوراس میں کوئی پوشیدگی نہیں کہ لفظ ( ملزوم ) ہرامر خارج پر دلالت نہیں کرتا،اس لیے لفظ کی امر خارج پر دلالت کے لیے ایک شرط ضروری ہے اوروہ' لزوم ذبئ' ہے یعنی امر خارج لفظ سمی (ملزوم) کواس طرح لازم ہو کہ سمی کے تصور سے اس ( خارج لازم ) کا تصور ضرور ہوجائے، کیونکہ اگر یہ شرط محقق نہ ہوتو لفظ ( ملزوم ) ہے اس ( لازم ) کا سمجھتا ممتنع اور محال ہوگا، لہذا اس ( لازم ) مرلفظ

(مسمی )دالنہیں ہوگا۔

اوراس کی وجہ یہ ہے کہ لفظ کی دلالت معنیٰ پر وضع کے لحاظ سے دوامروں میں سے کسی ایک کی وجہ سے موقی ہے، یا تواس وجہ سے کہ وہ (لفظ)اس (معنیٰ ) کے مقابلے میں موضوع ہے، یااس وجہ سے کہ معنیٰ موضوع لہ کے بیجھنے سے اس (معنیٰ ) کی فہم ضرور ہوجاتی ہے، اور لفظ امر خارج کے لیے تو موضوع ہے نہیں، اب اگروہ اس حالت میں بھی نہ ہو کہ سمی (ملزوم) کے تصور سے اس (امر خارج) کا تصور لازم آ جائے، توامر ٹانی (بھی) نہ ہوگا۔ جائے، توامر ٹانی (بھی) نہ ہوگا۔ الفظ (ملزوم) اس (امر خارج) پردال (بھی) نہ ہوگا۔

اور دلالت التزامی میں لزوم خارجی شرطنہیں ہے، اور وہ (لزوم خارجی) امر خارجی کا اس طرح ہونا کہ خارج میں مسمی (ملزوم) کے تحقق ہے اس (امر خارجی) کا خارج میں ضرور تحقق ہو (پیشر طنہیں ہے) جیسا کہ لزوم وہنی (دلالت التزامیہ میں) شرط ہے، اور وہ (لزوم وہنی) امر خارجی کا اس طرح ہونا کہ وہنی میں مسمی (ملزوم) کے تحقق ہے اس (امر خارجی) کا تحقق ذہن میں ضرور ہو، (گویالزوم وہنی شرط ہو، تو بھراس ہے اور لزوم خارجی شرط ہو، تو بھراس کے بغیر دلالت التزامی محقق نہیں ہوگی، اور لازم باطل ہے تو ملزوم بھی ایسا ہی (باطل) ہوگا ہم حال ملازمت سواس لیے کہ شرط کے بغیر مشروط تحقق نہیں ہوسکتا، رہالا زم کا باطل ہونا، تو وہ اس لیے کہ عدم مثلا ملازمت سواس لیے کہ شرط کے بغیر مشروط تحقق نہیں ہوسکتا، رہالا زم کا باطل ہونا، تو وہ اس لیے کہ عدم مثلا میں ملکہ مثلاً بھر پر دلالت التزامیہ کے طور پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ عمی ( کہتے ہیں) بینائی کا نہ ہونا اس سے جس کی شان بینا ہونا ہو، باوجود کیہ خارج میں ان دونوں (عمی وبھر) کے درمیان منافات ہے۔ ہیں گرتا ہے، کہنا نہیں ہوگی؛ کہنا میں کہنا ہوگی ہوگی ؟

تو ہم کہیں گے کہ''عمی''''عدم بھر'' ہے نہ کہ''عدم''اور''بھر''اوروہ عدم جو''بھر'' کی طرف مضاف ہو، تو بھراس (مضاف یعنی عدم) سے خارج ہوتی ہے(اور خارج پر جو دلالت ہوتی ہے، وہ التزامی ہوتی ہے نہ کہ ممنی )ورنہ عمی (کے مفہوم) میں''بھر''اوراس کا''عدم'' دونوں جمع ہوجا کیں گے۔

### دلالت التزاميه مين 'لزوم زبنی' 'شرط ہے

'' دلالت التزامیہ'' کی تعریف سے بیہ بات واضح ہو چکی ہے کہ کہ دو ایک امر خارج پر دلالت کرتی ہے۔ اس'' امر خارج'' سے ہر امر خارج مراد نہیں ہے، ورنہ تو بیلازم آئے گا کہ ایک لفظ غیر متناہی امور پر دلالت کرتا ہے، جومحال اور ناممکن ہے۔

اور نہ ہی کوئی مخصوص''امر خارج'' مراد ہے، کیونکہ اگر الیا ہو، تو ترجیح بلا مرجح لازم آتی ہے، یہ بھی درست نہیں ہے، اس لیےاس دلالت میں ایک شرط اور قید کی ضرورت ہوئی، جو اس بات کی وضاحت کردے کہ اس

''امرخارج'' سے کونسا'' امرخارج'' مراد ہے اور وہ شرط یہ ہے کہ دلالت التزامیہ میں''لزوم دبخی' ضروری ہے،اس لزوم دبنی کے بغیر دلالت التزامید وجود پذیز نیبیں ہو سکتی، کیونکہ شرط کے بغیر مشروط کا وجودمحال ہوتا ہے۔

# لزوم كى اقسام

لزوم کی دوتشمیں ہیں: (۱) لزوم دینی (۲) لزوم خارجی

لزوم وَ يَى كَاتَعريف : "هو كون الامر الخارج لازما لمسمى اللفظ بحيث يلزم من تصور السمسمى فى الذهن تصوره فيه "لزوم وَ يَى كامطلب بيه وتا به كمام خارج (لازم) لفظ مى (طزوم) كواس طرح لازم بوكه جب ذبن عن عن طروم كاتصور بوبة ساته ساته لازم كاتصور بحي خب ذبن عن عن عن المناوم كاتصور كيا جائة " بعن الله عن عن المناوم كاتصور كيا جائة " بعن الله كاتصور فرورة تا ب -

لزوم خارجی کی تعریف: "و هو کون الامر الخارجی بحیث یلزم من تحقق المسمی فی الخارج تحقق فی الخارج "امرخارج ال طرح بوکه جب خارج می ملزوم کا تحقق بوتوامرخارج کا کمی خارج می خارج

### دلالت التزاميه ميس لزوم ذبني كى شرط كيول

''دلالت التزاميد بيل تروم وجنى شرط بئ'اس كامطلب بيه به كه جب ذبن بيس ملزوم كاتصوركيا جائے، تو اس كے ساتھ ساتھ اس كے لازم كاتصور بھى ضرور آنا چاہيے، اورا گركہيں ايبا ہوكہ طزوم كے تصور فى الذبن سے لازم كا تصور فى الذبن بين بين كرر با، ورنہ طزوم كے تصور سے تصور فى الذبن بين بين كرر با، ورنہ طزوم كے تصور سے اس كا تصور بين بين كرر باتو پھر دلالت التزاميد كا وجود بى نہيں ہو سكا ۔

اس کی وجہ رہے کہ جب کوئی لفظ وضع کے لحاظ سے معنیٰ پر دلالت کرتا ہے تو وہ دوامروں میں سے کسی ایک کی وجہ سے دلالت کرتا ہے:

- (۱) یا تواس وجدے کہوہ لفظ اس معنیٰ کے لیے براہ راست موضوع ہے۔
- (۲) یااس وجه سے کمعنی موضوع له کی مجھ سے ،اس امر خارج کی فیم ضرور ہوجاتی ہے۔

اورلفظ مزوم امرخارج کے لیے مطابقة موضوع بھی نہیں ہے، لبذا اگر مزوم کے تصور سے لازم کا تصور بھی نہ ہو، تو گویا امر ٹانی بھی مختق نہ ہوا تو چر لفظ (مزوم) اس (امرخارج) پر دال نہیں ہوگا، یہی وجہ ہے کہ دلالت (التزامیہ) بھی پھرختق نہیں ہوگا۔

ليكن واقعه بيب كددلالت التزاميه بي لزوم وبني شرط ب يعنى جب ذبن مي ملزوم كالصوركيا جائة واس

کے لازم کا ذہن میں ضرورتصور آتا ہے اور آتا ہی جا ہے ، ورنہ دلالت التزامی چقق نہیں ہو سکتی۔

# لزوم ذہنی کی اقسام

لزوم دبنی کی دونشمیں ہیں:

(۱) اسزوم عقلی: عقل اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ افزوم کے تصور سے امر خارج کا تصور ضرور ہو، جیسے "دعمی" ملزوم ہے اور" بھر" اس کولازم ہے جب عمی کا تصور آتا ہے تو عقل میے کہتی ہے کہ اس کو" بھر" لازم ہے۔ ہے۔

(۲) ..... اسزوم عسوف : عرف تقاضا كرتا ب كه لمزوم ك تصور المارخ كاتصور ضرور موجي جب عرف ميل لفظا " حاتم" بولا جائة الله المائة الله عن عن "جواد" ( سخى ) كاتصور ضرور آتا ہے۔

عام مناطقہ کے نزدیک دلالت التزامیہ میں''لزوم وہی عقل''شرط ہے، جبکہ علاء عربیہ کی نظر میں دلالت التزامیہ میں التزامیہ میں التزامیہ میں التزامیہ میں التزامیہ میں لزوم عقلی وعرفی میں سے کوئی ایک لاعلی التعبین شرط ہے، اور لزوم خارجی کسی کے نزد یک بھی شرط نہیں ہے۔

# لزوم خارجی شرطنہیں

دلالت التزاميد ميں لزوم خارجی شرط نہيں ہے جيسا كه اس ميں'' لزوم ذبنی'' شرط ہے، كيونكه اس كواگر شرط قرار ديا جائة و پھر دلالت التزاميداس كے بغير تحقق نہيں ہوگی۔

لازم یعنی امرخارج کاخارج میں متحقق ہونا، باطل ہے، اس طرح ملزوم بھی باطل ہے۔

ملازمہاں لیے باطل ہے کہ جب ملزوم کے لیے بیشرط قرار دی گئی ہے کہاں کا''امر خارج'' خارج میں ضرور تحقق ہو، تو ملز وم مشروط ہوا،اور قاعدہ بیہ ہے کہ شروط کا وجود شرط کے بغیر نہیں ہوسکتا،لہذا دلالت التزامیہ کا وجود لزوم خارجی کے بغیر تحقق نہیں ہونا چا ہے، حالا نکہ یہاں مشروط یعنی دلالت التزامیہ شرط کے بغیر تحقق ہوتی ہے۔

اورلازم (امرخارج كاخارج ميں مخقق ہونا) اس ليے باطل ہے كہ مثلاً ''عَمَی'' كى دلالت''بھر'' پردلالت التزاميہ ہے، عمی ملزوم ہے اور''بھر'' اس كولازم ہے، ليكن''عمی'' اور''بھر'' كے درميان لزوم خارجی نہيں ہے، بلكہ خارج ميں ان كے درميان منافات ہے، دونوں جمع نہيں ہو سكتے۔

لہذا آپ کا یہ کہنا کہ ملزوم کے خارج میں تحقق ہونے کی صورت میں امر خارج بھی خارج میں ضرور تحقق ہو، میسی خبیں ہے، اس لیے کہ ہم جب عمی (ملزوم) کا تصور کرتے ہیں تو اس کے ساتھ اس کے لازم'' بھر'' کا تصور خارج میں نہیں بلکہ ذہن میں ہوتا ہے، کیونکہ خارج میں تو''عمی'' کے ساتھ اس کا تحقق ہوسکتا ہی نہیں، ان کے درمیان منافات ہے۔ اور لا زم چونکہ باطل ہے،اس لیے جو چیز باطل کوسٹزم ہےوہ بھی باطل ہے،اس لیے امر خارج کا خارج میں محقق ہونا بھی باطل ہے۔

# ''عمی'' کی تعریف

"هو عدم البصر عما من شانه ان يكون بصيرا"

''من شانہ''میں تعیم ہے،اس سے یا تو''من شان مخصہ'' مراد ہے،مطلب بیہوگا کہاس آ دمی کی پہلے تو بینا کی تھی ،کیکن بعد میں کسی وجہ سے اس کی بینائی چلی گئی ،کیکن اس کی شان سے یہ بات ہے کہ وہ بینا ہو۔

یااس سے ''من شان نوعہ'' مراد ہے ،اس کے نوع کی شان سے ہے کہ وہ بینا ہو، جیسے کوئی ماور زاد نا بیما ہو ، لیکن اس کے نوع لینی انسان ہونے کی شان سے ہے کہ وہ بینا ہو۔

یااس سے "منشان جنسہ" مراد ہے،اس کی جنس کی شان سے ہے کہ وہ بینا ہو، جیسے بچھواور چیونی ،ان کی آئیسے نہیں ہوتیں،کینان کی جنس یعنی حیوان کی شان سے ہے کہ وہ بینا ہوں۔

# ''عَی'' کی''بھر'' پر کونبی ولالت ہے

معترض کہتا ہے کہ''عُی'' کی دلالت''بھر'' پرالتزامی نہیں ہے بلکہ تھمنی ہے،اس لیے کہ''عُی'' مرکب ہے اور''بھر''عمی کے مفہوم کا جزء ہے،اس لیے کہ عمی کی تعریف میں کہا:''عدم البھر .....'' اور جزء پر دلالت، دلالت تھمنیہ ہوتی ہے نہ کہ دلالت التزامیہ؟

اس کا جواب یہ ہے کہ''عمی' عدم بھراور بھر کے مجموعہ کانا مہیں ہے، ورنہ تو اجتماع تقیصین لازم آئے گا جو محال ہے، بلکہ''عمی'' کے محرف مضاف ہے (عدم البھر )،لہذا''بھر'''عمی'' کے مفہوم کا جز نہیں ہے تا کہ دلالت تضمنیہ ہو بلکہ''بھر'' اس سے خارج اور اس کو لازم ہے یعیٰ''عمی'' کا تصور''بھر'' کے بغیر نہیں ہوسکتا، ورنہ تو اجتماع تقیصین لازم آئے گا، جو درست نہیں کے بغیر نہیں ہوسکتا، ورنہ تو اجتماع تقیصین لازم آئے گا، جو درست نہیں

پهر 'عدم البصر ''میں مضاف کی دوحیثیتیں ہیں:

(۱) مضاف من حیث الذات: اس میں مضاف الیہ اور اضافت دونوں مضاف سے خارج ہوتے ہیں، یہ یہاں مراذبیں ہے۔

(۲)''مضاف من حیث المضاف:'اس میں صرف مضاف الیہ مضاف سے خارج ہوتا ہے، کیکن اضافت خارج ہوتا ہے، کیکن اضافت خارج نہیں ہوتی، عدم البصر میں یہی حیثیت کار فرما ہے، اس میں بھی''بھر'' مضاف سے''خارج'' ہے اور لفظ کی دلالت'' امر خارج'' پر دلالت التزامیہ ہوتی ہے نہ کہ دلالت تضمنیہ، اس لیے کہا کہ عمی کی دلالت بصر پر دلالت

التزاميہے۔

قال: وَالمطابقةُ لَاتستلزمُ التضمّنَ كما فِي البسائِطِ وأمّا استلزامُهَا الالتزامَ فغيرُ متيقنِ لأنّ وجودَ لازم ذهنيٌ لِكلّ ماهيةٍ يلزّمُ مِنْ تَصورٌهَا تصورُهُ غيرُ معلوم وما قيل إنّ تصور كلّ ماهيةٍ يستلزمُ تصوّراًنها ليست غيرَ ها فممنوعٌ ومِن هذا تبيّن عدمُ استلزامِ التضمنِ الالتزامَ وأمّاهُمَا فَلايُوجَدَانِ إلّامَعَ المُطَابَقَةِ لإستِحَالَةِ وجودِالتابِع مِنْ حيثُ أنه تابعٌ بدونِ المتبوع.

ترجمہ: مطابقی تقیمنی کوستاز منہیں ہے جیسے بسائط میں اور رہامطابقی کا التزامی کوستازم ہونا تو وہ غیریقینی ہے، کیونکہ ہر ماہیت کے لیے ایسے لازم وہ نی کا ہونا کہ ماہیت کے تصور سے اس کا تصور لازم ہو، معلوم نہیں ہے، اور یہ جو کہا گیا کہ ہر ماہیت کا تصور اس تصور کوستازم ہے کہ''اس ماہیت کا غیر نہیں ہے' یہ ممنوع ہے۔

یہیں سے تقسمنی کاالتزامی کوشلزم نہ ہونا ظاہر ہو گیااور تقسمنی والتزامی مطابقی کے بغیر نہیں پائی جا تیں ،اس لیے کہ تابع کا وجود تابع ہونے کی حیثیت ہے متبوع کے بغیر نہیں ہوسکتا۔

اقول: آرادًالمُ صَنَفُ بيانَ نِسَبِ الدلالاتِ الشلْثِ بعضها مع بعض بالإستِلْوَامِ وَعدمه فالمطابقةُ لاتستلزِمُ التضمّنَ أى لَيسَ مَنَى تَحققتِ المطابقةُ تحقيَّةَ التضمّنَ الحجوازِأن يكونَ اللفظُ موضوعًا لِمعنى بسيطٍ فيكونُ دلالتُه عليه مطابقةٌ ولا تَضَمَّنَ ههنا لأنّ المعنى البسيطَ لاجزءَ له وأما استلزِلهُ المُطابقةِ الالتزامَ فغيرُ مُتيقنِ لأنّ الالتزامَ يتوقفُ على أن يكونَ لمعنى اللفظِ لازمٌ بحيثُ يلزمُ من تصورِ المعنى تصورُه وكونُ كلّ ماهيةٍ بحيثُ يُوجَدُ لها لازمٌ كذلك غيرُ معلوم لجوازِأن يكونَ مِن المَاهِيةِ المائلةُ عليها مطابقةٌ ولاالتزام لانتفاءِ شرطه وهو اللزومُ الذّهنِيُّ وزَعَمَ الإمامُ أنَّ لكنَ دلالتُه عليها مطابقةٌ ولاالتزام لانتفاءِ شرطه وهو اللزومُ الذّهنِيُّ وزَعَمَ الإمامُ أنَّ لكنَ دلالتُه عليها مطابقةٌ ولاالتزام لانتفاءِ شرطه وهو اللزومُ الذّهنِيُّ وزَعَمَ الإمامُ أنَّ واقلُه أنه الستُ غيرَها واللفظُ إذا دلَّ على المَلزومِ بالمطابقةِ دلَّ على اللازمِ في التصورِ بالالتزامِ وجوابُهُ أنَّا لانُسلَمُ أن تصورَ كلِّ ماهيةٍ يستلزمُ تصورَ أنها ليستُ غيرَها ومِنُ هذاتينَ عدمُ استلزامِ التضمنِ الالزامَ لأنّه كَمَالَمُ يُعَلَمُ وجودُلازِم ذهني لكلِّ ماهيةٍ مركبةٍ لجوازِأن يكونَ غيرَها ومِنُ هذاتينَ عدمُ استلزامِ التضمنِ الالزامَ الأنّه كَمَالَمُ يُعَلَمُ وجودُلازِم ذهني لكلِّ ماهيةٍ مركبةٍ لجوازِأن يكونَ لكلِّ ماهيةٍ مركبةٍ لجوازِأن يكونَ لِكلِّ ماهيةٍ مركبةٍ لجوازِأن يكونَ لكلٌ ماهيةٍ مركبةٍ لجوازِأن يكونَ

مِنُ الماهِياتِ المركبةِ مَالَايكونُ لَهُ لازِمٌ ذِهني فَاللفظُ الموضوعُ بازائِهِ دالٌ على أجزائه بالتضمنِ دُونَ الالتزام وفي عبارةِ المصنفِ تسامحٌ فإنَّ اللازمَ مِمَّا ذَكرَه ليس تبيّنَ عدمُ استلزام التضمنِ الالتزام بل عدمُ تبيّنِ استلزامِ التضمنِ الالتزامَ والفرق بينهما ظاهرًا وأمّا هُما أى التضمَّنُ والالتزامُ فَمُستَلزِمَانِ لِلمطابقةِ لأنّهما لايوجدانِ إلَّامَعَها لأَ نَّهُمَا تَا بعانِ لها والتابعُ مِنُ حيثُ أنّه تابعٌ لايوجدُ بدونِ المَتبوعِ وإنّما قيد بالحِيثية احترازاعن التابع الاعمّ كالحرارةِ للنارِ فإنّها تابعة للنارِ وقد توجدُ بدونِ المَتبوع الأحمّ كالحرارةِ للنارِ فإنّها تابعة للنارِ وقد توجدُ بدونِ المَتبع المُعلوبُ وفي هذا البيانِ نظرٌ لأنَّ التابع فِي الصغرى إن قُيدَ بالحيثيةِ مَنعَناها وإنُ لم يُقيدُ بها لم يتكرّرِ الحدُّالاوسطُ فَلَمُ يُتبع المطلوبُ ويُمُكِنُ أن يجابَ عنه بأن الحيثيّةَ في الكبري ليست قيدَاللاوسطُ فلم أللاحم فيها فيتكرّرُ الحدُّالاوسطُ نعم اللازمُ من المقدّمتينِ أنَّ التضمنَ مِن حيثُ أنَّه تابعٌ لا يُو جَدُ بدونِ المطابقةِ وهو غيرُ لازم.

ترجمہ، میں کہتا ہوں؛ ماتن دلالات ثلثہ میں بعض کی بعض کے ساتھ استرام وعدم استرام کے کحاظ سے سبتیں بیان کررہے ہیں۔ پس مطابقی تضمنی کوستاز منہیں ہے بینی ایسانہیں ہے کہ جب بھی مطابقی محقق ہوتو تضمنی بھی محقق ہوایں لیے کہ میمکن ہے کہ لفظ محتیٰ بسیط کے لیے موضوع ہولہذا اس پر (صرف) دلالت مطابقی ہوگی نہ کہ تھممنی ، کیونکہ معتیٰ بسیط کا کوئی جزنہیں ہوتا (اور دلالت تھممنیہ کے لیے جزنوی شرط ہے، اور جب پنہیں ہوتو دلالت تھممنی محقق نہیں ہوگی)۔ اور مطابقی کا التزامی کوستاز مہونا غیر بھینی ہوئی التزامی التزامی اس پر موقوف ہے کہ لفظ کے معنیٰ (ملزوم) کے لیے ایسالازم ہوکہ معنیٰ کے تصور سے اس لازم کا تصور ضرور ہواور ہر ماہیت کا اس طرح ہونا کہ اس کے لیے ایسا ہی لازم ہو، نامعلوم ہے، کیونکہ اس کی اجیت کے اس طرح کی کئی چیز کوستازم نہ ہوگی ، کیونکہ اس کی شرط یعنی لزوم ہوئی موضوع ہوگا تو اس پر لفظ کی دلالت مطابقی ہوگی ، اور التزامی نہ ہوگی ، کیونکہ اس کی شرط یعنی لزوم ہوئی منتفی ہے (نہیں یائی جارہی)۔

اورامام رازی نے یہ گمان کیا ہے کہ مطابقی التزامی کوسٹزم ہے،اس لیے کہ ہر ماہیت کا تصوراس کے لوازم میں سے کسی نہ کسی لازم کے تصور کوسٹزم ہوتا ہے اور کم از کم یہ ہے کہ اس ماہیت کا غیر نہیں ہے،اور لفظ جب ملزوم پرمطابقة دلالت کرے گا۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ہم پیشلیم نہیں کرتے کہ ہر ماہیت کا تصور اس بات کے تصور کوسٹزم ہے کہ اس کا غیر نہیں ہے، اس لیے کہ ہم بسااوقات اشیاء کی ماہیوں کا تصور کرتے ہیں اور ہمارے دل میں اس کے غیر کا خیال (تک ) نہیں آتا چہ جائیکہ (اس بات کا تصور آئے کہ )''اس ماہیت کا غیر نہیں ہے'' (جب صرف'' غیر' کا خیال بھی نہیں آتا تو یہ س طرح آئے گا کہ''اس ماہیت کا کوئی غیر نہیں ہے'')

یہیں سے ضمنی کا التزامی کو ستازم نہ ہونا ظاہر ہوگیا، کیونکہ جیسے ہر ماہیت بسیطہ کے لیے لازم وہنی کا ہونا معلوم نہیں سرمات طرح ہر ماہیت ہم کے لیے لازم وہنی کا ہونا بھی معلوم نہیں ہم ماہی ہے۔

معلوم نہیں ہے، ای طرح ہر ماہیت مرکبہ کے لیے لازم زبنی کا ہونا بھی معلوم نہیں ہے، اس لیے کہ یہ ممکن ہے کہ بعض ماہیات مرکبہ ایک ہول کہ ان کا کوئی لازم زبنی نہ ہو، لہذا جولفظ اس کے مقابلے میں موضوع ہوگا، وہ اس کے اجزاء پرتھمنا دلالت کرےگا، نہ کہ بطریق التزام۔

اور ماتن کی عبارت میں تسامح ہے، کیونکہ اس نے جو کچھ ذکر کیا ہے، اس سے تصمنی کا التزامی کو سلزم نہ ہونے کا ظہور لا زم نہیں آتا، بلکہ قسمنی کے التزامی کو سلزم ہونے کے ظہور کا عدم ثابت ہوتا ہے اور ان دونوں میں فرق بالکل ظاہر ہے۔

اوروہ دونوں یعنی تھیمنی والتزامی،مطابقی کوستلزم ہیں، کیونکہ بیددونوں اس کے ساتھ ہی پائی جاتی ہیں، اس لیے کہ بیددونوں تابع ہیں اور تابع اس حیثیت ہے کہ تابع ہے، دہ متبوع کے بغیر نہیں پایا جا تا۔

اور (''التابع من حيث انه تابع'' من ) حيثيت كى قيد'' تابع اعم'' سے احتر از كے كيے لگائى ہے، جيسے حرارت آگ كے بغير بھى بھى پائى جائے ہے، حالانكه حرارت آگ كے بغير بھى بھى پائى جاتى ہے، حالانكه حرارت آگ كے بغير بھى بھى پائى جاتى ہے، حيد دھوپ ميں اور حركت (تيز چلنے اور بھا گنے وغيرہ) ميں ،كين حرارت اس حيثيت سے كه وہ آگ كے تابع ہے، وہ آگ كے ساتھ ہى يائى جاتى ہے۔

اوراس بیان میں نظر ہے،اس واسطے کے جوتا بع صغری میں ہے اگراس کو حیثیت کے ساھ مقید کیا جائے تو ہم اس کوروک ویں گے،اورا گرمقید نہ کیا جائے تو حداوسط کر رنہیں رہتی ،لہذا بیہ فتح مطلوب نہ ہوگ۔ اس کا جواب دیا جاسکتا ہے کہ کری میں ' حیثیت' حداوسط کے لیے قید نہیں ہے، بلکہ اس میں جو تھم ہے، اس کے لیے (قید) ہے،اس لیے حداوسط کررہوجائے گی۔

ہاں دونوں مقدموں سے صرف بدلا زم آتا ہے کہ منی تابع ہونے کی حیثیت سے مطابقی کے بغیر نہیں پائی جاتی ،اور بیمطلوب نہیں ہے اور مطلوب تو یہ ہے کہ منی علی الاطلاق مطابقی کے بغیر نہیں پائی جاتی ، اور بیر دلیل سے ) ثابت نہیں ہورہا۔

### دلالت ثلثہ کے درمیان سبتیں

دلالات ثلثه کے درمیان سبتوں کی چھصور تیں ہوسکتی ہیں:

(۱) دلالت مطابقی کودلالت تقیمنی لا زم ہو۔ (۲) دلالت مطابقی کوالتز امی لا زم ہو۔ (۳) دلالت تقیمنی کو

مطابقی لازم ہو۔ (۳) دلالت التزامی کومطابقی لازم ہو۔ (۵) دلالت تصمنی کوالتزامی لازم ہو۔ (۲) دلالت التزامی کوشمنی لازم ہو۔

ان میں سے پہلی، پانچویں اور چھٹی صورتیں غیر خقق ہیں اور دوسری صورت غیریقینی ہے، اور تیسری اور چوتھی مخقق ہیں۔

# مطابقي تظتمني كوستلزمنهيس

دلالت مطابقی دلالت تھمنی کوستار مہیں ہے، ایسانہیں ہے کہ جہاں مطابقی مخفق ہوتو وہاں تھمنی بھی ضروری خفق ہو، کیونکہ ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک لفظ معنی بسیط کے لیے موضوع ہو، تو یہاں لفظ کی دلالت معنی بسیط پر دلالت مطابقی ہے، کیکن تھمنی نہیں ہے، کیونکہ بسیط کہتے ہی اس کو ہیں جس کا کوئی جزءنہ ہو، جب وہاں اجزاء ہی نہیں، تو پھرا جزاء پر دلالت کسے ہوگی، دلالت تھمنی نہیں ہوگی جیسے لفظ 'اللہ'' کی دلالت اپنے معنی پر دلالت مطابقی ہے، کیکن چونکہ اس کا کوئی جز نہیں ہے، اس لیے تھمنی نہیں ہے۔ لفظ 'اللہ'' کی دلالت اپنے معنی پر دلالت مطابقی ہے، کیکن چونکہ اس کا کوئی جز نہیں ہے، اس لیے تھمنی نہیں ہے۔ ماشر منہیں ہوگی، جو بے کہ مطابقی تھمنی کو بھی مستر منہیں ہوگی، جو بے جب معنی مرکب ہو۔ اس لیے مستر منہیں ہوگی، جو بے بیتے جب معنی مرکب ہو۔ اس لیے شارح نے ''ای لیس متی ۔۔۔۔'' ای لیس متی ۔۔۔'' ای لیس متی ۔۔۔'' ای لیس متی ۔۔۔'' ای لیس متی ۔۔۔'' ای لیس متی دفعہ مطابقی تھمنی کوستر م ہوتی ہے، جیسے جب ملکہ اس کا عکس سلب جزئی مراد ہے، جس کا مطلب ہے ہوا کہ بعض دفعہ مطابقی تھمنی کوستر م ہوسکتی ہے۔

# مطابقی کاالتزامی کوسترم ہوناغیریقینی ہے

دلالت مطابقی کا التزامی کوستارم ہونا غیریقینی ہے، کیونکہ یقینی تو اس وقت ہوکہ جب معنیٰ کے لیے کوئی ایسا لازم ہوکہ اس معنیٰ کے تھے کہ بھی تصور ہوجائے، اور ہر ماہیت کے لیے اس میم کالازم ہونامعلوم نہیں ہے، اور نہ بی ضروری ہے، اس لیے کہ بعض ماہیات الی ہو گئی ہیں کہ ان کا کوئی لازم ہی نہ ہو، یہی وجہ ہے کہ پھر لفظ کی دلالت ماہیت پرصرف مطابقی ہوگی، دلالت التزامی نہیں ہوگی، کیونکہ اس کے لیے لزوم زبی شرط ہے، اور ان ماہیات کا تو کوئی لازم بی نہیں ہے، چہ جا بھکان کے تصور سے لازم کا تصور آئے، اس حقیقت کے پیش نظر ہے کہا گیا کہ مطابقی کا التزامی کوستازم ہونا، کوئی یقنی اور قطعی بات نہیں ہے۔

# لازم كى اقسام

لازم کی جارتشمیں ہیں:

(۱) لازم بين بالمعنى الاخص: وه لازم جس كاتصور ملزوم كےتصور سے ضرور ہو، جيے "عى" كےتصور سے لازم

لینی 'بھر'' کاتصور ضرور آتاہے۔

- (۳) لازم بین بالمعنی الاعم: وهلازم جس میں لازم، ملزوم اورنبت کے تصور سے لزوم بالجزم حاصل ہوجائے، جیسے اربعہ کے لیے زوجیت (جفت ہونا) اس لیے کے عقل اربعہ، زوجیت اورنبیت زوجیت کے تصور کے بعد جزما ہے گئاتی ہے کہ' جفت ہونا چارکولازم''ہے۔
- (٣) لازم غیربین بالمعنی الاعم: وه لازم جس میں لازم، ملزوم اورنست کے تصور سے لڑوم بالجزم حاصل نہ ہو، بلکہ کی اوردلیل کی ضرورت پڑے جیسے "المعالم " ملزوم ہے اور "حادث" اس کولازم ہے، ان دوثوں اوران کے درمیان نسبت کے تصور سے لڑوم بالجزم حاصل نہیں ہوتا بلکہ ایک اور دلیل کی ضرورت پڑتی ہے، وہ یہ کہ "المعالم متغیر و کل متغیر حادث" متیجہ: فالعالم حادث"۔

### امام رازی کا" زعم"

امام رازی کا خیال بیہ ہے کہ دلالت مطابقی ، دلالت التزامی کوشتزم ہے، اور دلیل میں بیفر ماتے ہیں کہ ہر ماہیت کے لیے ایک لازم بین ضرور ہوتا ہے اوراگراس ماہیت کانفس الامر میں اور کوئی لازم نہ بھی ہو، تو کم از کم اس ماہیت کو''لیس غیرھا'' ضرور لازم ہوتا ہے بینی بیلازم کہ''اس ماہیت کا کوئی غیرنہیں ہے''لہذا ملزوم اس لازم پر دلالت کرےگا، اس لیے دلالت مطابقی التزامی کوشتازم ہے، مطابقی اس کے بغیرنہیں پائی جاسکتی" ہے۔ ذا ہے۔ و

امام رازی اپنے اس نظریہ میں متفرد ہیں، جمہور مناطقہ کا بیقول نہیں ہے، مناطقہ کے نزدیک دلالت التزامیہ کے لیےلازم بین بالمعنیٰ الاخص ضروری ہے۔

جواب کی مزیر تفصیل یہ ہے کہ امام صاحب نے جو ہر ماہیت کے لیے''لازم بین' ضروری قرار دیا ہے، اس سے کیا مراد ہے، لازم بین بالمعنیٰ الاخص یا بالمعنیٰ الاعما گرتواول مراد ہے کہ ہر ماہیت (ملزوم) کے تصور سے اس کے لازم کا تصور ضرور ہوتا ہے اورا گرنفس الا مریس بالفرض اس کا اور کوئی لازم نہ ہو، تو کم از کم بیتواس کا لازم ہوتا ہے کہ''اس ماہیت کا کوئی غیرنہیں ہے'' اس لیے جب لفظ کی دلالت ماہیت (ملزوم) پر ہوگی تو اس کے لازم پر بھی ضرور ہوگی ، اورنہیں تو کم از کم''لیس غیرھا'' پر تو ضرور ہوگی ، اس وجہ سے دلالت مطابقی التزامی کو ستازم ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ ہم یہ سلیم نہیں کرتے کہ ہر ماہیت کے لیے کوئی نہ کوئی لازم ضرور ہوتا ہے، اور نہیں تو ''لیس غیرھا''اس کو ضرور لازم ہوتا ہے، کیونکہ ہم بہت ی اشیاء کی ماہیت اور تھا نق کا تصور کرتے ہیں، ہمارے ذہن ہیں ان کے تصور کے وقت ان کے''غیر'' کا بالکل خیال تک نہیں آتا، چہ جائیکہ بی خیال آئے کہ''اس ماہیت کاغیر نہیں ہے' جیسے جب ہم انسان کا تصور کرتے ہیں ، تو اس کے لازم کی طرف بالکل ذہن متوجنہیں ہوتا ، جب لازم کی طرف نہیں جاتا ، توایک ماہیت کے غیریالیس غیرها کی طرف کیسے ذہن متوجہ ہوسکتا ہے۔

اس کیے بیکہنا کہ چونکہ ہر ماہیت کسی نہ کسی لازم کو ضرور مستازم ہوتی ہے،اس بناء پر دلالت مطابقی التزامی کوستازم ہے، درست نہیں ہے۔

اوراگرامام صاحب کی مراد' لازم بین' سے لازم بین بالمعنی الاعم ہے کہ ملزوم، لازم، اورنسبت کے تصور سے ازم بالاعم ہے کہ ملزوم، لازم، اورنسبت کے تصور سے الزوم بالجزم ہو جائے ، تو بیکلیہ بمیں تسلیم ہے، کیکن دلالت التزامی کے لیے بیکا فی نہیں ہے، کیونکہ دلالت التزامی کے لیے لازم بین بالمعنی الاخص نہیں کے لیے لازم بین بالمعنی الاخص نہیں ہے بلکہ لازم بین بالمعنی الاخص نہیں ہے بلکہ لازم بین بالمعنی الاغم ہے، جس میں لازم و ملزوم اورنسبت کے تصور سے لزوم بالجزم ہوتا ہے، اور بید دلالت التزامی کے لیے کافی نہیں ہے۔

اور چونکہ ہر ماہیت کالازم ذہنی ہے یانہیں ،اس کاعلم نہیں ہے،اس لیے بیٹابت ہوگیا کہ دلالت مطابقی کا التزامی کوشکزم ہونا غیر بیٹنی ہے، قطعی نہیں ہے۔

# تصمنی التزامی کوستلزم نہیں ہے

اقبل دلالت مطابقی کے التزامی کوستزم نہ ہونے ہے یہ بات بھی ظاہر ہوگئی کہ ''قصمنی بھی التزامی کوستزم نہیں ہے'' ایسانہیں کہ جہاں تصمنی حقق ہوو ہاں التزامی بھی ضروری پائی جائے ، کیونکہ جس طرح ہر ماہیت بسیط کے لیے اللہ اللہ وہ نی کا وجود معلوم نہیں ہوں اس لیے کہ لیے لازم وہ نی کا وجود معلوم نہیں ہے، اس لیے کہ ایسا ہوسکتا ہے کہ بعض ماہیات مرکبہ ایسی ہول کہ ان کا کوئی لازم ہی نہ ہو، ایسی صورت میں لفظ کی دلالت اس ماہیت کا جزاء پر تو ہوگی لینی دلالت الترامید حقق نہیں ہوگی ، کیونکہ اس کے دلالت الترامید حقق نہیں ہوگی ، کیونکہ اس کے لیے لازم وہ نی شرط ہے، جس کا وجود یہاں مفقو دہے۔

# ماتن كى عبارت مين تسامح

ماتن نے کہا'' ومن هذا تبین عدم انتلزام القعمن الالتزام'' (اوراس سے همنی کاالتزامی کوستلزم نہ ہونا ظاہر گیا)۔

شارح فرماتے ہیں کہ ماتن کی ندکورہ عبارت میں تسامح ہے، کیونکہ جو کچھ ماتن نے کہا (تبین عدم استلزام)
وہ دلیل سے مفہوم نہیں ہورہا، بلکہ دلیل سے بچھ آرہا ہے: عدم تبین استلزام (تقعمنی کا التزامی کوستلزم ہونا ظاہر نہیں
ہے)۔ دونوں میں فرق بالکل واضح ہے پہلے (ماتن کے قول) میں ظہور عدم ہے یعنی تقعمنی کا التزامی کوستلزم 'ونہوتا' ظاہر' ہے۔ ادر دوسرے میں جو دلیل سے مفہوم ہورہا ہے، عدم ظہور ہے یعنی تقعمنی کا التزامی کوستلزم ہونا، ظاہر نہیں''

ہے۔وہاں' نہ ہونا ظاہر ہے' اور یہاں' ہونا ظاہر نہیں' ہے۔دلیل ہے' ظہور عدم' ٹابت نہیں ہور ہا، بلکہ دلیل سے
' عدم ظہور' مفہوم ہور ہا ہے۔ یہ دلیل سے اس طرح سجھ آ رہا ہے کہ ماتن نے کہا کہ جس طرح ہر ماہیت بسیطہ کے
لیے لازم ذبنی کا وجود معلوم نہیں ہے، اس طرح ہر ماہیت مرکبہ کے لیے لازم ذبنی کا وجود بھی معلوم نہیں ہے، اس میں
ساری دلیل کا مدار' عدم علم' پر ہے، یعنی معلوم نہیں ہے، اور مسلمہ حقیقت ہے کہ عدم علم علم (ظہور) بالعدم کو ستاز منہیں
ہوتا، اگر کسی کو ایک چیز کاعلم نہیں ہے، تو اس سے بیٹابت نہیں ہوتا کہ وہ چیز سرے سے موجود ہی نہیں ہے، لہذا جب
دلیل کا وارو مدار' عدم علم' پر ہے، تو اس سے علم بالعدم یعنی ظہور عدم ٹابت نہیں ہوتا، کہ یوں کہا جائے'' تصمی کا
التزامی کو ستاز م نہ ہونا ظاہر ہوگیا''

ہاں ماتن کا قول: تبین عدم استزام .....اس وقت بالکل بجا ہوتا، جب دلیل میں قطعی تھم لگایا جاتا کہ جس طرح ہر'' ماہیت بسیطہ کے لیے بھی قطعا کوئی لا زم نہیں طرح ہر'' ماہیت سیطہ کے لیے بھی قطعا کوئی لا زم نہیں ہے' اس طرح ہر ماہیت مرکبہ کے لیے بھی قطعا کوئی لا زم نہیں ، ہے ، حالا نکہ دلیل میں ایساقطعی تھم نہیں لگایا گیا ، بلکہ اس دلیل کا دارومدار' عدم علم' پر رکھا گیا ہے، گویا ظہور عدم نہیں ، بلکہ عدم ظہور دلیل سے مفہوم ہور ہا ہے۔

# التزامی تھمنی کوستلزم نہیں ہے

ولالت التزامی ولالت تقیمنی توستزم نہیں ہے، ایبانہیں ہے کہ جہاں التزامی ہو، وہاں تقیمنی بھی ضرور ہو،
کیونکہ اس بات کا امکان ہے کہ لفظ ماہیت بسیطہ کے لیے موضوع ہو، اور اس کا ایک لازم ذبنی بھی ہو، تو یہاں ولالت التزامی تو ہوگی، کین ولالت المسمنی نہیں ہوگی، اس لیے کہ ماہیت بسیطہ ہے، اس کا کوئی جز نہیں ہے، تا کہ تھمنا ولالت ہو، اس صورت کوشارح نے بھی ذکر نہیں کیا۔

### دونول تا بع ہیں

دلالت تقمنی اورالتزامی،مطابقی کوستزم ہیں، کیونکہ بیمطابقی کے بغیر وجود پذیر نہیں ہوسکتیں،اس لیے کہ بید دونوں تابع ہیں،اور دلالت مطابقی ان کے لیے متبوع ہے اور تابع اس حیثیت سے کہ وہ تابع ہے،متبوع کے بغیر موجود نہیں ہوسکتا،اس لیے بید دنوں بھی متابعت کی وجہ سے مطابقی کوستزم ہیں۔

### حيثيت كى قيد

ماتن نے کہا: والتا بع من حیث انہ تا بع .....

شارح فرماتے ہیں کہ' حیثیت' کی قیدسے' تالع اعم' سے احر از مقصود ہے کہ جس میں تابع بااوقات این متبوع کے بغیر بھی پایا جا تا ہے، جیسے حرارت آگ کے تابع ہے، بیتا بع اعم ہے، یہی وجہ ہے کہ حرارت کا حصول

# وفى هذاالبيان نظر

اس بیان میں نظریہ ہے کہ آپ نے دلیل میں جوتف نی ذکر کیا ہے، اس کے مغری میں ''حیثیت'' کی قیر نہیں ہے، اور کبری میں یہ قید موجود ہے، ہم دلیل میں صرف ایک دلالت مثلاً الترامی کو مغری میں رکھ کر آپ کا تفنیہ پیش کرتے ہیں: الالتزام تبابع للمطابقة و التابع من حیث انه تابع لا یو جد بدون المتبوع ہم یہ کہتے ہیں کہ آپ اگر مغری کو حیثیت کی قید کے ساتھ مقید کر کے یوں کہیں: الالتزام تبابع من حیث انه تابع کہتے ہیں کہ آپ الرائے ہیں کرتے ، اس لیے کہ اس صورت میں خرابی یہ لازم آربی ہے کہ تہ ضمنی یا الترامی گویا تابع کانفس مفہوم ہیں، حالانکہ یفس مفہوم نہیں ہیں بلکہ مقمی ہویا الترامی، یہ تابع کے افراد میں سے ہیں۔ اور اگر آپ مغری کو اس قید کے ساتھ مقید نہیں ہوگا ، کیونکہ نتیجہ آپ کہ اس تھو کہ کونکہ نتیجہ کے لیے حداو سط کا صغری اور کبری میں بعید نہ کور ہونا ضروری ہوتا ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ اس کا جواب بھی دیا جاسکتا ہے کہ کبری میں'' حیثیت'' کام تعلق محکوم بہ (خبر ) کے ساتھ ہے، نہ کر محکوم علیہ کے ساتھ موتا، تب خرابی لازم آتی، چنانچ اس تقدیر پر کبری کی عبارت یوں ہوجائے گی: والت ابع لا یو جد من حیث انه تابع بدون المتبوع ۔ کیکن اس جواب کو شراح مناطقہ نے غلط قرار دیا ہے۔

### مطلوب ثابت نهيس موا

شارح فرماتے ہیں کہ دعوی اور مطلوب سے تھا کہ ضمنی اور التزامی مطلقاً مطابقی کے بغیر نہیں پائی جا تیں، سے
ایک عام مطلوب اور دعویٰ ہے اور دلیل خاص دے رہے ہیں کہ شمنی یا التزامی، اس حیثیت سے کہ تا بع ہیں، مطابقی
کے بغیر نہیں پائی جا تیں، دلیل کے مقدمتیں سے یہی ثابت ہور ہا ہے، حالا تکہ دلیل سے اس بات کو ثابت کرنا جا ہے
تھا کہ یہ دونوں مطلقاً مطابقی کے بغیر وجود پذیر نہیں ہو سکتیں۔

قَالَ: وَالدَّالُ بِالمُطَابِقَةِ إِن قُصِدَ بجزئه الدلالةُ على جزءِ معناهُ فهو المركبُ كَرَامِي الحجارةِ وإلافهو المفردُ.

تر جمہ: اوروہ لفظ جومعنی پرمطابقة دلالت کرتا ہے، اگراس کے جزء سے اس کے معنیٰ کے جزء پردلالت مقصود ہو، تو وہ مرکب ہے جیسے را می المحجارة ورندوہ مفرد ہے۔

**أَقَهِ لُ**: اللَّفظُ الدالُ على المعنى بالمُطابِقة إمَّا أن يُقُصَدَ بَجزِء منه الدلالةُ على جزءِ معناه أولًا يُقُصَدَ فإنُ قُصِدَ بجزءِ منه الدلالةُ على جزءِ معناه فهو المركبُ كرامِي الحجارية فإنّ الرامِي مقصودٌ منه الدلالة على رَمي منسوبِ إلى موضوع مَّا والحجارةُ مقصودٌ منه الدلالة اللفظُ على الجسم المعيّنُ ومجموعُ المَعْنَيْنِ معنى رَامِي الحجارةِ فَلا بدَّان يكونَ اللفظُ جزءُ وأن يكونَ لجزئهِ دلالةٌ على معنى وأن يكونَ ذلك المعنى جزءَ المعنى المقصودِ من اللفظِ وأن يكونَ دلالةُ جزءِ اللفظِ على حزء معنى المقصود مقصودة فيَحرُ جُعن الحدَّمَالايكونُ له جزءٌ كهمزةِ الاستهام ومايكو نُ له جبزءٌ لكن لآدلالةَ له على معنّى كزيدِ ومايكو نُ له جزءٌ دالّ عبلي السمعني لكنّ ذلك المعنى لايكونُ جزءَ المعنى المقصودِ كعبُدِ اللهِ عَلمًا فإنَّ له جنوءً كعبيدٍ دالَّاعلى معنَّى وهو العُبوديةُ لكنّه ليسَ جزءَ المعنى المَقصودِ أي الـذاتِ المشخّصة وما يكونُ له جزءٌ دالٌ على جزءِ المعنى المقصودِ ولكن لا يكونُ دلالتُهُ مـقـصـودةً كالحيوان الناطق إذا سُمّي به شخصٌ إنسانيٌ فإنَّ معناهُ ح الماهيةُ الانسانية مع التشخص فالماهية الانسانية مَجموعُ مَفهومَي الحيوان والناطق فالحيوانُ مثلاالذي هو جزءُ اللفظ دالُّ على جزءِ المعنى المقصودِ الذي هو الشخصُ الانسانيُّ لانَّه دالٌ على مفهوم الحيوانِ ومفهومُ الحيوانِ جُزَّءُ الماهيةِ الانسانيّة وهي جزءُ معنى اللفظِ المقصودِ لكنّ دلالة الحيوان على مَفهومِه ليست بمقصودة في حال العَلَمِيّة بل ليس المقصودُ من الحيوان الناطق إلّا الذاتَ

وإلاَّ أى وإن لم يُقُصَدُ بجُزُءٍ منه الدلالةُ على جزءِ معناه فهو المفردُ سواءٌ لم يكن له جزءٌ أوكان له جزءٌ دالٌ على معنى ولايكونُ دلك المعنى ولايكونُ ذلك المعنى المقصودِ من اللفظِ كعبدِاللهِ أو كان له جزءٌ دالٌ على جزءِ المعنى المقصودِ من اللفظِ كعبدِاللهِ أو كان له جزءٌ دالٌ على جزءِ المعنى المقصودِ لكن لم يكن دلالتُه مقصودةً فَحَدُّالمفردِيتناولُ الا الفاظ الا ربعة

فإن قلتَ المفردُ مقدمٌ على المركبِ طبعًا فَلِمَ أخَرَهُ وضعًا ومُخالفةُ الوضعِ الطبعَ في قُورةِ الخطاءِ عندالمُحَصِّلِيُنَ فنقولُ لِلْمُفْرَدِو المركبِ اعتباران أحدُ هما بحسبِ الذاتِ وهو ما صَدَق عليه المفردُ من زيدٍ و عمروٍ وغيرِ هما و تَانيهما بحسبِ المفهوم وهو ما وُضِعَ اللفظُ بِإزائِهِ كالكاتبِ مثلًا فإنَّ له مفهومًا وهو شيءٌ له الكتابةُ وذاتًا وهو ما صَدَق عليه الكاتبُ من افرادِالإنسانِ فان عَنيْتُمُ بقولِكم المفردُ مُقدمٌ على المركبِ فَمُسَلَّمٌ ولكنَ تاخيرَه على المركبِ فَمُسَلَّمٌ ولكنَ تاخيرَه ههنا في التعريفِ والتعريفُ ليس بحسبِ الذاتِ بل بِحَسُبِ المفهومِ وإن عنيتم أنَ مفهومَ المفردِ مقدمٌ على مفهوم المركبِ فهو ممنوعٌ فإنّ القيودَ في مفهوم المركبِ وجوديةٌ وفي مفهوم المفردِ عَلَمِيَّةٌ والوجودُ فِي التصورِ سابقٌ على العدم فلذا أخرَ المفردَ في التعريفِ وقدّمهُ في الاقسام والاحكام الأنها بحسبِ الذاتِ .

وإنّه ما اعتبر في المَقُسم دلالة المَطابقة لاالتضمّن والالتزام لأنّ المعتبر في تركيبِ اللفظ وإفراده دلالة جزء معناه المُطابقيّ وعدم دلالته عليه لا دلالة جزء معلى جزء معناه المُطابقيّ وعدم دلالته عليه فإنّه لو أعتبر التضمن وعلى جزء معناه التضمني أو الالتزاميّ وعدم دلالته عليه فإنّه لو أعتبر التضمن والالتزامُ في التركيب والافراد لزم أن يكونَ اللفظ المركبُ من لفظينِ موضوعينِ له معني التضمنيّ إذلا جزء للمعنى التضمنيّ إذلا جزء لله وأن يكونَ اللفظ المركبُ من لفظينِ الموضوع بازاء معنى له لازمٌ ذهنيّ بسيطٌ مفردًا لأن شيئًا من جزئي اللَّفظ لادلالة له على جزء المعنى الالتزاميّ

وفيه نَظَرٌ لأنّ غاية مافى البابِ أن يكونَ اللفظُ بالقياسِ إلى المعنى المطابقيّ مركبًا وبالقياسِ إلى المعنى التضمنيّ او الالتزاميّ مفردًا ولما جَازَأن يكونَ اللفظُ باعتبارِ مَعُنيَيْنِ مطابِقَيْنِ مفردًا ومركبًا كما في عبدِاللهِ لأنَّ مدلولَه المطابقيَّ قبلَ العَلَمِيَّةِ يكونُ مركبًا وبعدَها يكونُ مفردًافَلِمَ لا يجوزُ ذالك باعتبارِ المعنى العطابقيّ ولمعنى التضمنيّ أو الالتزاميّ فالأولى أن يقال الافرادُ والتركيبُ بالنسبةِ إلى المعنى التضمنيّ أو الالتزاميّ لا يَتَحقَّقُ إلا إذَاتَحقَّقَ بِالنَّسُبةِ إلى المعنى المطابقيّ المطابقيّ أو الالتزاميّ لا يَتَحقَّقُ اللهُ إذَاتَحقَّقَ بالنَّسُبةِ إلى المعنى المطابقيّ معناهُ المعنى التضمنيّ دلّ على جزءِ المعنى التضمنيّ دلّ على جزءِ معناه الالتزام فلا يُترَام فقد دلّ وأما في الالتزام فلا يترا في المطابقة وقد وأما في المطابقة المعنى المطابقة المعنى المطابقة وقد على جزء المعنى المطابقة المنابق المعنى المطابقة المنابق المعنى المطابقة المنابق المعنى المطابقة المنابق المنابق المطابقة المنابق المعنى المطابقة المنابق المعنى المطابقة المنابق المنابق المطابقة المنابق ا

الافرادِ والتركيبِ بالمطابقةِ إلاأنّ هذاالوجهَ يُفِينُهُ أُوْلَوِيَّةَ اعتبارِ المطابقةِ في القسمةِ والوجهُ الأوّلُ إنْ تَمَّ يُفِينُهُ وجوبُ اعتبارِ المُطابقةِ في القسمةِ.

ترجمہ: وہ لفظ جومعنیٰ پرمطابقة دال ہو،اس کے جزء سے اس کے معنیٰ کے جزء پر دلالت کا ارادہ کیا جائے گا، یا ارادہ کیا گیا، تو جائے گا، گراس کے جزء سے اس کے معنیٰ کے جزء پر دلالت کا ارادہ کیا گیا، تو وہ مرکب ہے، جیسے رامی المجارۃ (پھر پھر پھینکنے والا) کیونکہ'' رامی'' سے اس رمی پر دلالت مقصود ہے، جو کسی موضوع (وہ ذات جس کے ساتھ وہ رمی قائم ہو سکے) کی طرف منسوب ہواور'' حجارہ'' سے جسم معین پر دلالت مقصود ہے، اور دونوں معنوں کا مجموعہ'' رامی المجارۃ'' کامعنیٰ ہے۔

اس لیے ضروری ہے کہ لفظ کا کوئی جزء ہو، اور اس جزء کی معنی پردلالت ہو، اور یہ کہ وہ معنی لفظ کے معنی مقصود کا جزء ہو، اور یہ کہ جزء لفظ کی دلالت معنی مقصود کے جزء پر مقصود ہو، پس تعریف سے وہ نکل جائے گا، جس کا کوئی جزء بی نہ ہوجیسے ہمزہ استفہام، یا اس کا جزء تو ہولیکن اس کی معنی پردلالت نہ ہو، جیسے زید، اور جس کا معنی پردلالت کرنے والا جزء ہو، کیکن وہ معنی مقصود کا جزء نہ ہو، جیسے عبداللہ علم ہونے کی حالت میں، کیونکہ اس کا جزء مثلاً ' عبد' معنی عبود بت پردال ہے، کیکن معنی مقصود لعنی وات مشخصہ کا جزء نہیں ہے، اور وہ لفظ جس کا وہ جزء ہو جو معنی مقصود کے جزء پردلالت کررہا ہو، کین یہ دلالت مقصود نہ ہوجیسے ' جبوان ناطق' جب کہ وہ کسی انسان کا نام رکھ دیا جائے ، کیونکہ اس وقت اس کا معنی ماہیت انسانی عبود ہے، دلالت مقصود نہ ہوجی کا مجبوعہ ہے، اور ماہیت انسانی عبود کی مقصود نہ ہو ہو کا جزء ہے، اور چوان ناطق کی کرتا ہے، اور حیوان کا مفہوم '' ماہیت انسانی کے جزء پردال ہے، کیونکہ یہ حیوان کے مفہوم کر دلالت کرتا ہے، اور حیوان کا مفہوم '' ماہیت انسانی' کا جزء ہے، اور کیونکہ یہ حیوان کے مفہوم کر دلالت کرتا ہے، اور حیوان کی دلالت اس کے مفہوم پر علیت کی حالت میں مقصود ماہیت انسانی معنی مقصود کے۔ ایکن حیوان کی دلالت اس کے مفہوم پر علیت کی حالت میں مقصود ہیں۔ ماہیت انسانیہ مقصود ہے۔ ماہیت انسانیہ عنی مقصود کے۔ ایکن حیوان کی دلالت اس کے مفہوم پر علیت کی حالت میں مقصود ہوں ناطق سے (علیت کی حالت میں) صرف '' ذات مشخصہ میں مقصود ہے۔

اورا گرجز ءلفظ سے اس کے معنیٰ کے جزء پر دلالت کا قصد نہ کیا جائے تو وہ مفرد ہے، خواہ اس کا (سر سے ) جزء ہی نہ ہو، یا جزء تو ہو، کیکن معنیٰ پر دلالت نہ کرتا ہو، یا معنیٰ پر دلالت کرنے والا جزء ہو، مگریہ معنیٰ مقصود کا جزء نہ ہو، جیسے عبداللہ، یا اس کا معنیٰ مقصود پر دلالت کرنے والا جزء ہو، کیکن اس کی دلالت مقصود نہ ہو، پس مفرد کی تعریف جیاروں طرح کے الفاظ کوشامل ہے۔

اگرآپ بیہ بیں کہ مفر دمرکب پر طبعًا مقدم ہے، پھراس کو ماتن نے ذکر میں موخر کیوں کیا، جبکہ وضع کی طبع سے خالفت محصلین کے نزویک غلطی کے درجہ میں ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ مفر داور مرکب میں دواعتبار ہیں، ایک ذات کا اعتبار، اور بیدہ ہوتا ہے، جس پر مفر دصادت آتا ہے زید، عمر و وغیرہ سے، اور ایک مفہوم کا اعتبار، وہ بیے کہ جس کے مقاطعے میں لفظ وضع کیا جائے، جیسے مثلاً ''کا تب' ہے، کیونکہ اس

کا ایک مغہوم ہے لیعنی وہ چیز جس کے لیے کتابت ثابت ہے،اور (کا تب کی) ایک ذات ہے،جس پر کا تب صادق آتا ہے انسان کے افراد میں ہے۔

اب اگرآپ کی مفرد کے مرکب پرطبعًا مقدم ہونے سے مرادیہ ہے کہ ذات مفرد، ذات مرکب پرمقدم ہونے سے مرادیہ ہے کہ ذات کے اعتبار سے نہیں بلکہ مفہوم کے اعتبار سے نہیں بلکہ مفہوم کے اعتبار سے ہے۔

ادراگراس سے آپ کی مرادیہ ہے کہ مفرد کامفہوم مرکب کے مفہوم پر مقدم ہے، تو یہ منوع ہے، اس لیے کہ مرکب کے مفہوم میں اور وجود عدم پر (چونکہ)
تصور میں مقدم ہے، اس لیے مفرد کی تعریف میں موخر کیا، اور مفرد کو اقسام واحکام میں مقدم کیا، کیونکہ اقسام واحکام بحسب الذات ہیں۔

اور مقسم میں دلالت مطابقی کا اعتبار کیا ہے نہ کھی اور التزامی کا، کیونکہ لفظ کے مرکب اور مفرد ہونے میں لفظ کے جزء کا اس کے معنیٰ مطابقی کے جزء پر دلالت کرنا یا نہ کرنا معتبر ہے، نہ کہ لفظ کے جزء کا اس کے حتیٰ شمنی یا التزامی کے جزء پر دلالت کرنا یا نہ کرنا ،اس لیے کہ اگر ترکیب وافراد میں تقسمن والتزام کا اعتبار کیا جائے ، تو اس لفظ کا، جو ایسے دولفظوں سے مرکب ہو، جو دو بسیط معنیٰ کے لیے موضوع ہوں، مفرد ہونالازم آئے گا، اس وجہ سے کہ جزء لفظ کی معنیٰ شمنی کے جزء پر دلالت نہیں ہور ہی، کیونکہ اس کا مفرد ہونالازم آئے گا، کہ وہ لفظ کی جزء کہ دور لفظوں سے مرکب ہو، اور ایے معنیٰ کے مقابلے میں موضوع ہو، جس کا لازم آئے گا) کہ وہ لفظ، جو دولفظوں سے مرکب ہو، اور ایے معنیٰ کے مقابلے میں موضوع ہو، جس کا لازم ذبی بسیط ہو، اس کا مفرد ہونالازم آئے گا، کیونکہ لفظ کے جزء پر دلالت نہیں ہو، آئی التزامی کے جزء پر دلالت نہیں ہے، اور اس (دلیل میں جو قسم میں مطابقی کے مقابل کی قطاع کا معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے مفرد اور مرکب ہونا کیوں ممکن ہے، جسے لفظ عبداللہ میں ہو، اس لیے کہ آس کا مدلول مطابقی علیہ سے، اس لیے کہ آس کا مدلول مطابقی علیہ سے، اس کے کہ آس کا مدلول مطابقی علیہ سے، اس کے کہ آس کا مدلول التزامی کے اعتبار سے مفرد اور مرکب ہونا کیوں ممکن نہیں ہو، چولفظ کے معنیٰ مطابقی کا تعمیٰ اور الترامی کے اعتبار سے مفرد دور کر بو ایکوں کہ میں کہ التزامی کے اعتبار سے مفرد دور مرکب ہونا کیوں ممکن نہیں ہو؛

اس لیے بہتر بیہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ افرادادرتر کیب تھیمنی اورالتزامی معنی کے اعتبار سے تحقق نہیں ہو سکتے ، گراسی وقت جب معنی مطابقی کے لحاظ سے محقق ہوں تھیمنی میں تو اس لیے کہ جب جزء لفظ معنی تھیمنی معنی تھیمنی کے جزء پر بھی دلالت کرے گا، کیونکہ معنی تھیمنی معنی مطابقی کے جزء پر بھی دلالت کرے گا، کیونکہ معنی تھیمنی معنی مطابقی کا جزء ہوتا ہے۔

اورالتزامی میں اس کیے کہ جب جزء لفظ معنیٰ التزامی کے جزء پر بالالتزام ولالت کرے گا، تو وہ معنیٰ مطابقی کے بنیرنہیں ہوسکتا۔ مطابقی کے بنیرنہیں ہوسکتا۔

اور بھی افرادوتر کیب کاتحقق معنی مطابقی کے اعتبار ہے ہوتا ہے، نہ کہ عنی تھمنی یا التزامی کے لحاظ ہے، جسے ندکورہ دونوں مثالوں میں،اس بناء پرافراداورتر کیب کی تقسیم کومطابقی کے ساتھ خاص کیا ہے، مگریہ وجہ تقسیم میں مطابقی کے اعتبار کی،اولویت کے لیے مفید ہے،اور پہلی وجہ اگرتام ہو، تو وہ تقسیم میں مطابقی کے اعتبار کا وجوب ثابت کرتی ہے۔

### مركب كي تعريف

وہ لفظ جوا پیمعنیٰ پرمطابقۃ دلالت کرتا ہے،اگراس کے جزء ہے اس کے معنیٰ کے جزء پردلالت کا قصد کیا جائے، تو وہ مرکب ہے، جیسے رامی الحجارۃ (پھر چینکنے والا) اس کے دو جزء ہیں، رامی اورالحجارۃ ، رامی سے اس "رمی" پر دلالت مقصود ہے، جو کسی موضوع کی طرف منسوب ہو، "موضوع" سے مراد وہ ذات ہوتی ہے جس کے ساتھ ٹی قائم ہو، اور "الحجارۃ" سے جسم معین پردلالت مقصود ہے، ان دونوں مدلولی معنوں کا مجموعہ رامی الحجارۃ کامعنیٰ سے۔

### مركب مين حيارامور

مرکب کی تعریف سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ مرکب کے لیے جارامور کا ہوتا ضروری ہیں، وہ اس کے لیے شروط کا درجدر کھتے ہیں، اگروہ نہیں ہائے جائیں گے، تو پھر مرکب بھی محقق نہیں ہوسکتا، ان امور کی تفصیل:

- (۱) لفظ کاجز وہو،لہذااگرلفظ کاجز وندہو،تو وہ مرکب کی تعریف سے خارج ہوکر،مفرد میں چلا جائے گا، جیسے ہمزواستفیام۔
- (۲) بزولفظ کے معنیٰ کی جزوردلالت ہو،اوراگراس کی جزومعنیٰ پردلالت ندہو،تووہ مرکب نہیں ہے، جیسے زید وغیرہ،اس لفظ کے اجزاء ضرور ہیں لیکن اس کے اجزاء یعن'' زن کی، وہمعنیٰ پردلالت نہیں کرتے ،اس لیے بیمرکب نہیں بلکہ مفرد ہے۔
- (۳) و معنی لفظ کے معنی مقصود کا جزء ہو، کین اگر لفظ ایسا ہے کہ اس کا جزء معنی پر دلالت تو کرتا ہے، مگر وہ معنی مقصود کا جزء نہیں ہے، تو وہ بھی مرکب سے خارج ہو جاتا ہے، جیسے لفظ عبداللہ اس کے دو جزء ہیں لیمنی معنی معنی مقصود کا جزء نہیں ہے، تو وہ بھی کرتے ہیں، چنا نچے عبر عبودیت پر اور لفظ اللہ، ذات باری تعالی پر دلالت کرتا ہے، کین یہ معنی مقصود لیمنی فرات مشخص کا جزء نہیں ہے، کیونکہ جب کسی کا نام عبداللہ رکھ دیا جائے تو پھراس کا معنی مقصود وہ ذات مشخص ہوتی ہے، جس کا وہ علم ہے، ہر جزء کی اپنے لغوی معنی پر اس صورت میں دلالت نہیں ہوتی۔ معنی مقصود وہ ذات نبیں ہوتی۔ کرتے ہیں، کین وہ دلالت اس خاص صورت میں مقصود نہ ہو، تو وہ بھی مرکب کی تحریف سے نکل جائے گا، جیسے جب کرتے ہیں، کین وہ دلالت اس خاص صورت میں مقصود نہ ہو، تو وہ بھی مرکب کی تحریف سے نکل جائے گا، جیسے جب

کسی کا نام''حیوان ناطق' رکھ دیا جائے ، تو اس صورت میں اس کامعنیٰ ماہیت انسانیہ می تشخص ہے، اس لیے کہ حیوان اور ناطق ، ان دونوں کے مفہوموں کا مجوعہ''ماہیت انسانیہ' ہے، لیکن علیت کی صورت میں اس حیوان ناطق سے ،صرف وہ مخصوص ذات مراد ہوگی ، جس کا وہ نام ہے، اس سے مطلق ماہیت انسانیہ مراد نہیں ہوگی ، اگر چہ مثلاً حیوان جولفظ لیعنی حیوان بردلالت کر رہا ہے، حیوان جولفظ لیعنی حیوان بردلالت کر رہا ہے، اور حیوان ماہیت انسانیہ کا جزء ہے ، اور ماہیت انسانیہ لفظ کے معنیٰ مقصود یعنی ماہیت انسانیہ مع انشخص کا جزء ہے، لیکن علمیت کی حالت میں حیوان کی اپنے مفہوم پردلالت مقصود نبیں ہوتی ، بلکہ اس سے صرف ذات مخص ہی مراد ہوتی ہوتی ہیں۔

### مفردكي تعريف

وہ لفظ جوا پے معنیٰ پرمطابقۃ ولالت کرتا ہے، اگراس کے جزء ہے اس کے معنیٰ کے جزء پر دلالت کا قصد نہ کیا جائے ، تووہ مفر دہے۔ چنانچے مفر دکی بیتحریف الفاظ اربعہ کوشامل ہے:

- (۱) لفظ كاكوئى جزء بى نه بوجيك بمزه استغبام ـ
- (۲) جزءلفظ قومو، کیکن وه جزء معنی پردلالت نه کرے، جیسے زید عمر وغیرہ۔
- (۳) لفظ کا جزء بھی ہو،اور معنیٰ پر دلالت بھی کرے، کیکن وہ معنیٰ لفظ کے معنیٰ مقصود کا جزء نہ ہو، جیسے عبداللہ جب کسی کانام رکھودیا جائے۔
- (٣) لفظ کاالیا جزء ہے، جومعنی مقصود کے جزء پر دلالت تو کرتا ہے، لیکن اس کی دلالت مقصود نہیں ہے، جیسے حیوان ناطق جب کسی کا نام رکھ دیا جائے، اس کے اجزاء اگر چہ اپنے اپنے معنیٰ پر دلالت کرتے ہیں، لیکن علم کی صورت میں اس سے بیددلالت مقصود نہیں ہے، اس وقت اس سے صرف وہ ذات شخص مراد ہوتی ہے، جس کاوہ نام رکھا گیا ہے۔

### مركب كى مفرد پر تقذيم كيوں

معترض کہتا ہے کہ مفر دکو بعد میں ذکر کیا ہے، اور مرکب کو پہلے جبکہ مفر دمرکب پرطبعًا مقدم ہے، لبذا ذکرا بھی مفر دکومقدم کرتا چاہجے تھا، تا کہ طبع اور وضع میں موافقت ہو جائے، کیونکہ وضع کا طبع کے مخالف ہونا ایک غلطی کا ورجہ رکھتا ہے؟

> اس كاجواب يه به كم مفرداور مركب كردواعتباري: (١) بحسب الذات (٢) بحسب المفهوم

بحسب الذات: وه ثي جس يرمفرد يامركب صادق آتا بمفرد كي مثال جيے زيد ، عمر ووغيره -

بحسب المفہوم: وہ جس کے مقابلے میں لفظ وضع کیا جائے۔ جیے''الکا تب'' کے دواعتبار ہیں،ایک مفہوم کے لحاظ سے اور دوسرا ذات کے اعتبار سے ہے۔'' کا تب'' کامفہوم یہ ہے کہ''وہ ایک ایسی چیز ہے جس کے لیے کتابت ہے''اور کا تب باعتبار الذات سے وہ افرادانسان مراد ہیں جن پر لفظ'' کا تب' صادق آتا ہے۔

اب ہم آپ سے پوچھتے ہیں کہ آپ نے جو کہا کہ مفردم کب پرطبعًا مقدم ہوتا ہے، اس سے آپ کی کیا مراد ہے؟ اگر آپ بیکہیں کہ ہماری مرادیہ ہے کہ مفردمر کب پر بحسب الذات مقدم ہوتا ہے، تویہ ہمیں تسلیم ہے، لیکن بیان تعریف کے موقع پراسے موخر کردیا ،اس لیے کہ تعریف بحسب المفہوم ہوتی ہے، نہ کہ بحسب الذات۔

اوراگرآپ کی مرادیہ ہو کہ مفرد مرکب پر منہوم کے لحاظ سے مقدم ہوتا ہے، تویہ ہمیں تعلیم نہیں ہے، اس لیے کہ مرکب کا منہوم وجودی ہے، اس کی ساری شرطیں وجودی جیں جبکہ مفرد کا منہوم عدمی ہے، یہی وجہ ہے کہ اس کی ساری شرطیں بھی عدمی جیں، اور وجود فی انتصور چونکہ عدم پر مقدم ہوتا ہے، اس لیے یہاں تعریف کے بیان میں مرکب کو مقدم اور مفرد کو موخر کردیا۔

لیکن مفرد کے احکام اور اس کی اقسام چونکہ بحسب الذات ہوتی ہیں ، اس لیے انہیں مرکب کے احکام وغیرہ سے پہلے بیان کیا۔

## مقسم مين دلالت مطابقي كااعتبار

جب لفظ کی مفرد ومرکب کی طرف تقسیم کی گئی تو اس میں دلالت مطابقی کا اعتبار کیا گیا۔
اب سوال ہے ہے کہ تقسم میں دلالت مطابقی کا آخر کیوں اعتبار کیا بھی منی اورالتزامی کا اعتبار کیوں نہیں کیا؟
اس کے دوجواب ذکر کررہے ہیں ان میں سے پہلا دال علی الا ولویہ ہے، اور دوسرا دال علی الوجوب ہے۔
پہلا جواب: مقسم میں دلالت مطابقی کی قید ضروری ہے کیونکہ لفظ کے مرکب اور مفرد ہونے ہیں اس بات کا اعتبار ہوتا ہے، کہ لفظ کے جزء کی ،اس کے معنی مطابقی کے جزء پر دلالت ہور ہی ہے، تو وہ مرکب ہو دندوہ مفرد ہے۔
اس آگر مقسم میں دلالت تقسمی اور التزامی کا اعتبار کریں تو پھر مرکب مفرد میں داخل ہوجائے گا، اس سے مرکب کی تعریف کا جامع نہ ہونا ،اور مفرد کی تعریف کا مانع نہ ہونا ،لازم آئے گا ، جو سے خبیس ہے۔

اس آگر مقسم میں دلالت تھی میں دیں تعریف کا مانع نہ ہونا ، لازم آئے گا ، جو سے خبیس ہے۔

اس آگر مقسم میں دلالت تھی سے تھی سے بھی اس کے دور اور الترام کی سے دور اللہ میں دیا ہو جائے گا ، اس کے اللہ میں دیا ہو جائے گا ، اس کے تعریف کا مانع نہ ہونا ، اور مقبل ہو جائے گا ، اس کے تعریف کا جو میں دیا ہو جائے گا ، اس کے تعریف کا مانع نہ ہونا ، اور مقبل ہونا ، اور

چنانچدا گرمقسم میں دلالت تقیمنی کالحاظ کیا جائے تو پھر مرکب دمفرد کی تعریفیں یوں ہوں گی: ''لفظ کا جز معنی تقیمنی کے جزء پر دلالت کریے تو وہ مرکب ہے در نہ دہ مفرد ہے'۔

یددرست نہیں ہے، کیونکہ ممکن ہے کہ ایک لفظ جو لفظین سے مرکب تو ہے، کیکن یہ دونوں لفظ معنی بسیط (جس کا کوئی جزءنہ ہو ) کے لیے موضوع ہوں، جب جزء، ی نہیں، تو دلالت تقممنی محقق نہیں ہوگی، کو یا اس پر مرکب کی تحریف ہی صادق نہیں آئے گی، حالا تکہ نفس الا مرمیں یہ لفظ مرکبات میں سے ہے، گرچونکہ قسم میں دلالت قسمنی کا اعتبار کیا گیا ہے۔ کا اعتبار کیا گیا ہے، اس لیے بیخرا بی لازم آئی ہے۔

اسی طرح اگر مقسم میں دلالت التزامی کا عتبار کیا جائے ، تو پھر مرکب اور مفرد کی تعریفات یوں ہوں گی:
"لفظ کا جزء معنیٰ التزامی کے جزء پر دلالت کرے تو وہ مرکب ہے، ورنہ وہ مفرد ہے، یہ بھی درست نہیں ہے۔

کونکہ بیمکن ہے کہ ایک ایبا لفظ ہو جو لفظین سے مرکب تو ہو، لیکن یہ دونوں لفظ ایک ایسے عنی کے مقابلے میں موضوع ہوں، جس کالا زم وجنی بیط ہو، قسم میں التزامی کے اعتبار کرنے کی وجہ سے اب اس لفظ کا مفرد ہوتالا زم آئے گا، اس لیے کہ اس پر مرکب کی تعریف صادق نہیں آ رہی ، کیونکہ مرکب کی تعریف اب ہیہ کہ جزافظ معنی التزامی کے جزء پر دلالت کرے تو وہ مرکب ہے، ورنہ مفرد، یہاں لفظ کے جزئین میں سے کوئی جزء، معنی التزامی کے جزء پر دلالت نہیں کررہا، بلکہ دلالت ہو بھی نہیں کتی، اس لیے کہ لازم وجنی بسیط ہے، اس کا تو کوئی جزء بی منہیں، بہرکیف اس صورت میں مرکب کی تعریف اس لفظ پر صادق نہیں آتی ، حالا تکہ ہے وہ مرکب، لہذاوہ مفرد کے نہیں۔ تعریف میں شامل ہوجائے گا جبکہ وہ مفرد ہے نہیں۔

ساری گفتگو کا حاصل بیرنکاتا ہے کہ قسم میں آھمنی اورالتزامی کے اعتبار کرنے سے ندکورہ خرابیاں لازم آتی جیں ، ان خرابیوں سے بیچنے کے لیے قسم میں' ولالت مطابقی'' کا اعتبار کیا گیا ہے۔

"وفید نظر" مقسم میں دلالت مطابقی کے اعتبار کے لیے جودلیل دی ہے،اس میں نظر ہے،دلیل بید گذری ہے کہ اگر مقسم میں مطابقی کالحاظ نہ کیا جائے بلکہ همنی والتزامی کا اعتبار کیا جائے ،تواس سے مرکب کامفرد کی تحریف میں داخل ہونالازم آتا ہے، جو محج نہیں ہے۔

ای میں نظریہ ہے کہ اس سے تو زیادہ سے زیادہ یہ لازم آتا ہے کہ ایک لفظ معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے تو مرکب ہو، اور شمنی والتزامی کے اعتبار سے مفرد ہو، اور یہ جائز ہوتا چاہیے، کیونکہ جب ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک لفظ دو مطابقی معنوں کے اعتبار سے مفرد ہو، اور مرکب بھی، جیسے عبداللہ علیت سے پہلے مرکب ہے، اور علیت کے بعد مفرد ہے، جب یہ ہو سکتا ہے، تو یہ کو نہیں ہوسکتا کہ ایک لفظ معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے مرکب ہو، اور ممنی والتزامی کے لحاظ سے مفرد ہو، آخر یہ کیوں نا جائز ہے؟

بعض حضرات نے اس نظر کا جواب بید یا ہے کہ لفظ عبداللہ کا دومطابقی معنیٰ کے اعتبار سے مرکب اورمفر و ہوتا ایک حالت اور ایک وقت میں نہیں ہے، بلکہ دوحالتوں میں ہے یعنی علیت سے قبل اور علیت کے بعد، دوحالتوں میں وضع مختلف ہونے کی وجہ سے امتیاز ہوجاتا ہے بخلاف اس کے کہ ایک لفظ معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے مرکب ہو، اور معنی تقعمنی یا التزامی کے اعتبار سے مفر دہو، کیونکہ اس صورت میں ایک حالت اور ایک ہی وضع کے اعتبار سے مفر د اور مرکب ہونالا زم آتا ہے، جس میں التباس بہت زیادہ ہے۔

دوسرا جواب: افراد وترکیب کے مقسم میں دلالت مطابقی کے معتبر ہونے کی دوسری توجیہ بیہ ہے کہ جب ترکیب معنیٰ تقسمنی یا التزامی کے اعتبار سے پائی جائے گی کوه مطابقی معنیٰ کے اعتبار سے بھی ضرور پائی جائے گی کیکن اس کا عکس نہیں ، کیونکہ بسااوقات معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے لفظ مرکب ہوتا ہے، اور معنیٰ تقسمنی یا التزامی کے اعتبار

ہے مرکب نہیں ہوتا ،اس لیے ترکیب کے قسم میں دلالت مطابقی کا اعتبار ضروری ہے۔

جب ترکیب معنی تھمنی کے اعتبار سے پائی جائے گی تو وہاں دلالت مطابقی بھی ضرور محقق ہوگی، کیونکہ جب جزء لفظ معنی تھمنی کے جزء پر دلالت کرے گا، تو معنی مطابقی کے جزء پر بھی ضرور کرے گا، اس لیے کہ معنی مطابقی کا جزء ہے، اور قاعدہ ہے: جزء الجزء جزء، لہذا جزء لفظ جب معنی تھمنی کے جزء پر دلالت کرے گا، تو وہ معنی مطابقی کے جزء پر بھی ضرور دلالت کرے گا۔

ای طرح جب ترکیب معنیٰ التزامی کے اعتبار سے پائی جائے گی، تو وہاں بھی دلالت مطابقی ضرور مخقق ہو گی، اس لیے کہ التزامی مطابقی کے بغیر وجود پذیر نہیں ہوسکتی، کیونکہ جب جزء لفظ معنیٰ التزامی کے جزء پر دلالت کرے گا، تومعنیٰ مطابقی کے جزء پر بھی ضرور مطابقة دلالت کرے گا۔

تو معلوم ہوا کہ افراد وترکیب کے قسم میں اگر معنی تھمنی یا التزامی کا اعتبار کیا جائے ، تو وہاں مطابقی معنیٰ کے اعتبار سے ترکیب یائی کے اعتبار سے ترکیب یائی جائے ، وہاں معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے ترکیب یائی جائے ، وہاں معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے بھی ترکیب پائی جائے ، وہاں معنیٰ تھمنی اور التزامی کے اعتبار سے بھی ترکیب پائی جائے ، میضروری نہیں جسے دومثالیں ماقبل گذر چکی بیں ، ان میس ترکیب صرف معنیٰ مطابقی کے اعتبار سے اس کے اعتبار سے اس کے قسم میں مطابقی کا اعتبار کیا ہے ، میدوجہ دال علی الاولویہ ہے ، اور پہلی وجہ اگر اس میں نظر نہ کی جائے ، اسے کمل تسلیم کرلیا جائے ، تو وہ دال علی الوجوب ہو کتی ہے۔

قال: وهوإن لَمْ يَصْلُحُ لأنُ يُخبَرَ به وَحُدَهُ فهو الأداةُ كَفِي وَلَا وَإِنْ صَلْحَ كذالكَ فإن دلَّ بهيئةٍ على زمانٍ مُعيّنٍ مِنَ الازمنةِ الثلاثةِ فهو الكلمةُ وإن لَمْ يدلَّ فهو الاسمُ. ترجم: اوروه يعنى مفردا گرتبام نجربهونے كى صلاحيت ندر كھتا ہوتو وہ اداۃ ہے۔ جيئے 'فَى 'اور 'لا' اوراگر اس كى صلاحيت ركھتا ہوتو اگر وہ اپنى ہيئت كے ذريعة تينوں زمانوں ميں سے كى معين زمانے پر دلالت كرتے وہ ''اس' ہے۔

اقول: السلفظ السمفر دُإمًا اَدَاةً أَوُ كَلِمَة أُواسمٌ لِأَنَّه إِمَّاان يَّصُلُحَ لِأَن يُنحَبَرَ بِهِ وَحُدَهُ فَهُوالاَدَاةُ كَفِى وَلاَ وَإِنَّمَا ذَكَرَ مِنَالَيُنِ أُولاَ يَصُلُحَ لِأَن لَهُ يَصُلُحُ لِأَن يُخبَرَ بِهِ وَحُدَهُ فَهُوالاَدَاةُ كَفِى وَلاَ وَإِنَّمَا ذَكَرَ مِنَالَيُنِ لِأَنَّ مَالا يَصُلُحُ لِأَن يُخبَرَ بِهِ وَحُدَهُ إِمَّاان لَا يَصُلُحُ لِإِن يُخبَرَ بِهِ وَإِمَّاان يَصُلُحَ لِلإَخبَارِبِهِ لَكِن لا يَصُلُحُ لِلإِخبَارِبِهِ وحده كَلافإنّ المُحبَرَ فِى قُولِنَا زِيدٌ لَا حَجَرٌ هُو لا لِلإِخبَارِبِهِ لَكِن لا يَصُلُحُ لِلإِخبَارِبِهِ وحده كَلافإنّ المُحبَرَ فِى قُولِنَا زِيدٌ لَا حَجَرٌ هُو لا حَجَرٌ هُو لا حَجَرٌ وَلا لَهُ مَدْ حَلٌ فِى الإِخبَارِبِهِ وعده كَلافإنّ المُحبَرَ فِى قُولِنَا زِيدٌ لَا حَجَرٌ هُو لا حَجَرٌ وَلا لَهُ مَدْ حَلٌ فِى الإِخبَارِبِهِ ولعلَّكَ تَقُولُ الأَفْعَالُ النَاقَصَةُ لا تَصُلُحُ لِأَن يُخبَرَ بِهَا وحدَها في لم المَحْبَرَ وَمانية و الزمانية هى الافعالُ الناقصةُ وغَايَةُ مافى البابِ أَنَّ دُواتِ إلى غيرِزَمَانية و زمانية و الزمانية هى الافعالُ الناقصة وغَايَةُ مافى البابِ أَنَّ دُواتِ إلى غيرِزَمَانية و زمانية و الزمانية هى الافعالُ الناقصةُ وغَايَةُ مافى البابِ أَنْ

إصطلاحَهُمُ لَا يُطابِقُ لِاصطلاح النحاةِ، ذلك غيرُ لازم لأنّ نَظُرَهُمُ فِي الالفاظِ من حيثُ المعنلي ونظرَ النحاةِ فيهَا مِنُ حَيْثُ اللفظِ نفسُه وعِنُدَتغاثر جهَتَى الْبَحْثَيْن لايَلْزَمُ تَطَابُقُ الإصْطِلَاحَيْنِ وإنْ صَلَّحَ لأنُ يُخْبَرَبه وحدَه به فإمّا أن يدلُّ بِهَيْنَةٍ وصِيْغَةٍ على زمان معيّنِ من الازمنةِ الشَّلْقةِ كَضَرَبَ ويَضُرِبُ وهو الكلمةُ أوُلَا يَدُلُّ وهو الاسئم كزيب وعسرووالمراذبالهينة والصّيغة الهينة الحاصلة للحروف باعتبار تَقدِيُمِها وتَاخِيُرِها وحَرَكَاتِهَا وَسَكَنَا تِهَا وهي صورةُ الكلمةِ والحروثُ مادتُها وإنَّماً قَيَّدَ حَدَّ الكلمةِ بِهالِإخُرَاجِ مايَدُلُّ على الزمانِ لا بِهَيْنَةٍ بل بحسبِ جَوْهَرِه ومَادته كسالسزمان والأمسس واليسوم والصبوح والغبوق فإن دلالتها على الزمان بموادِّهاوجواهرِها لابِهَيأ تِهَا بِخلافِ الْكَلْمَاتِ فَإِنَّ دَلاَلَتَها على الزمان بحسبُ هيأتِهَا بشهادةِ احتلافِ الزمان عنداحتلافِ الهينَةِ وَإِن إِتَّحَدَتِ المادةُ كَضَرَبَ وَيَضُربُ وَإِتَّحَادِ الزمان عندَإتحادِ الهيئةِ وَإنُ إختلفتِ المادةُ كَضَرَبَ وطَلَبَ فإنُ قلتَ فعلى هذا يَلْزَمُ أَن يكونَ الكلمةُ مركبةً لِدَلَالَةِ أصلِها ومَادتِها على الحدثِ وهيئتِها وصورتِها على الزمان فيكونُ جزءُ ها دالًّاعلى جزءِ معناها فنقولُ المعنى من التركيبِ أن يكونَ هناكَ اجزاءٌ مترتبةٌ مسموعةٌ وهي الالفاظُ والحروڤ والهيئةُ مع المادةِ ليست بهذهِ المثابةِ فلايلزمُ التركيبُ والتقيدُ بالمعيّنِ من الازمنةِ الثَّلْفةِ لا دَخُلَ لَه في الاحترازِ إِلَّا أَنَّهُ قَيْدٌ حَسَنَّ لأَنَّ الكلمة لا تكونُ إلا كذلك ففيه مزيدُ ايضاح وَوَجُهُ التسميةِ إِمَّا بِالأَدَاةِ فلأنَّها آلةٌ في تركيبِ الالفاظِ بعضِها مع بعضٍ وإمَّا بِالْكُلْمَةِ فَلِأَنَّهَا مِنَ الْكَلِمِ وهو الجرحُ كَأَنَّها لَمَّادلَّتْ على الزمان وهو متحدَّدٌ ومُستصرمٌ تَكُملُمُ الخاطر بِتَعَيِّر معنَا هَا وإمّا بِالإسْمِ فَلِأَنَّه أَعلَى مَرْتَبَةٍ مِنُ سَائرِ انواع الالفاظِ فيكونُ مُشْتَمِلًا عَلَى مَعْنَى السمّوِ وهو العُلُوُ.

تر جمہ: لفظ مفرداداہ ہے یا کلمہ یااسم، کیونکہ وہ یا تو تنہا مخربہ ہونے کی صلاحیت رکھتا ہوگا یا صلاحیت نہ رکھتا ہوگا،اگروہ تنہا مخبر بہ ہونے کی صلاحیت نہ رکھتا ہو، تو وہ''ادا ۃ'' ہے جیسے'' فی'' اور''لا''۔

اور ماتن نے دو مثالیں اس لیے ذکر کیں ہیں کہ جومفردتہا ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا، وہ یا تو مخبر بہ ہونے کی بالکل ہی صلاحیت ندر کھتا ہوگا جیسے ' فی' ہے، کیونکہ ہمار بقول زید فی الدار ہیں مخبر بہ حصل یا حاصل ہے، اور' فی کا مخبر بہ میں کوئی دخل نہیں ہے، یا مخبر بہ ہونے کی صلاحیت تو رکھتا ہوگا، کیکن اس میں تنہا مخبر بہ ہونے کی صلاحیت نہ ہوگا، جیسے ' لا' ہے، کیونکہ ہمار بے ول زید لا مجبر میں مخبر بہ ' لا مجر' ہے، ادر (یہاں) ' لا' کا مخبر بہ میں ( کچھ نہ کچھ ) دخل ہے۔

شایدآپ یہ کہیں کہ افعال ناقصہ بھی تنہا مجربہ ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتے ،لہذاان کا''ادا ہ'' ہونالا زم آیا؟ تو ہم کہتے ہیں کہ اس میں پچھ بعد نہیں حق کہ مناطقہ نے ادوات کی زمانیہ اور غیر زمانیہ کی طرف تقییم کی ہے، اوراد وات زمانیہ یہی'' افعال ناقصہ' ہیں، زیادہ سے زیادہ اس باب میں ہے ہے کہ مناطقہ کی اصطلاح نحویوں کی اصطلاح کے موافق نہیں ،اور یہ کوئی ضروری بھی نہیں ہے، اس لیے کہ مناطقہ کی نظر الفاظ میں معنیٰ کے اعتبار سے ہوتی ہے، اور نحا ہ کی نظر الفاظ میں الفاظ کے اعتبار سے ہوتی ہے اور دنوں بحثوں کے اختلاف جہت کے وقت دونوں اصطلاحوں کا مطابق ہونا (کوئی) لازم نہیں ہے۔ اور اگر (لفظ مفرد) تنہا مخبر بہ ہونے کی صلاحیت رکھتا ہو، تو پھریا تو وہ اپنی ہیئت وصیغہ کے ساتھ تین زمانوں میں سے کسی معین زمانہ پر دلالت کرے گا، جیسے ضرب یضر ب، یہی' کلمہ'' ہے، یا دلالت نہیں کرے گا، یہی ''اس' ہے، جیسے زید ،عمرو، وغیرہ۔اور'' ہیئت وصیغہ' سے وہ ہیئت اور شکل مراد ہے، جو کرف کوان کی تقذیم و تا خیر اور حرکات و سکنات کے اعتبار سے حاصل ہوتی ہے، اور'' ہیئت' کلمہ کی صورت اور'' حرف کوان کی تقذیم و تا خیر اور حرکات و سکنات کے اعتبار سے حاصل ہوتی ہے، اور'' ہیئت' کلمہ کی صورت اور' حرف کوان کی کالا دہ ہیں۔

اور ب شک ماتن نے کلمہ کی تعریف کو ' بیئت' کے ساتھ مقید کیا ،ان الفاظ کو نکا لئے کے لیے (کلمہ کی تعریف سے) جو زمانے پر دلالت تو کرتے ہیں، اپنے بیئت کے لحاظ سے نہیں، بلکہ اپنے جو ہراور ماور کے لحاظ سے جینے زمان ،امس ،الیوم ،صبوح ،غیو ق (شام ) ، کیونکہ ان الفاظ کی زمانے پر دلالت اپنے ماد ہاور جواہر کے اعتبار سے ہے نہ کہ بیئت وصیغہ کے لحاظ سے ، بخلاف کلمات کے ، کیونکہ ان کی زمانہ زمانے پر دلالت اپنی ہیکوں کے اعتبار سے ہوتی ہے ، اس شہادت (گواہی) کی وجہ سے کہ زمانہ اختلاف بیئت کے وقت مختلف ہو جاتا ہے ، کو مادہ ایک ہو، جیسے ضرب (اس میں زمانہ ماضی ہے) اختلاف بیئت کے اور ضرب اور طلب (ان دونوں کا مادہ اگر چو مختلف ہے ، کیکن زمانہ دونوں کا ماضی ہے )۔ بیشر بر (اس میں کہ اس سے تو میلازم آتا ہے کہ کلمہ مرکب ہو ، کیونکہ کلمہ کی اصل اور مادہ کی ' حدث' پر دلالت ہے ، اور اس کی ہیئت وصورت کی ' زمانہ' پر دلالت ہے ، لیک کلمہ کا جزء اپنے جزء معنی پر دلالت ہے ، اور اس کی ہیئت وصورت کی ' زمانہ' پر دلالت ہے ، لیک کلمہ کا جزء اپنے جزء معنی پر دلالت ہے ، اور اس کی ہیئت وصورت کی ' زمانہ' پر دلالت ہے ، لیک کلمہ کر کام ، ' مفر ذبیس ، بلکہ مرکب ہے ، کیونکہ اس اور مادہ کی تعریف صادت آرہی ہے )؟ تو ہم کہیں گے کہ ترکیب سے مراد میں ہے کہ وہاں اجزاء مرتب رام کیس اور وہ الفاظ اور حروف ہیں ،اور ہیئت مادہ کے ساتھ اس درجہ نہیں ہے کہ وہاں اجزاء مرتب راکسہ کی تو کیس اور وہ الفاظ اور حروف ہیں ،اور ہیئت مادہ کے ساتھ اس درجہ نہیں آتی ۔

اور (کلمکی تعریف میں) تین زمانوں میں ہے جمعین 'زماندی قیدکواحتر از (کسی چیز کو نکالنے) میں کوئی وظل نہیں ہے، ال کیا ہے کہ کلمدایسا ہی ہوتا ہے، کویا اس میں (کلمدی)

مریدوضاحت ہے۔

ربی وجہ تسمیدق ''ادا ق' نام رکھنے کی وجہ بیہ کہ وہ بعض الفاظ کو بعض کے ساتھ ترکیب اور ملانے میں آلہ موتا ہے، اور ''کلم' نام رکھنا اس لیے ہے کہ وہ ''کلم' 'کلم' کلم' نام رکھنا اس لیے ہے کہ وہ ''کلم' 'کلم نام رکھنا اس لیے ہے کہ وہ ''کلم' 'کلم نام ہوتا ) ہوتا ہے، تو گویا وہ اپنے دلالت کرتا ہے جوز مانہ کہ تجد د (نیا اور تازہ ہوتا ) اور منصر مر گذر تا ہتم ہوتا ) ہوتا ہے، تو گویا وہ اپنے معنی کے تغیر و تبدیلی سے دل کو خی کرتا ہے، اور اسم کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ الفاظ کی باتی تمام انواع سے بلند مقام پر ہے کیونکہ وہ ''سمو' بعنی بلندی کے معنی پر شمتل ہے۔

### لفظ مفرد کی اقسام اوران کی وجه حصر

شارح فرماتے ہیں کہ لفظ مفرد کی تین اقسام ہیں۔(۱)اداۃ (۲)کلمہ (۳)اسم،ان کی وجہ حصر:''لفظ مفرد'' تنہا مخبر بہ ہونے کی صلاحیت رکھے گایانہیں،اگر نہ رکھے تو وہ''اداۃ''ہے، اوراگر صلاحیت رکھے تو پھراس کی دو صورتیں ہیں یا تو تین زمانوں میں سے سی معین زمانہ پر دلالت کرے گا، یہی''کلمہ' ہے یانہیں کرے گا، یہی''اسم'' ہے۔

تو ''اداة'' كى تعريف يه بوئى كەلفظ مفرد تنها مخربه بونے كى صلاحيت ندر كھے، اس پرمعترض كہتا ہے كه يه تعريف مانع لدخول غيره نہيں ہے، كيونكه ضربا ميں ''الف' ضربوا ميں ''واؤ'' ضربك ميں ''ك' اورغلامي ميں ''ك' يه بھى تنها مخبر به بونے كى صلاحيت نہيں ركھتے ، لهذا يہ بھى ادا ق كى تعريف ميں داخل ہو گئے حالا مكن نفس الا مرميس بيادا ق نہيں ، بلكه اساء ہيں، اس ليے ادا ق كى يتحريف مانع لدخول غيره نہيں ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ''ادا ہ'' کی تعریف میں ایک قید ہے: وہ یہ کہ اس کی تعریف یوں ہے، وہ اور اس کا مرادف جی ، اور صائر تنہا مخر ہونے کی مرادف جی ، اور صائر تنہا مخر ہونے کی صلاحیت رکھتی جی ، اس کے اب ان براوا ہ کی تعریف صادق نہیں آرہی۔

## ''اداة'' كى دومثاليں

ماتن نے''اداۃ'' کی تعریف کرتے ہوئے اس کی دومثالیں ذکر کی ہیں،ایک''فی''اوردوسری''لا'' دراصل ان دومثالوں سے دومسکوں کی طرف اشارہ کرنا پیش نظر ہے، کہ بعض اداۃ ایسے ہوتے ہیں کہوہ بالکل مخبر بہ ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتے تنہا اور نہ ہی کسی ادر کے ساتھ مل کر، جیسے'' فی'' ہے''زید فی الدار'' ہیں، میرمخبر بنہیں ہے بلکہ مخبر بہ یا تو حصل محذ وف ہے یا حاصل ۔

اوربعض اداة ایسے ہوتے ہیں کہ وہ تنہا تو مخربہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتے لیکن دوسرے کے ساتھ مل کر مخربہ میں کچھداخل ضرور ہوجاتے ہیں،اس قتم کے اداة کی طرف 'لا' سے اشارہ کیا، کیونکہ 'لا' اگر چہ تنہا مخربہ

ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا الیکن دوسری چیز کے ساتھ ال کرمخبر ہیں تی الجملہ داخل ہوجاتا ہے جیسے ''زید العجر''(زید العجر ہے) اس میں ''لا' 'مجر کے ساتھ ال کرمخبر ہواقع ہور ہا ہے لینی اب اسے مخبر ہمیں پھونہ پھوڈ خل ہو گیا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ اداۃ کی تعریف ''افعال ناقص'' پر بھی صادق آتی ہے، کیونکہ وہ بھی تنہا مخبر ہبنے کی صلاحیت نہیں رکھتے حالا نکہ وہ اداۃ نہیں بلکہ افعال ہیں؟ اس کا جواب بیہ ہمائی میں کوئی بعد نہیں اگران پر اداۃ کی تعریف صادق ہے، اور وہ اداۃ کے زمرہ میں آرہے ہیں، تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لیے کہ مناطقہ نے ادوات کو دوقعموں میں تقسیم کیا ہے زمرہ میں آرہے ہیں، تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لیے کہ مناطقہ نے موگا کہ مناطقہ اور نحاۃ کی اصطلاحیں آپس میں موافق نہیں ہوگئی، یہ کوئی ضروری چیز بھی نہیں ہے، کیونکہ نحو یوں کی نظر الفاظ پر الفاظ پر الفاظ کے اعتبار ہے ہوئی ہے، اور مناطقہ کی نظر الفاظ میں معانی کے لخاظ ہے ہوتی ہے، اور افعال ناقصہ چونکہ لفظ الفاظ ہیں، اس لیے نو کوئی مخبر ہبنے کی الفاظ میں، اس لیے نو کوئی میں افعال سے قر اردید بیا اور افعال ناقصہ معانی کے اعتبار سے چونکہ مخبر ہبنے کی لفظ افعل ہیں، اس لیے نو کوئی موجائے، تو مطلاحیت نہیں رکھتے، اس لیے بی عند المناطقہ اداۃ ہیں، جب اصطلاحات کی جہوں میں اختلاف اور فرق ہوجائے، تو کھران اصطلاحوں کا آپس میں مطابق ہونا کوئی ضروری نہیں رہتا۔

### كلمهاوراسم كى تعريفات

وہ لفظ مفرد جو نتہا منجر بہ بننے کی صلاحیت رکھتا ہو، اور اپنی ہیئت وصیغہ کے اعتبار سے تین ز مانوں میں سے کسی معین ز مانہ پر دلالت کرتا ہو، تو وہ''کلمہ'' ہے اور اگر دلالت نہ کرتا ہو، تو وہ'' اسم'' ہے۔

کلمہ کی تعریف میں 'تھیئة وصیغہ' سے وہ ہیئت اور صورت مراد ہے جولفظ کو حروف کی نقتر یم و تا خیر اور حرکات وسکنات کے لحاظ سے حاصل ہوتی ہے، گویا' کلمہ' کی تعریف میں دو چیزیں ہوئیں، ایک ہیئت اور دوسری مادہ کلمہ کی شکل وصورت کو' ہیئت' کہتے ہیں،اور' حروف' کلمہ کا مادہ ہوتے ہیں۔

ماتن نے کلمہ کی تعریف کو''ھیئے'' کے ساتھ مقید کیا تا کہ اس کلمہ سے وہ تمام الفاظ خارج ہو جا کیں ، جو زمانے پر دلالت تو کرتے ہیں ،کین اپنی ہیئت وصیغہ کے لحاظ سے نہیں بلکہ اپنے ماد سے اور جو ہر کے اعتبار سے دلالت کرتے ہیں ،جیسے زمان (وقت )امس (گذشتہ دن )صبوح (صبح کا وقت ) غیوق (شام کا وقت )ان سب الفاظ کی نمانہ پر دلالت ایکے مادے کے اعتبار سے ہور ہی ہے ، برخلاف کلمات کے کہ ان میں زمانے پر دلالت ہیئات کے اعتبار سے ہور ہی ہے ، برخلاف کلمات کے کہ ان میں زمانے پر دلالت ہیئات کے اعتبار سے ہوتی ہے ،

یمی وجہ ہے کہ زمانہ بدل جاتا ہے جب کہ ہیئت مختلف ہو جائے ،اگر چہ مادہ ایک ہی ہو جیسے ضرب اور یضر ب، دونوں کا مادہ (ضرب) متحد ہے،لیکن ہیئت چونکہ مختلف ہے،اس لیے پہلا ماضی پر اور دوسرا حال واستقبال پر دلالت کرتا ہے،اور زمانہ ایک ہی رہتا ہے اگر ہیئت ایک ہی ہو،اگر چہ مادہ مختلف ہو جائے ، جیسے ضرب اور طلب، ان کی چونکہ ہیئت متحد ہے،اس لیے دونوں زمانہ ماضی پر دلالت کررہے ہیں اگر چہ دونوں کا مادہ مختلف ہے، پہلے کا مادہ

ضرب اور دوسرے کا طلب ہے۔

"اختلاف الزمان عند اختلاف الهية، اتحدت الماده" الى روشى من معترض كهتا ہے كه آپ كايداصول مندرجه ذیل مثالوں سے نوٹ جاتا ہے چنانچ ضرب (معروف) اور ضرب (مجبول) دونوں كى ميكئيں تو مختلف ہيں، كيكن ان كا مختلف ہيں، كيكن ان كا مختلف ہيں، كيكن ان كا زماندا كي ميكئيں تو مختلف ہيں، كيكن ان كا زماندا كي ميكئيں ہوجاتا ہے، فدكوره چندمثالوں سے نوٹ جاتا ہے، فدكوره چندمثالوں سے نوٹ جاتا ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اختلاف ہیئات اختلاف زمان کوستاز مہیں ہے، بلکہ اختلاف زمان اختلاف میں اس کا جواب یہ ہے کہ اختلاف میں اس کا عس ضروری نہیں کہ میمیات کوستازم ہوتا ہے بینی جہاں زمانہ محل الف ہوگا وہاں ہیئت بھی ضرور مختلف ہو جائے ، کو یا ان کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، اختلاف زمان خاص مطلق ہے، اوراختلاف ہیں یہ اسلام مطلق ہے۔

لم یعنر ب اور ضرب کے ذریعہ اعتر اض اس لیے درست نہیں کہ ہماری بحث لفظ مفرد سے ہور ہی ہے، جبکہ لم یعنر ب کلمہ اور اوا قایعن 'دلم' سے مرکب ہے، لہذا ہماری بحث سے بیادی ہے۔

اسی طرح لم یصر ب اور لا یصر ب کوسا منے رکھ کریہ کہنا بھی درست نہیں ہے کہ ان دونوں کی ہیئات تو متحد بیں لیکن زمانہ متحد نہیں ہے، بلکہ مختلف ہے، تو اس کا جواب بھی وہی ہے کہ بیر مرکب ہیں کلمہ اور اوا ق سے، جو ہمارا موضوع شن بی نہیں، ہماری گفتگولفظ مفرد سے ہورہی ہے۔

### ميرسيد كي مختيق

کلمدی فدکورہ تعریف پر چونکہ بہت سے اعتراضات ہوتے ہیں، جن میں سے چندی نشاندہ کی گئ ہے، اس لیے میرسید شریف فرماتے ہیں کہ بہتریہ ہے کو کلمدی تعریف کوذرا تبدیل کرکے یوں کہا جائے:

''لفظ مفردا گرنتما مخربه بننے کی صلاحیت رکھے، تواس کی دوصور تیں ہیں، یا تو وہ مخرعنہ یعنی مسندالیہ بننے کی مجمی صلاحیت رکھے گا انہیں ،اگرر کھے تو وہ''اسم'' ہے درنہ' کلم'' ہے۔اس تعریف پرکوئی اشکال نہیں ہوتا۔

### ''کلمہ'' کامر کب ہونالازم آتاہے

معترض کہتا ہے کہ' کلمہ''مفرد ہونے کے باوجود تعریف مفرد سے خارج ہوکر مرکب کی تعریف میں داخل ہو جاتا ہے، وہ اس طرح کہ کلمہ (فعل) میں تین چیزیں ہوتی ہیں (۱) معنیٰ حدثی (معنیٰ مصدری) (۲) نسبت الی الزمان (۳) نسبت الی الفاعل ۔

اورصیغدز مانے پردلالت کرتا ہے،اور مادہ معنیٰ مصدری پردلالت کرتا ہے، کو یا جز وافظ، جز معنیٰ پردلالت

کر رہا ہے، جو کہ مرکب کی تعریف ہے، لہذ اکلم بھی مرکب ہوا، کیونکہ اس پر مرکب کی تعریف صادق آ رہی ہے، حالا نکہ کلمہ مفرد کی اقسام میں سے ہے؟

اس کاجواب سے ہے کہ کمراس وقت مرکب ہوگا جب اس کے اجزاء تلفظ اور سننے میں تر تیب دار ہوں ، اور سید حقیقت ہے کہ تلفظ اور ساع میں تر تیب ، الفاظ یا حروف میں ہوتی ہے ، بیئت اور مادہ میں کوئی تر تیب نہیں ہوتی ، بلکہ سے دونوں تلفظ اور ساع میں ایک ساتھ ہوتے ہیں لہذا کلمہ مرکب نہیں ہوگا۔

والتقييد بالمعين من الازمنة الثلثة..... الخ

کلمہ کی تعریف میں تین زمانوں میں ہے دمعین زمانہ'' کی قیر محض اتفاقی اور مزید تو منیج کے لیے ہے، کیونکہ کلم کسی معین زمانہ پر ہی دلالت کرتا ہے،اس سے احتر از مقصود نہیں ہے۔

### وجوه تشميه

مفرد کی اقسام ثلثها داة ، کلمها وراسم کی وجوه تسمیه ذکر کررسیم مین:

''ادا ق'' لغت میں'' آلہ'' کو کہتے ہیں، جس کی جمع ''ادوات'' آتی ہے، یہ چونکہ اپنے طرفین لیعنی متعلق (اسم مفعول) کے درمیان اتصال اور تعلق کا ذریعہ ہوتا ہے، یا ان دونوں کے احوال معلوم کرنے کا ذریعہ ہوتا ہے، یا اس کے اس کی میں کے اس کے ا

اورکلمہ 'کلم' سے مشتق ہے، لغت میں اس کے معنیٰ زخم لگانے کے آتے ہیں، توجس طرح زبان سے نکلنے والے الفاظ بعض اوقات انسان کو بحروح کردیتے ہیں، اسی طرح کلمہ متجد د (نیا اور تازہ ہوتا) اور منصرم (ختم ہوتا، میزرنا) زمانہ پردلالت کر کے اسینے معنیٰ کی تبدیلی کے ذریعے کویادلوں کو بحروح کرتا ہے۔

اور اسم ' سمو' سے ہے جس کے لغوی معنیٰ بلندی کے ہیں، یہ چونکہ دونوں قسموں لینی ادا قاور کلمہ پر بلند ہوتا ہے، بایں معنیٰ کہ یہ محکوم علیداور محکوم بدونوں ہوتا ہے، جبکہ کلمہ صرف محکوم بدواقع ہوتا ہے، اورادا قا مجمواقع نہیں ہوتا، اس لیے اس کو' اسم' کہتے ہیں، اور تا مرکھنے کے لیے ادنیٰ مناسبت بھی کافی ہوتی ہے۔

قال: وح إمَّا أن يَّكونَ معناهُ واحداً أو كثيرًا فإنُ كان الأوّلُ فإنُ تشخّصَ ذالكَ السمعنى يستمَّى عَلَىماً وإلَّا فَمُتَوَ اطِياً إِنِ اسْتَوَتُ افْرَادُهُ اللهنيّةُ والخارجيّةُ فيه كالانسان والشمس ومُشَكِّكاً إِن كَانَ حَصولُهُ فِي البعضِ اولِي واقدَمُ وأَشدُ مِنَ الآخرِ كَالَوجودِ بِالنسبةِ إلى الواجبِ وَالْمُمُكنِ وإِنْ كَانَ النَّانِيُ فإنُ كَانَ وَصُعُهُ الآخرِ كَالُوجودِ بِالنسبةِ إلى الواجبِ وَالْمُمُكنِ وإِنْ كَانَ النَّانِيُ فإنُ كَانَ وَصُعُهُ لِيَلِكَ السَّعَانِي عَلَى السَّوِيَّةِ فهو المشتركُ كالعينِ وَإِنْ لَمُ يكنُ كذلكَ بَلُ وُضِعَ لِيَلْكَ السَّمَى لفظًا منقولًا فِي الْحَدِ هِمَا أَوّلًا ثُمَّ لَيْ النَّافِي وح إِنْ تُوكَ مَوضُوعُهُ الأوّلُ يُسمَّى لفظًا منقولًا عرفيًا إِنْ كَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ عرفيًا إِنْ كَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ عرفيًا إِنْ كَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ السَّوعُ المَّولُ اللهُ عَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ السَّوعَ الشرعُ النَّا اللهُ عَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ المَّانُ النَّا اللهُ عَانَ النَا قِلُ هو الشرعُ النَّالِي النَّالُولُ اللَّالِي النَّالِي النَّيْلِي النَّالِي الْمُنْلُولُ الْمُلْلُولُ الْمُلْلِي الْمُعْلِي الْمُنْ الْ

كالصلْوةِ والصومِ وَاصطلاحيًا إِنْ كان هو العرفُ الخاصُ كاصطلاحِ النحاةِ والنظّارِ وَإِنْ لَمُ يُتُركُ موضوعُهُ الأوّلُ يُسَمَّى بِالنسبةِ إلى المَنْقُولِ عنه حقيقةٌ و بِالنسبةِ إلى المنقولِ اليهِ مجازًا كالاسدِ بِالنسبةِ إلى الحيوانِ الْمُفْتَرِسِ والرجلِ الشُجاعِ.

ترجمہ: اب یا تواسم کے معنیٰ واحد ہوں گے یا کیٹراگراول ہو، تواگر بیم عنی مشخص ہو، تواس کا نام' مطم'' رکھا جا تا ہے، ورنہ''متواطی'' اگر اس کے دہنی اور خار جی افراد اس میں مساوی ہوں، جیسے انسان اور سمس، اور' مشکک'' کہتے ہیں اگر اس کا حصول بعض افراد میں دوسرے کے لحاظ سے اولی ، اقدم اور اشد ہو، جیسے وجود ہے واجب اور ممکن کے لحاظ ہے۔

اوراگر ٹانی (اسم کے معانی کشر ہوں) ہو، تو اگر اس کی وضع ان معانی کے لیے برابر ہو، تو وہ مشترک ہے، جیسے لفظ ''عین' اوراگر ایسانہ ہو، بلکدان میں سے ایک کے لیے پہلے موضوع ہو، پھر ٹانی کی طرف نقل کر لیا جائے ، اب اگر اس کا پہلا موضوع متروک ہو چکا ہو، تو اس کو'' منقول عرفی'' کہتے ہیں اگر ناقل عرف عام ہو جیسے لفظ ''داب' اور ''منقول شرع'' کہتے ہیں اگر ناقل شرع ہو جیسے صوم وصلاہ ، اور اگر پہلا منقول اصطلاح کہ کہتے ہیں اگر ناقل عرف خاص ہو جیسے نحویوں اور مناطقہ کی اصطلاح ، اور اگر پہلا موضوع متروک نہ ہوا ہو، تو منقول عنہ کے لحاظ سے اسے ''حقیقت'' اور منقول الیہ کے لحاظ سے اسے ''مقبقت'' اور منقول الیہ کے لحاظ سے اسے ''جاز'' کہا جاتا ہے جیسے لفظ اسد در ندہ اور بہادر شخص کے لحاظ سے (در ندہ کے لحاظ سے جہ اور جل شجاع کے لحاظ سے جہاز ہے)

اقول: هذااشارة إلى قِسُمَةِ الإسْمِ بالقياسِ إلى معناه فالإسمُ إِمّانَ يكونَ معناه واحدًا اوكثيرًا فإن كان الأوّلُ أى إن كان معناه واحدًا فإمّا أن يَتَشَخّصَ ذلك المعنى أى لَمُ يَصُلُحُ لأن يَصُلُحُ لأن يُقالَ على أى لَمُ يَصُلُحُ لأن يُقالَ على كثيرينَ اوْلَمُ يَتَشَخّصُ اى يَصُلُحُ لأن يُقالَ على كثيرينَ فإن تشخصَ ذلك المعنى وَلَمْ يَصُلُحُ لأن يقالَ على كثيرينَ كزيد يُسمِّى عَلَى معنو فإن تشخصَ ذلك المعنى وَلَمْ يَصُلُحُ لأن يقالَ على كثيرينَ فهو الكليُ والكثيرونَ المَمنط قِينُن وإن لَمُ يتشخصُ وصَلُحَ لأن يقالَ على كثيرينَ فهو الكليُ والكثيرونَ المَرادُهُ فَلَايخ إِمّا أن يكونَ حصولُهُ فِي الهوادِهِ اللهنيّةِ والخارجيّةِ على السويّةِ أولاً الموادَة عليها يسمَى مُتَواطِيًا لأنَّ أفرادَه متوافقة في معناهُ من التواطِيُ وهو التوافقُ كا لانسانِ والشمسِ فان الانسانَ له أفرادَه متوافقة في معناهُ من التواطيُ وهو التوافقُ كا لانسانِ والشمسِ فان الانسانَ له أفرادَه متوافقة في معناهُ من التواطيُ وهو التوافقُ كا لانسانِ والشمسِ فان الانسانَ له أفرادَه عليها المسويّةِ وإن لَمُ تَسَا وَالأَفرادُ بَلُ كَانَ حصولُهُ فِي بعضِهَا أولى واقلمُ عليها ايضا بالسويّةِ وإن لَمْ تَسَا وَالأَفرادُ بَلُ كَانَ حصولُهُ فِي بعضِهَا أولى واقلمُ وأَلَّ المَنْ والسَّمَ اللهُ المُن المنونِ والشَّمَكُا وَالتَّمُكِيُكُ عَلَى ثلْنَةِ أوجِهِ التَّمُكِيكُ عَلَى ثلْنَةِ أوجِهِ التَّمُكِيكُ وَالَّهُ كَانَ حصولُهُ فِي بعضِهَا أولى واقلمُ وأَشَدُ مِن البعضِ الآخوريسمَ عَلَى مُشَكَّكًا وَالتَّشُكِيكُ عَلَى ثلْنَةِ أوجِهِ التَّشُكِيكُ

بِ الْأُولُويَّةِ وهو اختلاف الأفرادِ في الأولويّةِ وعدمِها كالوجودِ فإنّه فِي الواجب اتمُّ واثبتُ واقـوىٰ مـنه في المُمُكِنِ وَالتَّشُكِيُكُ بالتقدّم والتأخّرو هوأن يكونَ حصولُ معناهُ في بعضها متقدمًا على حصولهٍ فِي البعض الآخر كَالوجودِ أيضاً فإنّ حصولَه فِي الواجب قبلَ حصولِه في الممكن والتشكيكُ بالشدّةِ والضعفِ وهوأن يكونَ حصولُ معناه في بعضِها أشَدُّ من حصوله في البعض كالوجودِ ايضاً فإنَّه فِي الواجب أشَـدُّ مِـنُ الــممكنِ لأنَّ آثَارَالوجودِ فِي وجودِ الواجبِ أكثَرُ كَمَا أنَّ اثْرَ البَيَاضِ وهو تفريقُ البصرِ في بياضِ الثُّلُجِ أكثرُ مِمَّافِي بياضِ العاجِ وإنَّماسُمِيٌّ مُشَكَّكًا لأنَّ أفرادَهُ مشتركة فِي اصل معناهُ ومختلفة باحدالوجوهِ النَّلْفةِ فالناظرُ إليهِ إنْ نَظَرَ إلى جهةِ الاشتراكِ حيّله أنَّه متواطٍ لتوافق أفراده فيه وَإن نَظَرَ إلى جهةِ الاحتلافِ أوْهَمَهُ أنّه مُشْتَركَ كَأَنَّه لِفظٌ له معان منحتلفة كالعين فالناظرُفيهِ بِتَشَكَّكُ هَلُ هُوَ متواطٍ أومُشْتَركٌ فلهذاسُمِّي بهذا الإسمِ وإن كَانَ الثانِي أي إن كان المعنى كثيرًا فإمَّا أن يَتَخَلَّلَ بِينَ تلكَ المعانِي نقلٌ بأنُ كان موضوعًا لمعنى أوَّلًا ثُمَّ لُو حِظَ ذلِكَ المعنى ووُضِعَ لِمَعنَى آخَوَلِمُنَا سَبَةٍ بَيُنَهُمَا أَوْلَمُ يَتَخَلَّلُ فإنْ لم يتخللُ النقلُ بل كان وضعُهُ لتلك المعانى على السوية أى كما كان موضوعًا لهذالمعنى يكونُ موضوعًا لذلك المعنى من غيرِ نظرِ إلى المعنى الأوّلِ فهو المشتَرّكُ لإشتراكم بَيْنَ تلك المعانى كَالْعَيْن فَإِنَّهَا موضوعة للباصرة والماء والركبة والذهب على السواء وإن تَخَلَّلَ بَيْنَ تبلكَ المعانِي نَقُلٌ فَإِمَّا أَنْ يُتُرَكَ إستعمالُهُ فِي المعنى الأوَّلِ أَوْلَافَإِن تُرِكَ يُسَمِّى لفظًا منقولًا لِنَقُلِهِ مِنَ الْمَعْنَى الأوَّلِ.

والناقلُ إمَّا الشرعُ فيكون منقولًا شرعيًا كَالصلوةِ والصومِ فإنَّهُمَا فِي الأصُلِ للدعاءِ ومُطلقِ الإمساكِ ثُمَّ نَقَلَهُ مَا الشرعُ الى الآرُكانِ المَخصوصةِ والإمساكِ المسخصوصِ مع النيةِ وإمّا غيرُ الشّرع وهوإمّا العرقُ العامُ فهو المنقولُ العرفَى المعامُ فهو المنقولُ العرفَى العامُ الله فِي أصلِ اللغةِ لكلّ مَايَدُبُ عَلَى الأرضِ ثُمَّ نَقَلَهُ العرقُ العامُ إلى ذواتِ القوائِمِ الأربعِ من النحيلِ والبغالِ والحميرِ أوالعُرُفُ النحاصُ ويُسَمَّى منقولًا اصطلاحيًا كا صطلاحيًا كا صطلاحيًا كا صطلاح النحاةِ والنظارِأمَّا اصطلاحُ النحاةِ فَكَالُفِعُلِ فَإنَّه كَانَ إسمالِمَا صَدَرَ عن الفاعلِ كا لاكلِ والشربِ والضربِ ثم نَقَلَهُ النحاةُ إلى كلمةِ ذَلَّتُ على صَدَرَ عن الفاعلِ كا لاكلِ والشربِ والضربِ ثم نَقَلَهُ النحاةُ إلى كلمةٍ ذَلَّتُ على معنى فِي نفسهِ مقترن بِأحرِ الْأَزْمِنَةِ النَّلْقةِ وَامًّا إصُطِلَاحُ النظّارِ فَكَالدُّورَانِ فَإنَّهُ كَانَ المُعلِّلُ فِي الاصلِ للحركةِ فِي السّكَكِ ثُمَّ نَقَلَهُ النظارُ إلى ترتيبِ الأثوِ على مَالَهُ صَلوحُ الْعِلَيَّةِ وَإِنْ لَمْ يُتُركِ الاوّلُ بَلُ يُسْتَعْمِلُ فِيهِ ايضاً يُسمَّى حقيقةً إنِ استُعْمِلَ فِي الأوّلِ الْعَلْولِ المُعلَقةِ وَإِنْ لَمْ يُتُركِ الاوّلُ بَلُ يُسْتَعْمِلُ فِيهِ ايضاً يُسمَّى حقيقةً إنِ اسْتُعْمِلَ فِي الأوّلِ الْعَالَ أَلَى السَعْمِلُ فِيهِ ايضاً يُسمَّى حقيقةً إنِ اسْتُعْمِلَ فِي الأوّلِ

وهو المنقولُ عنه ومَجازًاإن استُعُمِلَ فِي الثَّانِي وَهُوَ المنقولُ الَّهِ كَالاسدِ فَانَه وُضِعَ أُولًا للسحيوانِ السمفترسِ ثُمَّ نُقِلَ إلى الرجلِ الشجاع لِعَلَاقَةٍ بَينهما وهي الشجاعة فاستِعْمَالُهُ فِي الأُولِ بطريقِ الحقيقة فلأنَّها مِنُ خَاسَتِعُمَالُهُ فِي الأَمْرَاكُ الْبَعَةُ أُومِنُ حققتة إذَاكنت منه على يقينٍ فإذاكان اللفظ مُستعملًا فِي صفاحه معلومُ الدلالةِ وأمَّا المجازُ فلانّه مِنُ جَازَ الشيءُ يُجَوزُه إذا تَعَدَّاهُ وإذَا استُعُمِلَ اللفظُ فِي المعنى المجازي فَقَدُ جَازَ مكانهُ الإولَ وموضوعه الأصليَّ.

ترجمہ:اقول:یہ "اسم" کی اس کے معنیٰ کے لحاظ سے تقسیم کی طرف اشارہ ہے،اسم کے معنیٰ واحد ہوں کے یا کثیر،اگر اول ہو یعنی اس کے معنیٰ واحد ہوں، تو یہ معنیٰ یا تو مشخص ہوگا یعنی اس میں کثیر بن پر ہولے جانے کی صلاحیت ہوگ، بولے جانے کی صلاحیت نہ ہوگا یعنی اس میں کثیر بن پر ہولے جانے کی صلاحیت ہوگ، لہذا اگروہ معنی مشخص ہو،اور کثیر بن پر ہولے جانے کی صلاحیت نہ رکھتا ہوجیسے مثلاً زید ہے، تو اس اسم کا کم میں میں میں اس اسم کا نام "جزئی حقیقی" رکھا جاتا ہے۔

اوراگراسم کامعنی مشخص نہ ہو، اوراس میں کثیرین پر بولے جانے کی صلاحیت ہو، تو وہ''کلی' ہے، اور کثیر بین اس کے افراد ہیں، اب وہ کلی دو حال سے خالی نہیں یا تو اس کا حصول اپنے وہی اور خارجی افراد میں برابر ہوگا پانہیں، اگر وہی اور خارجی افراد اس کلی کے حصول اور اس کے ان افراد پر صادق آئمنے میں برابر ہوں، تو اس کا نام''متواطئ' رکھا جاتا ہے، کیونکہ اس کے افراد معنا موافق ہوتے ہیں بیر (متواطی) تو اطوبمعنی تو افق سے (مشتق) ہے جیسے انسان اور شمس، کیونکہ خارج میں انسان کے افراد ہیں، وہ ان پر برابر طریقے سے صادق پر برابر طریقے سے صادق ہے۔

اوراگراس کلی کے افراد (خارج اور ذہن میں) برابرب نہ ہوں، بلکہ اس کا حصول بعض افراد میں اولی، اولی، اقدم اوراشد ہودوسر ہے بعض ہے، تو اس کو' کلی مشکک'' کہا جاتا ہے۔ اور تشکیک تین طریق پر ہے، تشکیک بطریق اور وہ افراد کا اولویت اور غیر اولویت میں مختلف ہونا ہے، جیسے'' وجود' ہے (کہ بیواجب میں زیادہ تام زیادہ تابت اور زیادہ قوی ہے ممکن میں ہونے سے اور تشکیک بطریق تقدم وتا خروہ بیہ کہاں کے معنی کا حصول بعض افراد میں دوسر بعض میں حاصل ہونے سے مقدم ہو، جیسے یہی'' وجود'' ہے، کیونکہ اس کا حصول واجب میں ممکن میں خاصل ہونے سے پہلے ہے، اور تشکیک بطریق شدید ہو، بعض

دوسرے افراد میں حاصل ہونے ہے، جیسے یہی وجود ہے کہ بیدواجب میں ممکن کے لحاظ سے اشد ہے، کیونکہ وجود کے آثار واجب کے وجود میں بہت زیادہ ہیں، جیسے سفیدی کا اثر لیعنی آٹکھوں کوخیرہ کرنا، بیہ برف کی سفیدی میں ہاتھی دانت کی سفیدی ہے بہت زیادہ ہے۔

اس کو مسئلک 'اس کیے کہتے ہیں کہ اس کے افراد اصل معنیٰ میں مشترک ہیں ،اور وجوہ ٹلشہ میں سے کی ایک وجہ سے تخلف ہیں ،اب اگر دیکھنے والا جہت اشتراک کو دیکھے تو وہ اس کواس کے افراد کے موافق ہونے کی وجہ سے 'دکلی متواطی'' خیال کرتا ہے ،اور اگر جہت اختلاف کو دیکھنے والا شک میں پڑجاتا ہے کہ کو یا یہ ایسالفظ ہے جس کے مختلف معانی ہیں ، جیسے لفظ عین پس دیکھنے والا شک میں پڑجاتا ہے کہ یہ متواطی ہے یا مشترک ؟اس لیے اس کا یہ نام (مشکک ) رکھا گیا ہے۔

اوراگر ٹانی ہو یعنی معنی کیٹر ہوں ، تو یا تو ان معانی کے درمیان نقل واقع ہوگی ، بایں طور کہ لفظ پہلے ایک معنی کے لیے موضوع تھا، پھراس معنیٰ کا لحاظ رکھتے ہوئے دوسرے معنیٰ کے لیے وضع کر دیا گیا ، ان دونوں میں مناسبت کی وجہ ہے ، یا ( نقل ) واقع نہ ہوگی ، اگر نقل واقع نہ ہو بلکہ اس کی وضع ان معانی کے لیے برابر ہو یعنی جیسے اس معنیٰ کے لیے موضوع ہو ، ویسے ہی اس کے لیے ( بھی ) موضوع ہو ، معنیٰ اول کی طرف نظر کے بغیر ، تو وہ ' مشترک' ہے ، کیونکہ وہ لفظ ان معانی کے درمیان مشترک ہوتا ہے جیسے افظ د' عین' آگھ چشمہ ، کھنے ، اور سونے ( جاندی کی ضد ) کے لیے برابر طور پر موضوع ہے۔

اوراگران معانی کے درمیان نقل واقع ہو، تویا تواس کا استعال پہلے عنی میں متروک ہوگایا نہیں ، اگراس کا استعال (پہلے معنیٰ میں) متروک ہو، تو اس کو' لفظ منقول'' کہتے ہیں، کیونکہ وہ لفظ پہلے معنیٰ سے منقول ہوگیا ہے، اور' ناقل' یا تو شرع ہے، تو وہ لفظ' منقول شرع' ، ہوگا جیسے صوم اور صلا ہ ہیں، کیونکہ یہ اصل میں وعاء اور مطلق رکنے کے لیے (موضوع) ہیں، پھر شرع نے ان (صلاه) کو ارکان مخصوصہ (نماز) کے لیے اور (مطلق امساک کو) نیت کے ساتھ مخصوص رکنے (صوم) کی طرف نقل کرلیا، اور انقل) غیر شرع ہے، اور وہ یا عرف عام ہے، بہی منقول عرفی ہے، جیسے لفظ دابہ کہ بیاصل لفت میں زمین پر ہر چلنے والی چیز کے لیے ہے، پھر عرف عام نے چو پا یہ یعنی گھوڑ ہے، نچر اور گدہے کے لیے قل کرلیا، یا (ناقل) عرف خاص ہے، اس کو' منقول اصطلاح'' کہتے ہیں جیسے نحویوں اور مناطقہ کی اصطلاح۔

اصطلاح نعاۃ میں جیسے دفعل' ہے، کیونکہ یہ ہراس چیز کا نام ہے جو فاعل سے صادر ہو، جیسے کھانا، پینا، اور مارنا، پھر نعاۃ نے اسے اس کلمہ کی طرف نقل کرلیا جو فی نفسہ ایے معنیٰ پردال ہو، جو تین زمانوں میں ہے کی معین زمانہ کے ساتھ مقتر ن ہو۔اوراصطلاح مناطقہ میں جیسے لفظ' دوران' ہے،اس کے اصل معنیٰ '' گلیوں میں گھومنے' کے ہیں، پھر مناطقہ نے اس امر پرتر تب اثر کے لیے جس میں علت ہونے معنیٰ '' گلیوں میں گھومنے' کے ہیں، پھر مناطقہ نے اس امر پرتر تب اثر کے لیے جس میں علت ہونے

کی صلاحیت ہو بقل کر لیا۔

اوراگراس کا پہلامعنیٰ متروک نہ ہو بلکہ اس میں بھی بھی مستعمل ہوتا ہو، تو اس کو''حقیقت'' کہا جاتا ہے، اگر پہلے معنیٰ لیعنی منقول عنہ میں مستعمل ہو، اور''عہاز'' کہا جاتا ہے اگر ٹانی لیعنی منقول الیہ میں استعال ہو، جیسے لفظ''اسد'' ہے، بیاولا درندے (شیر) کے لیے وضع کیا گیا، پھر'' بہادر مخص'' کی طرف نقل کر لیا گیا، کیونکہ ان دونوں (شیر، بہادر آ دی) کے درمیان علاقہ شجاعت (دلیری) ہے، اس لیے اس کا پہلے معنیٰ میں استعال، بطریق حقیقت اور دوسرے میں بطریق مجازہے۔

"حقیقت" کہنا تواس لیے ہے کہ یہ" حق فلان الامز" سے ہے لینی اس کونا بت کردیا، یا نقلاء سے ہے جب تواس کے بارے میں یقین پر ہو، کیونکہ لفظ جب اپنے اصلی موضوع میں مستعمل ہو، تو کو یا وہ ایک شی ہے، جواپنے مقام پر شبت ہے، اور معلوم الدلالہ ہے، اور ''عجاز'' کہنا اس لیے ہے کہ یہ "جساز الشہریء یہ جوز "سے ہے، جب وہ اس سے گذر جائے، اور لفظ جب معنیٰ مجازی میں مستعمل ہو، تو کویا وہ اپنی پہلی جگہ اور اصلی موضوع سے گذر گیا۔

## اسم کی اقسام

اسم كى سات اقسام بين:

(۱) علم (۲) كلى متواطى (٣) كلى مشكك (٤) مشترك (٥) منقول (٢) حقيقت (١) مجاز

وجہ حق: اسم ایک معنیٰ کے لیے موضوع ہوگا یا کیر معانی کے لیے، اگر ایک کے لیے ہو، تو اس کی دو مورتیں ہیں، وہ آگر ایک کے لیے ہو، تو اس کی دو صورتیں ہیں، وہ آگر مشخص بوگا یا نہیں، اگر مسادی ہوں، تو اسے ''کلی متواطی'' کہتے ہیں، اور اگر مسادی ہوں، تو اسے ''کلی متواطی'' کہتے ہیں، اور اگر مسادی نہوں ، تو اسے ''کلی متواطی'' کہتے ہیں، اور اگر مسادی نہوں اور بعض کا غیر اور اگد ام، غیر اشد اور غیر اللہ بون اور بعض کا غیر اور اگد ام، غیر الشد اور غیر ازید ہو، اور بعض کا غیر اور اُن ، غیر اللہ اور غیر ازید ہو، تو اسے ''کلی مشکک'' کہتے ہیں۔

اوراگراسم کے کثیر معانی ہوں، تو پھراس کی دوصور تیں ہیں، یا تو وہ ان تمام معانی کے لیے مساوی طور پر موضوع ہوگا بہی مشترک ہے، اوراگران معانی کے لیے مساوی طور پرموضوع نہ ہو، بلکہ پہلے ایک معنیٰ کے لیے وضع کیا ممیا ہو، پھر دوسرے معنیٰ کی طرف نتقل کردیا گیا ہو، اس کی دوصور تیں ہیں، پہلے معنیٰ متروک ہو تھے یانہیں، اگر دوسرے معنیٰ کی طرف نتقل ہونے کی وجہ سے پہلے معنیٰ متروک ہوجا کیں، تو اس کومنقول کہتے ہیں، اوراگر پہلے معنیٰ متروک نہ ہوں، بلکہ دونوں مستعمل ہوں، تومعنیٰ اول کو''حقیقت' اور دوسرے معنیٰ کو''مجاز'' کہتے ہیں۔

### منقول كى اقسام

منقول كى تين قتميس بين:

(١) منقول عرفي (٢) منقول شرى (٣) منقول اصطلاحي

منقول عرفی: وہ ہوتا ہے جس میں ناقل عرف عام ہو، جیسے لفظ'' دابہ''اصل لغت میں ہراس چیز پر بولا جا تا ہے، جوز مین پرچلتی ہے، کیکن عرف عام نے اسے''چو پایۂ' کے معنیٰ میں نقل کرلیا ہے۔

منقول شری: وه بوتا ہے جس میں ناقل شریعت ہو جیسے لفظ صلاه لغت میں'' دعا'' کو کہتے ہیں الیکن شرع نے اسے ارکان مخصوصہ یعنی نماز کے لیے استعال کرلیا، یا جیسے لفظ''صوم'' ہے لغۃ مطلق رکنے کو''صوم'' کہتے ہیں، لیکن شرع نے اس سے مخصوص رکنالیعنی'' روز ہے'' مراد لے لیے ہیں۔

منقول اصطلاحی: وہ ہوتا ہے جس میں ناقل عرف خاص ہو مثلاً نحوی یا منطقی حضرات کوئی اصطلاح مقرر کر لیں۔ جیسے لفظ فعل ہے ہروہ امر جوکسی فاعل سے صادر ہوا سے فعل کہتے ہیں، اب نحاق نے اس' 'کلم'' کے لیے نتقل کر لیا، جو مستقل بالمفہوم ہو، اور تین زمانوں میں سے کسی معین زمانہ پر دلالت کرے۔ اس طرح لفظ'' دوران'' گھو منے پھرنے اور چکر لگانے کو کہتے ہیں، لیکن مناطقہ نے اسے ترتیب الاثر الی مالہ صلوح المعلیۃ لینی جو چیز علمت بننے کی صلاحیت رکھے، اس پراثر مرتب ہونے کی طرف بنتقل کرلیا۔

### وجوه تسميه اوروجوه ثلثه

(۱)''علم''جیسے عبداللہ ، طلحہ وغیرہ ،اس کوعلم اس لیے کہتے ہیں کہ بیمعین شخص پر دلالت کرنے کی علامت ہوتا ہے۔

(۲) متواطی: اس کا لغوی معنیٰ ہے"موافق ہونا" اس کلی کے وین اور خارجی افراد چونکہ بالکل مساوی ہوتے ہیں،اس کیے اس کو 'متواطی'' کہتے ہیں جیسے انسان اور مشس،ان کے وینی اور خارجی افراد بالکل مساوی ہیں۔

(٣) مشکک: اس لیے کہتے ہیں کہ اس کے افراد اصل معنی میں مشترک ہوتے ہیں ،لین 'وجوہ ثلث' میں سے کی ایک کی وجہ ہے گئے میں تو ناظر اگر جہت اشتراک کو دیکھتا ہے ، تو وہ یہ جھتا ہے کہ یہ کی متواطی ہے ،
کیونکہ اس کے افراد آپس میں بالکل موافق ہوتے ہیں ،اوراگر ناظر جہت اختلاف کی طرف دیکھتا ہے، تواسے یہ وہم ہوتا ہے کہ یہ 'وتا ہے کہ یہ 'مشترک' ہے جیسے لفظ عین مختلف معانی کے لیے استعال ہوتا ہے، تو ناظر کو چونکہ یہ شبہ ہو جاتا ہے کہ یہ کلی متواطی ہے یا مشترک ، اس لیے است 'کلی مشکک' کہتے ہیں۔

#### وجوه ثلثه:

(۱) تشكيك بالا ولويه: وه جس مين افراد كااختلاف اولويت اورعدم اولويت كي وجه يه جو، جيسي ' وجود' كل

ہے، اللہ تعالیٰ کا وجود اولویت سے ثابت ہے، اس لیے کہ باری تعالیٰ کا وجود ، ممکن کے مقابلے میں'' اُم '''''اور '' اقوی'' ہے،'' ام' 'اس لیے ہے کہ اس کوزوال اور عدم نہیں ہے، قدیم ہے، اور'' اثبت' اس لیے ہے کہ اس کا زوال ممتنع اور محال ہے، اور'' اقوی'' اور دائی اس لیے ہے کہ باری تعالیٰ سے وجود کی جدائی کا'' تصور' ممتنع اور محال ہے۔

(۲) تشکیک بالتقدم والتاخر: وہ جس میں کلی کے معنیٰ کا حصول بعض افراد میں، دوسر بے بعض کے مقابلے میں مقدم ہو، جیسے باری تعالیٰ کا وجود مقدم ہے،اور ممکنات کے وجود موخر ہیں،اس کوتشکیک بالا ولیہ بھی کہتے ہیں۔

(۳) تشکیک بالشد ہ والضعف: وہ جس میں کلی کے معنی کا حصول، دوسر ہے بعض افراد میں حاصل ہونے سے اشد ہو، جیسے ' وجود' باری تعالیٰ میں اشد ہے، اور ممکنات میں اضعف ہے، اشداس لیے ہے کہ وجود کے آثار، اللہ کے وجود میں بہت زیادہ ہیں بلکہ ہیں ہی اس میں، کیونکہ اللہ کا وجود اتم بھی ہے، افہت اور اقوی بھی ہے، اور ممکنات کے وجود سب حادث ہیں، اس کو سمجھانے کے لیے ایک مثال ذکر کر رہے ہیں، مثلاً سفیدی کا اثر ہوتا ہے آٹھوں کو خیرہ کرنا، سفیدی کا بیا ثر برف کی سفیدی میں بہت زیادہ ہے، حالا تکہ سفیدی تو دونوں میں ہے، کیکن سفیدی کا وہ اثر جو آٹھوں کو خیرہ کردے، برف کی سفیدی میں زیادہ ہے۔

(۴)مشترک: ایک لفظ کے جب معانی بہت ہوں، تو اس اشتراک کی وجہ سے اس کو''مشترک'' کہتے ہیں،مثلاً''عین'' کالفظ ہے،وغیرہ۔

(۵) منقول: وہ لفظ جودوسرے معنیٰ کے لیے مستعمل ہوتا ہے، اس کومنقول کہتے ہیں، کیونکہ وہ پہلے معنیٰ سے دوسرے معنیٰ کی طرف منتقل ہوگیا ہے۔

(۲) حقیقت: بیری فلان الامرے ماخوذ ہے، اس کامعنیٰ ہے'' ثابت کرنا'' تو جولفظ اپنے اصل موضوع میں ستعمل ہو، تو گویاوہ بھی اپنے مقام میں ثابت ہے، اس لیے اس کو حقیقت کہتے ہیں، یا بید حققۃ سے ماخوذ ہے جب کسی چیز کے بارے میں آپ کو یقین ہو، تو اس وقت بیر مادہ استعمال کیا جاتا ہے، اور'' حقیقت'' بھی چونکہ معلوم الدلالہ ہوتی ہے، اس لیے اس کو'' حقیقت'' کہتے ہیں۔

(۷) مجاز: بیرجازاکشی یجوز سے ہمعنیٰ بڑھ جانا، چونکہ لفظ جب معنیٰ مجازی میں استعال ہوتا ہے، تو وہ بھی گویاا پنے موضوع اصلی سے متجاوز ہوجا تا ہے، بڑھ جاتا ہے، اس لیے اس اسم کوبھی مجاز کہتے ہیں۔

قال: وكُملُ لفظِ فهو بِالنَّسبةِ إلى لَفُظِ آخَرَ مرادتُ له إن تَوَافَقَا فِي المعنى ومباينٌ له إن اخُتَلَفَافِيُهِ.

ترجمہ: ہرلفظ دوسرے کے لحاظ سے مرادف ہے، اگر دونوں ہم معنیٰ ہوں، اور مبائن ہے اگر معنیٰ ہیں مختلف ہوں۔

اقول: مَامَرٌ مِنْ تَقُسِيمِ اللفظِ كَانَ بِالْقِيَاسِ إلى نَفْسِهِ وَبِالنَّظُرِ إلى نَفْسِ مَعناهُ وَهَذَا

تَقُسِيمُ اللفظِ بِالقياسِ إلى غَيرِه مِنَ الألفاظِ فاللفظُ إذانَسَبُنَاه إلى لفظِ آخَرَ فَلاَيْخ إمَّا أَنْ يَتَوَ افَقَا فِى المعنى أى يكونُ معناهُما واحداً أو يَخْتَلِفَا في المعنى أى يكونُ لإحدِه ما معنى ولِلآخرِ معنى آخَرُ فإنُ كَانَا متوافِقَيْنِ فهو مرادق له و اللَّفُظَانِ مُتَرَادِفانِ أُخِلَمِنَ التَّوَادُفِ الذي هو ركوبُ أحدٍ خَلْفَ آخَرَكَانَّ المعنى مركوبٌ مباينٌ له والله طأن راكبانِ عليهِ فيكونانِ مترادفينِ كالليثِ والأسدِ وإنُ كانا مختلفينِ فهو مباينٌ له والله طأنِ متبيانانِ لأنَّ المباينة المفارقةُ ومتى إختلفَ المعنى لم يكنِ الممركوبُ واحدًا فيتحقَّقُ المفارقةُ بين اللفظينِ للتَفُرِقَةِ بين المَرُكُو بَيُنِ كَالإنسانِ والمفرسِ وَمِنَ النَّاسِ مَنُ ظَنَّ أَنَّ مثلَ الناطقِ والفصيحِ ومثلَ السيفِ والصارمِ مِنَ اللفظينِ المتفروقةِ في المداردة والمارم مِنَ اللفظينِ المتعاردة في الذاتِ من لو ازم الاتحادِ في المفهوم بدون العكس.

ترجمہ: اُقوال: لَفظ گذشتہ تُقسیم نفط اوراس کے نفس معنیٰ کے لحاظ سے تھی، اور لفظ کی یہ تقسیم دیگر الفاظ کے اعتبار سے ہے۔ایک لفظ کی جب دوسر نفظ کی طرف نسبت کریں، تو وہ دو حال سے خالی نہیں، یا تو دونوں معنیٰ میں محتیٰ مول اور دونوں لفظ کا ایک معنیٰ مول ، تو وہ اس کا مرادف ہے، اور دونوں لفظ متر ادف ہیں، جو اس تر ادف سے ماخوذ ہیں جو ایک کا دوسر سے کے پیچھے سوار ہونا ہے، گویا معنیٰ سواری ہے، اور اسد۔اورا گردونوں لفظ متر ادف ہوئے جیسے لیٹ اور اسد۔اورا گردونوں لفظ متر ادف ہوئے جیسے لیٹ اور اسد۔اورا گردونوں لفظ متر ادف ہوئے جیسے لیٹ اور اسد۔اورا گردونوں لفظ متر ایک نہ رہی، کوئکہ ''مبایت' بہعنیٰ ''مفارقت' (جدائی) ہے، اور جب معنیٰ مختلف ہوئے تو سواری ایک نہ رہی، اس لیے دونوں لفظوں میں سوار یوں کے متفرق ہونے کی وجہ سے مفارقت ثابت ہوگئی جیسے انسان اور اس لیے دونوں لفظوں میں سوار یوں کے متفرق ہونے کی وجہ سے مفارقت ثابت ہوگئی جیسے انسان اور فرس۔

بعض لوگوں نے بیخیال کیا کہ ناطق قصیح ،اورسیف وصارم جیسے الفاظ بھی مترادف ہیں ، کیونکہ بیا یک بی ذات ہیں اندکہ دات ہی ذات پرصادق آتے ہیں ، بی غلط ہے ،اس لیے کہ 'ترادف' ،مفہوم میں اتحاد کی الذات اتحاد فی المفہوم کے لوازم میں سے ہے نہ کہ اس کاعکس ۔

#### مرادف ومباين

دویااس سے زیادہ الفاظ اگر معنیٰ میں متحد ہوں، توان میں سے ہرایک کودوسرے کے لحاظ سے "مرادف"

کہتے ہیں،اوراگران کامعنیٰ متحد نہ ہو، بلکہ مختلف ہوتو ان میں سے ہرا یک کو دوسرے کے لحاظ سے''مباین'' کہتے ہیں۔

''مرادف''ترادفسے ہے،اس کامعنیٰ ہے''ایک کا دوسرے کے پیچےسوار ہونا''جب کی سارے الفاظ کامعنیٰ ایک ہی ہو،تو گویاان سب کی سواری ایک ہے،تومعنیٰ سواری اورالفاظ راکبین کے درجہ میں ہوگئے،اس لیے ایسے الفاظ جن کے معانی متحد ہوں ان کومرادف کہا جاتا ہے جیسے لیٹ اور اسد ہے ان دونوں کامعنیٰ متحد ہے۔

اورمباین''مباینہ' سے ہے، اس کامعنیٰ ہے''جدا ہوتا'' جب معنیٰ مختلف ہوں، تو گویا مرکوب اور سواری مختلف ہوگئی، ان کے درمیان مفارفت ہوگئی، اس لیے اس کومباین کہتے ہیں، جیسے انسان اور فرس، دونوں کامعنیٰ مختلف ہے، ان میں سے ہرایک دوسر سے کامباین ہے۔

## ترادف کے لیےاتحاد فی المفہوم

بعض لوگوں کا کہنا ہے ہے کہ ناطق اور تصبح بید دونوں مرادف ہیں، کیونکہ بیا یک ذات پرصادق آتے ہیں، جس طرح ناطق ایک ذات پرصادق آتا ہے، بید دونوں جس طرح ناطق ایک ذات پرصادق آتا ہے، اس طرح اس پر لفظ تصبح بھی، یہی حال سیف اور صارم کا ہے، بید دونوں چونکہ ایک ہی پرصادق آتے ہیں، اس لیے بیہ می مرادف ہیں؟

یہ نیال درست نہیں ہے، اس کی دووجہیں ہیں ایک علی سیال الا تکار ہے، اور دوسری علی سیل التسلیم ہے۔

ہم ناطق اور فصیح کے درمیان تر ادف تسلیم نہیں کرتے ، کیونکہ لفظ فصیح ، ذات پر کائل طور پر صادق نہیں آتا بلکہ بیناطق کی صفت ہے، تو یہ دونوں معنیٰ کے لحاظ سے مختلف ہوئے کیونکہ موصوف وصفت کے درمیان تغایر ہوتا ہے، ایسا ہوسکتا ہے کہ ناطق پایا جائے کیون فصیح نہ پایا جائے ، جسے ایک آدی جو بقدر ضرورت کوئی زبان جا تا ہے،

ہوتا ہے، ایسا ہوسکتا ہے کہ ناطق پایا جائے کیون فصیح نہ پایا جائے ، جسے ایک آدی جو بقدر ضرورت کوئی زبان جا تا ہے،

اس میں اس کوکوئی مہارت نہیں ہے یہ اب ناطق تو کہلائے گالیکن فصیح نہیں کہلائے گا ، گویا ناطق اور فصیح کے درمیان عام خاص مطلق کی نبیت ہے، فقط صادق ہوگا و ہاں سیف کی صفت ہے، ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک جگہ لفظ سیف تو صادق ہوگیاں سیف کی ضرورصادق بروگا و ہاں سیف کی مفت ہے، جہاں صارم صادق ہوگا و ہاں سیف مضرورصادق بروگا و لا اس کے درمیان تر ادف نہیں ہے۔

دوسری وجہ: بالفرض ہم مانتے ہیں کہ ان کے درمیان تر ادف ہے، پھر بھی ان کے درمیان تر ادف حقق نہیں ہوسکتا، کیونکہ تر ادف کے لیے اتحاد فی المفہوم مضروری ہے، نہ کہ اتحاد فی الذات، یعنی جہاں اتحاد فی المفہوم ہوگا وہاں تر ادف پایا جائے گا، اور یہاں تو ناطق اور ضیح ذاتا بھی متحز نہیں ہیں، کیونکہ ایک ذات پر ناطق صادق آتا ہے، نیکن فضیح صادق نہیں آتا جیسے اوپر گذر چکا اس طرح سیف اور صارم بھی ذاتا متحز نہیں ہیں، کیونکہ ایک تلوار اگر شکستہ ہو، کا نے والی نہ ہو، تو اس پر سیف تو صادق آتا ہے، لیکن صارم صادق نہیں آتا، اتحاد فی الذات کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ جہاں

ایک صادق آئے، وہیں پر دوسرابھی ای جہت سے صادق آئے، اور یہاں ایسانہیں ہے، تو معلوم ہوا کہ ان کے درمیان تواتحاد فی الذات بھی نہیں ہے، جب ان کے درمیان اتحاد فی الذات نہیں تو پھراتحاد فی المفہوم کیسے ہوسکتا ہے اور ترادف کے لیے اتحاد فی الذات نہیں بلکہ اتحاد فی المفہوم ضروری ہوتا ہے، جو یہاں مفقود ہے۔ اس لیے ان میں ترادف نہیں ہے۔

قال: وأمَّاال مركّبُ فهوإمّاتام وهوالذي يصحُّ السّكوثُ عليهِ أو غَيْرُ تَام والتَّامُ إن احْتَمَلَ الصدق والكذبَ فهو الخَبَرُ والقضيةُ وإنْ لمُ يحتمِلُ فهو الإنشاءُ فإنْ ذَلَ على طَلْبِ الفِعُلِ دلالةُ اوَّلِيَّةُ أى وضعيةً فهو مع الإستعلاءِ امرَّ كقولنَا إضربُ أنتَ ومَعَ النحضوعِ سوالٌ و دُعاءٌ ومع التساوي التماس وإن لم يدلَّ فهو التَّنبيئةُ ويَندرِ بُ فيه التَّمنَّ والترجِّى والتَّعجبُ والقَسمُ والنَّداءُ وأماغيرُ التام فهو إمّا تَقييلُدِيّ كالحيوانِ الناطقِ وإمّا غيرُ تقييدي كالمركبِ من اسم واداةٍ أو كلمةٍ واداةٍ.

ترجمه: بهرحال مرکب وه یا تو تام ہے، اور مرکب وه ہوتا ہے جس پر خاموثی سیحے ہو، یا غیرتام ہے، اور مرکب تام اگر صدق و کذب کا احتال رکھتا ہو، تو وہ خبر اور قضیہ ہے اورا گرا حمّال ندر کھتا ہو، تو وہ انشاء ہے، اب اگر وہ طلب فعل پر اوّل یعنی وضعی دلالت کرے، تو استعلاء کے ساتھ وہ'' امر'' ہے جیسے ہمارا قول اضرب انت، اور خضوع کے ساتھ ہو، تو وہ '' دعاء'' اور'' سوال'' ہے، اور تساوی کے ساتھ'' التمال'' ہے، اور آگر وہ (طلب فعل پر وضعی) دلالت نہ کر ہے تو وہ تنهیبہ ہے، جس میں تمنی، ترجی، تعجب، تم اور ادا ق سے ما داخل ہیں، رہا غیرتا م سووہ یا تقبیدی ہے جیسے حیوان ناطق، یا غیرتقبیدی ہے، مثلاً وہ اسم اور ادا ق سے ماکمہ اور ادا ق سے مرکب ہو۔

الكذبَ فجميعُ الأخبارِ داخلةٌ في الحدِّ وهذا الجوابُ غيرُ مَرُضِيٍّ لأنَّ الاحتمالَ لَا معنى لَهُ ح بَلُ يَجِبُ أن يقالَ الخبرُ مَا صَدَقَ أو كَذِبَ

والحق في الجواب أنّ المرادَاحتمالُ الصدقِ والكذب بِمُجردِالنظرِ إلى مفهوم اللفظِ ولم نَعْتَبِرِ النخبرِ ولاشكُ أنّ قولَنا السماءُ فوقنا إذَاجَرُ دُنَا النَّظَرَ إلى مفهوم اللفظِ ولم نَعْتَبِرِ المخارجَ إِحْتَمَلَ عندَالعقلِ الكذبَ وقولنا اجتماعُ النقيضينِ موجودٌ يحتملُ الصدق المخارجِ إلى مفهوم فمُحصَّلُ التَّقُسِيمِ أنَّ المركبَ التَّامَ إنِ احتملَ الصدق والمكذبَ بحسبِ مفهوم فهوالخبرُ وإلَّا فهو الانشاءُ وهو إما أن يدلَّ على طلبِ الفعلِ دلالةُ اوليّة أي وضعية أولا يدلُّ فإنُ دَلَّ على طلبِ الفعلِ دلالةُ وضعية فإما أن يدلَّ على طلبِ الفعلِ دلالةُ وضعية فإما أن يقلرن المخضوع فإن قارن الإستِعُلاءَ فهو التساوى فهو التساوى أويقارِن الخضوع فإن قارَن الإستِعُلاءَ فهو المروان قارن الخضوع فهو سوال أو دعاءً وإنّما أن امروان قارن الخضوع فهو سوال أو دعاءً وإنّما تُعَيدَ المدلالةَ بالوضع احترازًا عن الأخبارِ الدالةِ على طلبِ الفعلِ لاَ بالوضع فإنَّ قولَنا بموضوع لِطَلَبِ الفعلِ المنعلِ الفعلِ لكنه ليس حُتِبَ عليكم الصّيامُ او أطلبُ منك الفعلَ دال على طلبِ الفعلِ لكنه ليس بموضوع لِطَلَبِ الفعلِ بَلُ لِلإخبارِ عن طلبِ الفعلِ وَإنُ لَمُ يَدُلَّ على طلبِ الفعلِ فهو تنبية لأنه نَبَهَ على ما في ضميرِ المتكلم ويندرجُ فيه التّمنِيُ والتَّرَجِيُ والنداءُ والتعجبُ والقَسَمُ والتَربُ والمَن المَن والمَن المَن والتَربُ والمَن والتَربُ والمَن والتَربُ والمَن والمَن والتَربُ والمَن والتَربُ والمَن والتَربُ والتَربُ والتَربُ والقَسَمُ والقَسَمُ والمَن وال

ولقائل أن يقول الاستفهام والنهى خارجان عن القسمة أمّا الاستفهام فلأنّه لايليق جَعُلُهُ من التنبيه لأنّه إستعلام مافى ضمير المخاطب لاتنبية على مَا فى ضمير المتكلم وأمّا النّهى فلعدم دخوله تحتّ الآمر لأنّه دَالٌ على طلب التركب لا على طلب الفعل لكن المص أُدْرَجَ الاستفهام تحتّ التنبيه ولم يعتبر المُناسَبة اللّغويّة والنّهى تحتّ الامر بناءٌ على أن الترك هو كفّ النفس لا عدم الفعل عمّا من شانه أن يَكُونَ فعلًا ولو أرَدُنَا إيرادَهُمَا في القِسُمَةِ قلنا الإنشاء إمّا أن لا يدلّ على طلب شيء بالوضع فهو التنبية أويدل فلايخ إمّا أن يكون المطالفهم فهو الاستفهام أوغيرة فيامّا أن يكون المطالف الفهم فهو الاستفهام المعلوب الترك أي عدم الفعل أويكون مع التساوى فهو التماس أومع الخضوع المعلوب الترك أي عدم الفعل أويكون مع التساوى فهو التنانى منه قيد اللاوّل وهو التقييدي كالحيوان الناطق أو لا يكون وهو غير التقييدي كالمركب من إسم واداة وكلمة وإداة.

ترجمہ: اقول: جب ماتن مفرد اور اس کی اقسام سے فارغ ہوگئے تو اب ''مرکب'' اور اس کی اقسام شروع کررہے ہیں، اور مرکب یا تام ہے یا غیر تام ہے، کیونکہ یا تو اس پرسکوت سیحے ہوگا، لینی وہ مخاطب کو پورا فائدہ دےگا اور وہ مرکب کسی دوسرے ایسے لفظ کا تقاضا کرنے والنہیں ہوگا جس کا کہ مخاطب کو انتظار ہو، جیسے جب کہا جائے زیدتو مخاطب اس انتظار میں رہتا ہے کہ مثلاً قائم یا قاعد کہا جائے بخلاف اس کے جب کہا جائے زیدقائم (بیر کب تام ہے، مخاطب اس سے مقصود بچھ جاتا ہے، کسی لفظ آخر کے انتظار میں نہیں رہتا ) یا اس (مرکب) پرسکوت سیحے نہیں ہوگالہذا اگر اس پر خاموثی صحیح ہو، تو وہ''مرکب انتظار میں نہیں رہتا ) یا اس (مرکب) پرسکوت سیحے نہیں ہوگالہذا اگر اس پر خاموثی صحیح ہو، تو وہ''مرکب تام ہو، ووہ'' انشاء' ہے۔ اور مرکب کا حمال رکھتا ہو، تو وہ'' انشاء'' ہے۔ اور ' قضیہ'' ہے، اور احمال ندر کھتا ہو تو وہ'' انشاء'' ہے۔

اگر کہا جائے کہ خبریا تو واقع کے مطابق ہوگی یانہیں،اگر واقع کے مطابق ہوتو اس میں کذب کا اختال نہیں ہوسکتا،اوراگر واقع کے مطابق نہ ہوتو اس میں صدق کا اختال نہیں ہوسکتا،لبذا کوئی الی خبر نہیں جو تعریف میں داخل ہو؟ اس کا جواب بید دیا جاتا ہے کہ'' واؤ واصلہ'' (جوالصدق والکذب میں ہے) سے ''او'' فاصلہ مراد ہے، بایں معنیٰ کہ خبر وہ ہے کہ جس میں صدق یا کذب کا اختال ہو،اس لیے ہر مجی خبر سپائی کا اختال رکھتی ہے،اور ہر جھوٹی خبر جھوٹ کا اختال رکھتی ہے،لبذا تمام خبریں تعریف میں واخل ہیں۔

گریہ جواب پسندیدہ نہیں ہے، کیونکہ اس وقت احتمال کے کوئی معنی نہیں، بلکہ یہ کہنا ضروری ہے کہ خبروہ ہے جوصادق ہے یا جو کا ذب ہے۔

اور تحقیق جواب بیہ ہے کہ احتمال صدق و کذب سے مرادیہ ہے کہ تحض خبر کے مفہوم کے لحاظ سے بیا حتمال ہو، اس میں کوئی شک نہیں کہ ہمارا قول: انسماء فو قنا جبکہ ہم صرف لفظ کے مفہوم کی طرف نظر کریں اور خارج کا اعتبار نہ کریں، تو عقل کے نزدیک کذب کا احتمال رکھتا ہے، اور ہمارا قول: اجتماع انتقیطین موجود نفس مفہوم کے لحاظ سے صدق کا احتمال رکھتا ہے۔

پی تقسیم کا حاصل رہے ہے کہ مرکب تام اگر اپنے مفہوم کے لحاظ سے صدق و کذب کا احتمال رکھتا ہو، تو وہ خبر ہے در نہ دہ انشاء ہے۔

اور وہ (انشاء) طلب فعل پر وضعی دلالت کرے گایا دلالت نہیں کرے گا اگر طلب فعل پر دلالت وضعی کرے تو یا استعلاء کے ساتھ مقارن ہوگایا تساوی کے ساتھ مقارن ہو، تو وہ'' التماس' ہے ، اور اگر تساوی کے ساتھ مقارن ہو، تو وہ'' التماس' ہے ، اور اگر تساوی کے ساتھ مقارن ہو، تو وہ'' التماس' ہے ، اور اگر خضوع کے ساتھ مقارن ہو، تو وہ'' سوال ودعاء'' ہے۔

اور دلالت کو' وضع'' کے ساتھ مقید کیا ،ان اخبار سے احتراز کے لیے جوطلب فعل پر دلالت تو کرتی ہیں

کین وضع کے بغیر، کیونکہ ہمارا قول کتب علیم الصیام (تم پر روز نے فرض کئے گئے) اور اطلب منک الفعل (میں آپ سے فعل طلب کرتا ہوں) طلب فعل پر دلالت کر رہاہے کین بیطلب فعل کی خبر دیئے کے لیے موضوع نہیں، اور اگر انثاء طلب فعل پر دلالت نہ کرے، تو وہ 'متنہ پید' ہے، کیونکہ اس نے اس چیز پرآگاہ کر دیا جو متعلم کے دل میں ہے، اور اس میں تمنی مترجی، نداء، تبجب اور قتم داخل ہیں۔

اورکوئی کہدسکتا ہے کہ استفہام اور نہی دونو ل قسیم سے خارج ہیں ،استفہام تو اس لیے کہ اس کو تنییبہ سے قرار دینا مناسب نہیں ہے، کیونکہ استفہام مخاطب کے مافی القیمیر کو معلوم کرنا ہے نہ کہ سکلم کے مافی القیمیر پر تنبیبہ اور نہی اس لیے کہ وہ امر کے تحت داخل نہیں ہے، کیونکہ نہی ترک فعل کی طلب پر دلالت کرتی ہے نہ کہ طلب فعل پر (جوامر میں ہوتا ہے)

لیکن مصنف نے استفہام کو تنبیہہ کے تحت داخل کیا ہے،اور لغوی مناسبت کا لحاظ نبیں کیا اور نہی کو امر کے تحت ( داخل کیا ) اس سے جس کی تحت ( داخل کیا ) اس سے جس کی شان فعل ہونا ہو۔ " شان فعل ہونا ہو۔ " شان فعل ہونا ہو۔ "

اگرہم ان دونوں (استفہام ونہی) کوتقسیم میں داخل کرنا چاہیں تو یوں کہیں گے کہ انشاء یا تو کسی شی کی طلب پر بالوضع دلالت نہیں کرے گا، ہب خالی نہیں ، یا طلب پر بالوضع دلالت نہیں کرے گا، ہب خالی نہیں ، یا تو مقصد ''سجمتا'' ہے، تو وہ استفہام'' ہے یا کچھاور (مقصد) ہے ہیں وہ یا تو استعلاء کے ساتھ ہوگا، بہی امر ہے اگر مطلوب قعل (کرنا) ہواور نہی ہے اگر مطلوب ترک یعنی عدم فعل ہو، یا تساوی کے ساتھ ہوگا، بہی سوال ہے۔ بیالتماس ہے، یا خضوع کے ساتھ ہوگا، بہی سوال ہے۔

رہا مرکب غیرتام اس کادوسراجزء پہلے جزء کے لیے یا توقید ہوگا یہی تقبیدی ہے جیسے حیوان ناطق یا قید نہ ہوگا، یہ غیر تقبیدی ہے، جیسے اسم اور اوا ۃ سے یا کلمہ اور اواسے مرکب ہو۔

## مركب اوراس كى اقسام

ماتن مفرداوراس کی اقسام کے بیان سے فراغت کے بعد مرکب کی اقسام شروع کررہے ہیں جن کی وجہ حصر: مرکب دوحال سے خالی ہیں یا تو وہ ' تام' ہوگایا''غیرتام' اگراس کلام پرسکوت سیحے ہو،اوروہ کلام مخاطب کوفائدہ دے اور مخاطب کوکسی لفظ آخر کی انتظار بھی ندرہے، تو وہ ' مرکب تام' ہے، جیسے زید قائم بیمرکب تام ہے، اس سے مخاطب کوفائدہ پہو پختا ہے، کسی دوسر سے لفظ کا پھروہ منتظر نہیں رہتا،اوراگراس پرسکوت سیحے نہ ہوتو وہ ' مرکب غیرتام'' ہے،اور'' مرکب ناقص' ہے۔

پھر مرکب تام دوحال سے خالی نہیں یا تو وہ صدق و کذب کا اخمال رکھے گا، یہی'' خبر اور قضیہ'' ہے، یا 🖒

احمال نہیں رکھے گا، بیانشاء ہے، پھرانشاء کی دوصورتیں ہیں یا تو وہ طلب فعل پراؤ لی یعنی وضعی دلالت کرے گایا نہیں، اگراستعلاء کے ساتھ دلالت کرے تویہ 'امر' ہے،اورتساوی کے ساتھ ہوتو اس کو' التماس' کہتے ہیں۔اور اگرانشاء طلب فعل پروضعی دلالت نہ کرے تو وہ تنہیہ ہے،اس میں تمنی، ترجی تعجب ہتم اور نداء سب شامل ہیں، یہ تمام تفصیل مرکب تام کے بارے میں تھی۔

اورمرکب غیرتام بھی دوحال سے خالی نہیں، یا تواس کا دوسرا جزء پہلے جزء کے لیے قید ہوگا یہی 'مرکب غیر تام تقبید ک ہے جیسے حیوان ناطق میں، حیوان کے لیے ناطق قید ہے، یا قید نہ ہوتو وہ ' مرکب غیرتام غیرتقبید ک ' ہے جیسے مثلاً اسم اور ادا ق سے مرکب ہوجیسے بزید، یا کلمہ اور ادا ق سے مرکب ہوجیسے قد ضرب۔

ولا يكون مستتبعا للفظ اخر ينتظره المخاطب.

مرکب تام ایسامکمل کلام ہوتا ہے کہ اس کے علاوہ نخاطب کو کسی اور لفظ کی انظار نہیں رہتی جیسا کہ اس کو مند الیہ، مند بہ بحکوم علیہ اور محکوم بہ کی انظار ہوتی ہے، زید قائم بلا شبہہ مرکب تام ہے، اس میں بھی گواس کوا حتیاج ہے کہ وہ کہوہ کیوں کھڑا ہے، کتنی دیر کھڑا رہے گا، کیکن یہ احتیاج اس درجہ نہیں جس درجہ کا مندالیہ اور مند بہ کا ہوتا ہے، یا مثلا ضرب زید مرکب تام ہے، کیکن نخاطب لفظ آخر کا منتظر رہتا ہے، یہ درست ہے، کیکن یہ انتظار مندالیہ اور مند بہ کے علاوہ کی طرف ہے، اور مفعولات و متعلقات یہ الی چیزیں ہیں کہ کلام کا ان پر دارو مدار نہیں ہوتا، یہ زوا کداور فصلی شار ہوتی ہیں بلکہ کلام کا دارو مدار اور اس کی بنیاد محکوم علیہ و محکوم بہ پر ہوتی ہیں، جب وہ پائے جا کمیں تو کلام مرکب تام شار ہوتا ہے ور بندمرکب غیرتام اور تاقص کہلاتا ہے۔

### مركب تام ميں صدق وكذب كااحمال

مركب تام اگرصدق وكذب كاحتال ركھ تووہ ' خبر' اور' تضيه' ہے در نہ وہ انشاء ہے۔

اس پرمعترض کہتا ہے کہ خبر کے دو حال ہیں، وہ واقع کے مطابق ہوگی یانہیں، اگر واقع کے مطابق ہو، تو وہ کذب کا احتمال نہیں رکھتی، بلکہ وہ سادق ہی ہے، اور اگر واقع کے مطابق نہ ہوتو وہ صدق کا احتمال نہیں رکھتی بلکہ وہ کا ذب ہی ہے لہذا کوئی خبر تعریف خبر میں واخل نہیں ہوگی، کیونکہ خبر کی تعریف اس طرح کی ہے کہ جوصد تی و کذب کا احتمال ہو؟ احتمال رکھے وہ خبر اور قضیہ ہے اور کوئی ایسا قضیہ اور خبز نہیں ہے جس میں صدق اور کذب دونوں کا احتمال ہو؟

اس کے دو جواب ہیں ایک غیر مرضی اور نالبندیدہ ہےاور دوسر آتحقیقی جواب ہے۔

پہلا جواب: یہ ہے کہ خبراور قضیہ کی تعریف (پختمل الصدق والکذب) میں جو''واؤواصلۂ' ہے، اس ہے''او فاصلۂ'مراد ہےای پختمل الصدق اوالکذب یعنی صدق یا کذب کااحتمال رکھے،لہذا ہر کچی خبر سچائی کااحتمال رکھتی ہے،اور ہر جھوٹی خبر جھوٹ کااحتمال رکھتی ہے،اس لیےاب تمام اخبار خبر کی تعریف ندکور میں شامل اور داخل ہوجا نمیں گی۔

شارح فرماتے ہیں کہ بیہ جواب کوئی تحقیقی اور پسندیدہ نہیں ہے، کیونکہ اس صورت میں تو لفظ "احمال" کا

متدرک اور لغوہو نالازم آرہاہے،اس لیے کہا یک خبر جب وہ تچی ہے،تو پھراس میں''صدق کے احتمال'' کا کوئی معنیٰ نہیں ہے،اور جھوٹی ہے،تو پھراس خبر میں احتمال کذب کا کیا مطلب ہے، پھرتو خبراور قضیہ کی تعریف یوں ہونی چاہیے انحمر ماصدق اوکذب(خبروہ ہے جوصادق ہویا کا ذب ہو)۔

دوسراجواب: خبر کی تعریف میں صدق و کذب کے احتمال سے مرادیہ ہے کنفس مفہوم کے اعتبار سے وہ سچائی اور جھوٹ کا احتمال رکھتی ہے متعلم اور خارج سے قطع نظر کہ فس الا مر میں اس کی کیفیت کیا ہے، یہی وجہ ہے کہ السما وفو قنابیا کیسپی قضیہ ہے لیکن خارج اور نفس الا مرسے قطع نظر کرتے ہوئے اپنے مفہوم کے لحاظ سے بیکذب کا بھی احتمال رکھتا ہے یا جیسے اجتماع کنفی میں موجود، یہ قضیہ بھی ففس مفہوم کے لحاظ صدق اور کذب دونوں کا احتمال رکھتا ہے، اس سے صرف نظر کرتے ہوئے کہ خارج اور نفس الا مر میں اجتماع نفیضین ہوتا ہے یانہیں، لہذا جو مرکب تام اپنے نفس مفہوم کے لحاظ سے صدق اور کذب کا احتمال رکھے، وہ خبر اور قضیہ ہے۔

## ''وضعیه'' کی قید کا فائدہ

ماتن نے کہا کہ 'انشاء' طلب فعل پراوّلی یعنی وضعی دلالت کرے گایانہیں،اولیہ کی تفسیر' وضعیہ'' ہے کی ہے،اس سے درحقیقت ان اخبار اور قضیوں کو نکالنا پیش نظر ہے، جوطلب فعل پر دلالت تو کرتے ہیں،لیکن وضع کے لحاظ سے نہیں کرتے بلکہ ان کی وضع طلب فعل کی خبر دینے کے لیے ہے، کتب علیم الصیام یہ جملہ خبر یہ ہے،اسی طرح: اطلب منک افعل یہ بھی جملہ خبر یہ ہے، یہ طلب فعل پر اب دلالت تو کر رہے ہیں لیکن چونکہ ان کی اصل وضع اس کے لیے نہیں ہے،اس لیے ''وضعیہ'' کی قید کا اضافہ کر کے اس قسم کے اخبار کو نکال دیا۔

## نهی اوراستفهام تقسیم سے خارج کیوں

ماتن نے انشاء کی چارتشمیں بیان کی ہیں امر، دعا، التماس اور تنبیبہ اور پانچ قسموں لیعنی تمنی، ترجی، تبجب، فتم اور نداء کو تنبیبہ میں داخل کیا ہے، اور دوقسموں لیعنی نبی اور استفہام سے سکوت اختیار فر مایا، ان کے بارے میں شارح کلام کررہے ہیں۔

معترض کہتا ہے کہ نہی اور استفہام دونوں تقسیم سے خارج ہیں، کیونکہ استفہام کا امر، التماس، اور دعامیں داخل نہ ہوت دونوں تقسیم سے خارج ہیں، کیونکہ استفہام میں مخاطب کے مافی القسمیر کو دریافت کرنا ہوتا ہے جبکہ تنہیں میں مشکلم کے مافی القسمیر کوظا ہر کرنا ہوتا ہے، اور ان دونوں کے درمیان تضاد ہے۔

ای طرح نبی کاان اقسام میں داخل نہ ہونا ظاہر ہے، اور امر میں بھی داخل نہیں ہوئکتی، اس لیے کہ امر طلب فعل کے لیے موضوع ہے، اور ان کے درمیان تضاد بالکل ظاہر ہے۔ جواب: شارح فرماتے ہیں کہ ماتن نے شاید استفہام کو تنبیبہ میں داخل کیا ہے، اور ان کے درمیان

مناسبت تفوید کا اعتبار نہیں کیا یعنی ان کے درمیان جواختلاف اور تضاد ہے، اس سے صرف نظر کر کے ممکن ہے ماتن نے اسے تنویہہ میں داخل کیا ہو، اور نہی کو امر کے تحت درج کیا ہو، کیونکہ نہی میں اگر چہ ترک فعل یعنی کف انفس (نفس کوروکنا) ہوتا ہے، کیکن یہ کف اور روکنا بھی تو ایک امر ہے، اس لحاظ سے نہی، امر کے ساتھ شریک ہے بایں معنیٰ کے دونوں میں مطلوب دونعل "ہے صرف اتی بات ہے کہ نہی میں ایک مخصوص فعل یعنی "الکف" مطلوب ہوتا ہے، اس لحاظ سے نہی کوامر کے اندروا ظل کیا جا سکتا ہے، جیسا کہ ماتن نے کیا ہے۔

# اس تقسیم کی دوسری وجه حصر

شارح فرماتے ہیں کہ ہم ایک ایسی وجہ حصر ذکر کرتے ہیں جس میں نہی اور استفہام بھی داخل ہو جاتے

ال:

''انشاء' طلب شی پروضعا دلالت کرے گایا نہیں، اگرنہ کرنے وہ وہ تنہیہ ہے، اس میں تمنی، تربی ہتم، تعجب اور نداء داخل ہیں، اور اگرانشاء وضعا دلالت کرے تو پھروہ دو حال سے خالی نہیں، یا تو مطلوب نہم ہوگایا اس کا غیر، اگر مطلوب ''سمجھنا'' ہو، تو وہ استفہام ہے، اس کا غیر ہو، تو پھراس کی دوصور تیں ہیں، مطلوب فعل ہوگایا ترک، اگر کہتے ہیں، اور مع الخضوع ہو، تو اس کو' دعاء وسوال' کہتے ہیں، اور اگر عدم فعل مطلوب ہو، تو اس کو نہی کہتے ہیں، بیساری تفصیل مرکب تام کے بارے میں تھی مرکب غیرتام دو حال سے خالی نہیں، اس کا دوسرا جزء پہلے کے لیے قید ہوگا، یا نہیں اگر قید ہو، تو اس کو مرکب تقبیدی کہتے ہیں، جیسے حیوان ناطق میں' ناطق' عوان کے لیے قید ہے۔ اور اگر دوسرا جزء پہلے کے لیے قید نہ ہو، تو اس کو مرکب ہوجیے قد طلب۔

قال: الفصلُ الثَّانِي فِي المعانِي المفردةِ كلُّ مفهوم فهو جزئِيٌّ إن مُنِعَ نَفُسُ تَصَوُّرُهِ مِن وُقُوعِ الشَّرُكَةِ فيهِ وكُلِّيٌّ إن لَمُ يَمُنَعُ، وَاللَّفُظُ الدَّالُ عليهما يُسَمَّى كُلِّيًّا وجُزُئِيًّا بالعرض.

ترجمہ: دوسری فصل' معانی مفردہ' میں ہے، ہر مفہوم جزئی ہے اگر اس کانفس مفہوم اس میں شرکت کے وقوع سے مانع ہو، اور کلی ہے اگر مانع نہ ہو، اور ان دونوں مفہوموں پر دلالت کرنے والے لفظ کا نام کلی اور جزئی رکھاجا تا ہے بالعرض۔

القول: المعانى هى الصُّورُ الذَّهْنِيَّةُ مِنُ حيثُ أنّها وُضِعَ بِإِزَائِها الالْفَاظُ قَإِنْ عُبِرَعنها بِالفَاظِ مفردةٍ فهى المعانى المفردةُ وإلاَّ فالمركبةُ والكلامُ ههُنَا إنّما هو فى المعانى المفردةِ كما سَتَعُرِفُ فَكُلُّ مفهوم وهوالحاصلُ في العقلِ إمّاجزتي أو كلي لأنّه إمّاأن يكونَ نفسُ تصورِهِ أى مِنُ حيثُ أنّه متصورٌ مانعًا مِنُ وقوعِ الشركةِ فيه المُتِرينَ وصدقِه عليها أو لايكون فإن مُنِعَ نفسُ تصورٌه عن الشركةِ فهو المجردِ المُتِرئِقُ كهذا الانسان فإن الهذيّة إذَا حَصَلَ مفهومُها عند العقلِ إمتنع العقلُ بمجردِ تصورِه عن صدقهِ على أمورٍ متعددةٍ وإن لَمْ يَمنعِ الشركةَ من حيثُ أنّه متصورٌ فهو الكليُّ كالانسانِ فإنَّ مفهومه إذَا حَصَلَ عند العقلِ لَمُ يَمْنعُ مِنُ صدقه على كثيرينَ الكليُّ كالانسانِ فإنَّ مفهومه إذَا حَصَلَ عند العقلِ لَمُ يَمْنعُ مِنُ صدقه على كثيرينَ المعنى معنى لأن المفهومَ هُو المعنى وإنما قَيَّدَ بنفسِ التصورِ لأنّ من الكلياتِ مايمُنعُ الشركة بِالنظرِ إلى المخارجِي لكن المناحراجِ كواجِبِ الوجودِ فإنّ الشركة فيهِ مُمُتَعِقةٌ بِالدليلِ الخارجِي لكن المفهومَ هُو المعنى الشركة لِي مفهومه لم يمنعُ من صدقه على كثيرينَ فإنّ مجرّدَ تصوره لو إذا جَرَّدَ العقلُ النظرَ إلى مفهومه لم يمنعُ من صدقه على كثيرينَ فإنّ مجرّدَ تصوره لو كان مانعامن الشركة لَمْ يُفتَقرُ فِي الباتِ الوحدانِيَّةِ إلى دليلِ آخرَو كالكلياتِ كان مانعامن المركة والكرامُكانِ وَ الكرة جُودِ فَإنَّها يمتنعُ أن تصدَّق على شيئيُ مِن الطرفيةِ مثل الكلاشيءِ في الخارج لكنُ لابالنظرِ إلى مجرّدِ تصورِهِ ا

ومن هلهُ نَا يعلمُ أن افرادَالُكُلِّى لَا يَجِبُ أن يكونَ الكلى صادقًا عليها بَلُ مِنُ افرادِهِ مَا يَمُتَنِعُ أن يصدُق الكليُّ عليهِ فِي الخارِجِ إذا لم يمتنع العَقُلُ عن صدقه عليه بمجرّدِ تصوُّره فلولَمُ يُعُتَبَرُ نفسُ السَّصَوُّرِ فِي تعريفِ الْكُلِّي وَالْجُزُئِيِّ لَدَخَلَتُ تلك الكُلِّياتُ فِي تعريفِ الْكُلِّي فلايكونُ مانعًا وخرجتُ عن تعريفِ الْكُلي فلايكونُ الكُليَّ عَن تعريفِ الْكُلي فلايكونُ جَامِعَا وبيانُ التَّسُمِيةِ بِالكلي والجزئي أنّ الكليَّ جزءٌ لِلُجزئي غالبًا كَالإنسانِ فِإنَّه جزءٌ لِرَيْدِ وَالحيوانِ فِإنَّه جزءٌ لِلإنسانِ وَالجسمِ فإنّه جزءٌ لِلحيوانِ فيكون الجزئيُ

كُلُّ وَالْكُلِّى جُزَءً لَهُ وكليَّةُ الشيءِ إنّما يكونُ بِالنسبةِ إلى الجزئي فيكون ذالك الشيئ منسوبًا إلى الكلّ والمنسوبُ إلى الكُلِّ كليِّ وكذالكَ جزئيةُ الشيءِ إنّما هي بالنسبةِ إلى الحلّ والمنسوبُ إلى الجزءِ جزئيٌّ هي بالنسبةِ إلى الحلّيةَ والمحلّيةَ والحزئيّةَ إنَّمَا تُعْتَبُرُانِ بِالذَّاتِ فِي المعانِيُ وأمّا الإلفاظُ فَقَدُ تُسَمَّى كليةٌ وجزئيةٌ بِالعرضِ تسميةَ الدّالِ بإسم المدلولِ.

ترجمہ: اقول: ''معانی'' وہ دیخی صورتیں ہیں اس حیثیت سے کہ ان کے مقابلے میں الفاظ موضوع ہیں، پس اگر ان کی تعبیر مفرد الفاظ سے کی جائے، تو وہ معانی مفردہ ہیں ورنہ معانی مرکبہ ہیں، اور یہاں صرف معانی مفردہ سے کلام ہے جیسا کہ خقریب آپ کو معلوم ہوجائے گا۔

ہرمفہوم (اور بیروہ ہوتا ہے، جوعقل میں حاصل ہو) جزئی ہے یا کلی، کیونکہ یا تو اس کانفس تصور اس حیثیت سے کہوہ متصور ہے، اس میں شرکت کے وقوع سے بعنی کثیرین کے درمیان مشترک ہونے اور کثیرین پرصادق آنے سے مانع ہوگا، یا مانع نہ ہوگا، اگر اس کانفس تصور شرکت سے مانع ہو، تو وہ جزئی ہے، جیسے ''طذ االانسان' اس لیے کہ جب عقل میں' نہذیت' کامفہوم حاصل ہوجائے، توعقل محض اس کے تصور سے امور متعددہ پرصادق آنے سے مانع ہوتی ہے، اور اگروہ شرکت سے اس حیثیت سے کہوہ متصور ہے مانع نہ ہو، تو وہ کی ہے جیسے الانسان ۔ اس کامفہوم جب عقل میں حاصل ہوتو وہ کثیرین پر صادق آنے سے مانع نہیں ہوتی ۔ بعض نفوں میں ''نفس تصور معنا ہو' ہے، جو ہواور بھول ہے، ورنہ عنی کے معنیٰ ہوں گے، اس لیے کہ مفہوم بعینہ معنیٰ ہے۔

اور ماتن نے (دونوں کی تعریفوں میں) '' نفس تصور'' کی قیدلگائی، کیونکہ کلیات میں ہے بعض وہ ہیں جو خارج کے لحاظ سے شرکت سے مانع ہیں، جیسے واجب الوجود، اس لیے کہ اس میں خارجی دلیل سے شرکت محال ہے، لیکن عقل جب اس کے صرف مفہوم کودیکھے تو وہ اس (واجب الوجود) کے کثیرین پر صادق آنے سے روکتی نہیں، کیونکہ اس کا محض تصوراً گراس میں شرکت سے مانع ہوتا تو وحدا نیت کے اثبات کے لیے کسی اور دلیل کی احتیاج نہ ہوتی، اور جیسے کلیات فرضیہ مثلاً ''لا کھی لا امکان، لا وجود یہ خارج میں کسی چیز پر صادق نہیں آسکتیں، لیکن محض ان کے تصور کے لحاظ سے (کوئی امتاع) نہیں ہے، خارج میں موجود نہیں ہوسکا)۔

یہیں سے یہ بات معلوم ہو جاتی ہے، کہ کلی کے تمام افراد پر کلی کا صادق آنا ضروری نہیں ہے، بلکہ اس کے بعض افرادا یسے بھی ہیں جن پر خارج میں کلی کا صادق آنامتنع ہے، جب عقل اس کلی کے اس فرد پر صادق آنے سے محض اس کلی کے تصور سے مانع نہ ہو، تو اگر کلی اور جزئی کی تعریف میں نفس تصور کا اعتبار نہ کیا جائے، تو پرکلیات، جزئی کی تعریف میں داخل ہوجائیں گی، لہذا جزئی کی تعریف مانع نہیں رہے گی اور کلی کی تعریف سے نکل جائیں گی، لہذا کلی کی تعریف جامع نہیں ہوگی۔

اورکلی و جزئی کی وجہ تسمید یہ ہے کہ کلی اکثر جزئی کا جزء ہوتی ہے، جیسے انسان، یہ زید کا جزء ہے، اور "دعیوان" یہ انسان کا جزء ہے، اور "حیوان کا جزء ہے، تو جزئی کل اور کلی اس کا جزء ہوئی، اور کسی شی کا کلی ہونا جزئی ہے اور "جوزئی کلی کی طرف منسوب ہوگی، اور جوز کل" کی طرف منسوب ہو، وہ کلی ہے، ای طرح کسی شی کا جزئی ہونا کلی کے اعتبار سے ہوتا ہے، تو وہ شی ، جزء کی طرف منسوب ہو، وہ جزئی ہونا کلی کے اعتبار سے ہوتا ہے، تو وہ شی ، جزء کی طرف منسوب ہو، وہ جزئی ہے۔

اور جان لیجئے کہ کلیت اور جزئیت کا عتبار بالذات معانی میں ہوتا ہے، رہے الفاظ تو وہ بھی بھی کلیت اور جزئیت کے ساتھ بالعرض موسوم ہو جاتے ہیں تسمیۃ الدال باسم المدلول کے طور پر ( یعنی الفاظ جو کہ کلیت و جزئیت کے مفہوم پر دلالت کرتے ہیں، انہی کوکلی اور جزئی کا نام دے دیا جاتا ہے )۔

### فصل ثانی معانی میں

پہلی نصل الفاظ میں تھی جس میں مرکب اور مفرد دونوں طرح کے الفاظ تھے بصل ٹانی میں معانی مفردہ کا بیان ہے، جن میں سے پعض کلی اور بعض جزئی ہیں، جبکہ نصل ٹالث مباحث کلی پر شتمل ہے۔

''معانی''سے یہاں دینی صورتیں مرادیں اس حیثیت سے کدان کے مقابلے میں الفاظ موضوع ہیں،اگر انہیں مفردالفاظ سے تعبیر کیا جائے ،تووہ''معانی مفردہ'' ہیں ورندوہ معانی مرکبہ ہیں۔

# "مفهوم" كامطلب،اوراس كى اقسام

''دمفہوم'' سے مرادوہ چیز ہے، جوعقل میں حاصل ہو، لفظ معنیٰ اور مفہوم دونوں مرادف ہیں، یہاں اس مفہوم کو پیش نظرر کھتے ہوئے اس کی دوسمیں بیان کی گئی ہیں:

(۱) جزئی: اگرمغہوم کانفس تصوراس حیثیت سے کہ وہ متصور ہے، کثیرین کے درمیان شریک ہونے اوران پر صادق آنے سے مانع ہو، تو وہ جزئی ہے، مثلاً جب کہا جائے '' هذاالانسان' اس سے ایک مخصوص انسان مراد ہے، چونکہ اس میں '' هذا'' اسم اشارہ موجود ہے، اس لیے عقل امور متعددہ پرصادق آنے سے مانع ہے۔

(۲) کلی: اگرمفہوم کانفس تصوراس حیثیت ہے کہ وہ متصور ہے، نثر کت سے مانع نہ ہو، تو وہ کلی ہے، جیسے لفظ انسان ،اس کامفہوم عقل میں کیٹرین پر صادق آنے سے مانع نہیں ہے، بلکہ کیٹر افراد پر صادق آتا ہے۔

### بعض نسخول میں سہو

یہ ہوتعریف میں اس لیے باتی رہ گیا ہے، کہ یتعریف ان لوگوں کی ہے جنہوں نے لفظ کو قسم قراردے کر بول کہا ہے، کہ آب بول کہا ہے، کہ ان کہا ہے، کہ 'اب ماتن نے قسم کو تبدیل کر کے اس کی جگہ'' مفہوم''رکھ دیا، کیکن تعریف میں 'معنیٰ'' کو حذف کرنے سے ہوہو گیا۔

### «نفس تصور" کی قید کا فائده

کلی اور جزئی کی تعریفات میں ' دنفس تصور'' کی قیداس لیے لگائی تا کہ ان میں سے ہرا یک کی تعریف جامع اور مانع رہے ، کیونکہ اگر کلی کی تعریف میں ' دنفس تصور'' کی قید نہ لگائی جائے ، تو بہت کا کلیات کلی کی تعریف سے خارج ہوکر جزئی میں داخل ہو جائیں گی ، جس سے کلی کی تعریف جامع اور جزئی کی تعریف مانع نہیں رہے گی ، مثلاً '' واجب الوجود'' ایک کلی ہے ، خارج میں اس کا اگر چہ ایک ہی فرد ہے ، اور ہو بھی نہیں سکتا ، لیکنی عقل میں نفس تصور کے اعتبار سے میکٹیر افراد پرصادتی آسکتی ہے ، کیونکہ اگر اس کانفس تصور ہی مثر کت غیر سے مانع ہوتا ، تو پھر تو حید کے اثبات کے لیے کئی دلیل کی ضرورت واقع ہوئی ہے ، تو معلوم ہوا کہ اس کا نفس تصور مثر کت سے مانع ہوئی ہے ، تو معلوم ہوا کہ اس کا نفس تصور شرکت سے مانع نہیں ہے۔

ای طرح کلیات فرضیه لاخی اور لا وجود ، لا امکان ہیں ، بیالی کلیات ہیں کہ خارج میں ان کا کوئی فردنہیں ہے ، کیکن ان کانشر افراد پر صادق آنا عقلاً ممکن ہے ، اگر چہ خارج میں ان کا کشر افراد پر صادق میں تنام مناطقہ نے انہیں کلیات میں شار کیا ہے ، تواگر کی کی تعریف میں ' نفس تصور''کی قید نہ لگاتے تو یہ کلی کی تعریف میں ' نفس تصور''کی قید نہ لگاتے تو یہ کلی کی تعریف میں مالانکہ وہ کلی ہیں عندالمناطقہ۔

اس تفصیل ہے یہ بھی واضح ہوگیا کہ کی کا ف ج میں اپنے افراد پرصادق آنا کوئی ضروری نہیں ہے، بلکہ
ایک الی چیز بھی' کئی' ہوسکتی ہے جس کا خارج میں صرف ایک ہی فرد ہے جیسے واجب الوجود، بلکہ الی چیزی بھی کلی
ہیں جن کا خارج میں کوئی فرذ نہیں ہے، اور نہ ہی ہوسکتا ہے، جیسے کلیات فرضیہ لاثی ، لا وجود ، لا امکان ، تو معلوم ہوا کہ
اگر مفہوم کانفس تصور وقوع شرکت سے مانع نہ ہوتو و و کلی ہے، چاہے اس کے افراد خارج میں موجود ہوں یا نہ ہوں ،
کیونکہ مناطقہ نے محض عقل کی روشنی میں کلی وجزئی کی تعریفات میں کثرت یا عدم کثرت کا لحاظ کیا ہے، اس لیے اس قسم
کی اشیاء کلیات میں داخل ہیں۔

### وجدتشميه

کلی کوئی اور جزئی کوجزئی کہنے کی وجہ بتلار ہے ہیں، جود ومقدموں پر مشتمل ہے:

پہلامقدمہ:کلی اکثر جزئی کا جزء ہوتی ہے،مثلاً انسان جونوع ہے،یہاہیے جزئیات زید ،عمر مجمود ،وغیرہ کا جزء ہے،اس لیے کہ افراد ماہیت نوعیہ اور شخص سے مرکب ہوتے ہیں اور حیوان جوجنس ہے یہا ہے افراد نوعیہ یعنی انسان کا جزء ہے، کیونکہ انواع جنس اور فصل سے مرکب ہوتے ہیں ،اس طرح جسم'' حیوان'' کا جزء ہے، تو گویا جزئی کل ہوئی ،اورکلی اس کل کا جزء ہوئی ،اور جو چیزکل (جزئی) سے مرکب ہو،اس کوکلی کہتے ہیں۔

شارح نے فر مایا کہ کلی اکثر جزئی کا جزء ہوتی ہے، اکثر کی قیداس واسطے لگائی کہ کلی کی پانچ اقسام جنس، نوع فصل، خاصہ اور عرض عام میں سے پہلی تین اپنے اخر ادکا جزء ہوتی ہیں، لیکن خاصہ اور عرض عام اپنے افر ادکا جزنہیں ہوتے، اور تین چونکہ پانچ کا اکثر ہے، اس لیے شارح نے غالبًا فر مایا۔

دوسرامقدمہ: کسی ٹی کا کلی ہونا جزئی کے لحاظ سے ہوتا ہے، تو گویا وہ ٹی یعنی کلی، کل یعنی جزئی کی طرف منسوب ہوگئی، اورمنسوب الی الکل کلی ہوتی ہے یعنی جو چیز کل (جزئی) کی طرف منسوب ہو، وہ کلی ہوتی ہے، اس لیے اس ٹی کوکل کہتے ہیں۔

جزئي كي وجد تسميه بهي مقد متين پر شمل ہے:

ببلامقدمه: جزني كلي كان كل " بابد اكل جزء بوئي ،اورجز في كل بوئي \_

دوسرامقدمہ: کسی تی کا بڑئی ہونا کلی کے لحاظ ہے ہوتا ہے، تو گویاوہ ٹی یعنی بزئی جز ور کلی) کی طرف منسوب ہوگئی،اور جو چیز ( بزئی ) جز و ( کلی ) کی طرف منسوب ہووہ جزئی ہوتی ہے، اس لیے اسٹی کو بزئی کہتے ہیں۔

### دال کومدلول کا نام دے دیا

کلی یا جزئی کاتعلق دراصل معانی ہے ہے،ان معانی کے لحاظ سے کلیت یا جزئیت کا نام رکھا جاتا ہے،لیکن چونکہ ان معانی پرالفاظ دلالت کرتے ہیں،اس لیے ان الفاظ کو ہی جودال ہیں،کلی و جزئی سے موسوم کیا جاتا ہے گویا دال کو مدلول کا نام دے دیا،ای کوشارح نے اس طرح تعبیر کیا: ''حذ امن قبیل تسمیة الدال باسم المدلول۔'

قال: والكلّى إمّا أن يكونَ تمامَ ماهيةٍ مَا تَحْتَهُ مِن الْجَزِئياتِ أَوْ دَاحُلًا فيها أو حَارِجًا عنها وَالْوَلُ هُو النوعُ سواءٌ كان متعددَ الأشخاصِ وهو المقولُ في جوابِ ماهو بحسبِ الشركةِ والخصوصيةِ معًاكا لإنسانِ أوغيرَ متعددِ الاشخاصِ وهو المقولُ في جوابِ ماهو بحسبِ الخصوصيةِ المَحْضَةِ كَالشَّمُسِ فهواذَنُ كلي مقولٌ على واحدٍ أو على كثيرينَ متفقينَ بالحقائق في جواب مَاهُوَ.

ترجمہ: اور کلی یا توان جزئیات کی تمام ماہیت ہوگی جواس کے تحت ہیں یاان میں داخل ہوگی یاان سے خارج ہوگی۔اول'' نوع'' ہےخواہ یہ متعددالاشخاص ہو،اوروہ ( نوع متعددالاشخاص ) ماہو کے جواب میں شرکت اورخصوصیت ہر دولجاظ ہے بولی جاتی ہے، جیسے انسان، یا ( نوع ) غیر متعد دالاشخاص ہو،اور وہ (غیرمتعددالا شخاص ) محض خصوصیت کے لحاظ سے ماہو کے جواب میں بولی جاتی ہے جیسے سورج ، تو اب ''نوع'' و و کل ہے، جو ماہو کے جواب میں ایک یاان کشرافراد پر بولی جائے ، جنگی حقیقیں منفق ہیں۔ أقول: إنَّكَ قَدْ عَرَفَتَ أنَّ الغرضَ مِنُ وَضُع هذه الْمَقَالةِ مَعرَفةُ كيفيَّةِ اقتناصِ المهجهولاتِ التصوريّةِ مِن المعلوماتِ التصوريّةِ وهِيَ لاَ تَقْتَنِصُ بالجُزئياتِ بل لا يُسْجَثُ عَنها فِي العُلومِ لِتغيّرهَا وعَدم انضباطِهَا فلهذاصار نظرُ المَنطقيّ مقصورًاعلى بيان الكليّاتِ وَصَبُطِ اقسامِهَا فَالْكُلِّي إِذَانُسِبَ إِلَى مَاتَحْتَهُ مِنَ الجزئيَّاتِ فَإِمَّا أَنُ يكونَ نفسَ ماهيَّتِهَا أوداخلًا فيها أوخارجًا عنها والداخلُ يُسمَّى ذاتِيًا والخارِجُ عَرضيًا ورُبَمَا يُقَالُ الدَّاتِي على ما ليس بخارِج وهذَا اَعَمُّ مِنَ الأوّلِ أي الكُلِّي الذِّي يَكُونُ نَـفُسَ مَاهِيّةِ مَاتَحْتَهُ مِنَ الْجُزُئِيَّاتِ هُو ٱلنَّوعُ كَالانسانِ فَإِنَّهُ نفسُ مَاهيةِ زَيْلٍ و عمرو وبَكر وغيرِهَا مِن جُزِيَّاتِهِ وهِيَ لا تَزِيْدُ عَلَى الإنسَانِ الَّابِعُوارِضَ مُشَخَّصةٍ خارجيّةٍ عنهُ، بِهَايَمُتَازُ عَنُ شَخُصِ اخَرَثُم النَّوعُ لَايَحُ إِمّا أَنُ يَكُونَ مُتَعَدَّدَ الْأَشْخَاص فِي الخارج أولا يكونَ فَإن كان متعدَّدَ الاشُخَاصِ فِيُ الْخَارِج فَهُوَالْمَقُولُ فِي جَوابِ مَاهُوَ بِحَسَبِ الشِّرُكَةِ والْخُصُوصِيَّةِ مِعًا لأنَّ السُّوالَ بِمَاهُوَ عَلَى الشَّيءِ إنَّما هُوَ لِطَلَبُ تمام مَاهيته وحقيقته فإن كان السوال سوالًا عن شيء واحد كان طالبًا لتمام الماهيةِ المختصةِ به وَإِنْ جَمَعَ بَيْنَ الشيئينِ أَوْ أشياء فِي السوالِ كان طالبًا لتمام ماهيتها

وتسمامُ ماهيةِ الاشياءِ إنما يكون تمامَ الماهيةِ المشتركةِ بينها ولماكان النوعُ متعدّة الاشخاصِ كا لانسانِ كان هو تمامَ ماهيةِ كلَّ واحدٍ من أفرادِه فإذاسُئِلَ عن زيدٍ مثلًا بماهو كان المقولُ في الجوابِ الانسانَ لأنّهُ تمامُ الماهيةِ المختصّةِ به وإن سُئِلَ عَنُ زيدٍ وعمروٍ بِمَا هُمَا كان الجوابُ الانسانَ أيضًا لإنّه كمالُ ماهيتِهما المشتركةِ بينهما فكلجرم أن يكونَ مقولا في جوابِ مَاهو بحسبِ الخصوصيّةِ والشركةِ معاوانُ لَمْ يكنُ متعدّدَ الاشخاصِ بل يَنْحَصِرُ نوعُهُ فِي شخصٍ واحدٍ كالشمسِ كانَ مقولًا في جوابِ ماهو بحسبِ الخصوصيّةِ المحضةِ لأنّ السائلَ بما هو عن ذالك مقولًا في جوابِ ماهو بحسبِ الخصوصيّةِ المحضةِ لأنّ السائلَ بما هو عن ذالك الشخصِ لا يطلُبُ إلَّا تمامَ الماهيّة المختصّةِ به إذ لا فردٌ آخرُ لَهُ في الخارجِ حتّى

يَجُمعَ بِيننَهُ وبين ذالك الشخصِ فِي السوالِ حتى يكونَ طالبًا لتمامِ الماهيةِ الممشتركةِ وإذَا علمت أنّ النوع إنُ تعدَّدَ اشخاصه في الخارج كان مقولًا عَلَى كثيرينَ في جوابِ ماهو كا لانسانِ وإن لم يَتعدَّدُ كان مقولًا عَلَى واحدٍ في جوابِ ماهو فهو إذَنُ كليِّ مقولٌ على واحدٍ أو على كثيرينَ متفقينَ بالحقائِقِ فِي جوابِ ماهو فالكليُّ جنسٌ وقولُنا مقولٌ على واحدٍ لِيَدُخُلَ فِي الحَدِّ النوعُ الغيرُ المتعدّدُ الاشخاصُ وقولُنا متفقينَ بالحقائِق ووولُنا متفقينَ بالحقائِق ووولُنا متفقينَ بالحقائِق ووولُنا متفقينَ بالحقائِق ووولُنا متفقينَ بالحقائِق وقولُنا في المحتائِق وقولُنا في على كثيرينَ مختلفينَ بالحقائِق وقولُنا في جوابِ ما هو لِيَخُرُجَ النَّلْقُةُ الباقيَّةُ أَعْنِي الفصلَ والخاصةَ والعرضَ العامَ الأَنَّهُ الا تقالُ في جوابِ ماهو

وهناك نَظُرٌ وهو أنَّ أَحَدَ الأَمْرِيْنِ لازمٌ إِمَّا إشْتِمَالُ التَّغْرِيْفِ على امرٍ مستدر كِ وإمَّاأَنُ لا يكونَ التعريفُ جامعًا لأنَّ المرادَ بالكثيرينَ إِنُ كان مطلقًا سواءً كانُوا مُوجودِيْنَ فِي الخارِجِ الله يكونوافيَلْزَمُ أن يكونَ قولُهُ المقولُ على واحدِ زائدًا حشوًا لأنَّ النوعَ الغَيْرَ المتعدَّدَ الأَشْخَاصَ فِي الخارِجِ مقولٌ على كثيرينَ موجودِيْنَ في النارِعِ يَخُرُجُ عن التعريفِ في النارِعُ التي لا وجودَلها في الخارج اصلاكالعُنقاءِ فلايكونُ جامعًا والصوابُ أن يحدَّدَفَ مِنَ التعريفِ قولُهُ على واحدِ بَلُ لفظُ الكليِّ ايُصًا فَإِنَ المقولَ على كثيرينَ منفقينَ بالحقيقةِ في جوابِ ما هو بحسبِ الشركةِ والخصوصيةِ معا والمصنفُ يعنه ويقال النوعُ هوالمقولُ على كثيرينَ متفقينَ بالحقيقةِ في جوابِ ما هو بحسبِ الشركةِ والخصوصيةِ معا والمصنفُ الشركةِ والخصوصيةِ معا والمصنفُ الشركةِ والخصوصيةِ معا والمصنفُ الشركةِ والخصوصيةِ معا والمحسبِ الخارجِ قَسَّمةُ إلى مَايقالُ بحسبِ المسلكةِ والخصوصيةِ وهو خروجٌ عن الشركةِ والخصوصيةِ معاولِلى ما يقالُ بحسبِ الخصوصيةِ المحارِجِ قَسَّمةُ إلى مَايقالُ بحسبِ المنوع والمحارِج وَسَّمةُ إلى مَايقالُ بحسبِ المنوع المنابِ على الموادَ كلَّها فالتخصيصُ الشركةِ والمحورةِ وقد خروجٌ عن الشركةِ والمحارِج والمحارِج والمحارِج والمحارِج والمحارِج والمحارِب ما هو المحارِةِ والمحارِةِ وقد خروجٌ عن الشركةِ والمحارِج والمحارِج والمحارِدِ وقد جَعَلَهُ من اقسامِ المخصوصيةِ المحطوبِ المحدودِ وقد جَعَلَهُ من اقسامِ النوع.

تر جمیہ: اقول: آپ کومعلوم ہو چکا ہے کہ یہ مقالہ لکھنے کا مقصد معلومات تصوریہ کے ذریعہ مجہولات تصوریہ حاصل نہیں کیا تصوریہ حاصل کرنے کی کیفیت کا جاننا ہے، اور مجہولات تصوریہ کوجزئیات کے ذریعہ سے حاصل نہیں کیا جاسکتا، بلکہ جزئیات کے تغیر و تبدل اور منضبط نہ ہونے کی وجہ سے علوم میں ان سے بحث بی نہیں کی

جاتی ، یہی وجہ ہے کمنطقی کی نظر کلیات اوران کی اقسام کے صبط کے بیان پر ہی محدو دہوگی۔

کلی کا جب اس کے ماتحت بڑئیات کے اعتبار سے کھا ظاکیا جائے، تو وہ یا تو ان کی نفس ماہیت ہوگ یا ان میں داخل ہوگی یا ان سے خارج ہوگی ، داخل کو'' ذاتی '' اور خارج کو'' عرضی'' کہا جاتا ہے، اور بسا اوقات'' ذاتی '' کا اطلاق اس پر ہوتا ہے، جو خارج نہ ہواور یہ ( دوسرا اطلاق ) اول سے اعم ہے، اور اول یعنی وہ کلی جو اپ ماتحت بڑئیات کی نفس ماہیت ہو، وہی''نوع'' ہے، جیسے انسان، پیزید ، عمر ووغیرہ کی نفس ماہیت ہے، اور یہ بڑئیات انسان پر صرف ان عوارض مشخصہ سے ذائد ہیں جو اس انسان سے خارج ہیں، انہی عوارض کے ذریعہ سے وہ دوسر کے خص سے متناز ہوتا ہے۔ بھر نوع اس سے خال نہیں کہ وہ خارج ہیں، متعدد الاشخاص ہوگی یا نہ ہوگی ، اگر خارج ہیں، متعدد الاشخاص ہوگی یا نہ ہوگی ، اگر خارج ہیں، متعدد الاشخاص ہوگ یا نہ ہوگی ، اگر خارج ہیں، متعدد الاشخاص ہوگ یا نہ ہوگی ، اگر خارج ہیں، متعدد الاشخاص ہوگ یا نہ ہوگی ، اگر خارج ہیں، کہونکہ کسی تی ہو تو وہ ماھو کے جواب میں شرکت اور خصوصیت دونوں کے اعتبار سے بولی جائے گی ، کیونکہ کسی تی موال ہو ہو ہو ہو گا ہوں ہو اور اگر میا کہ ماہیت اور حقیقت طلب کرنے کے لیے ماھو سے سوال ہو تا ہے ، پھرا گرشی واصل ہو ، اور اسرائی کی اس تمام ماہیت کا طلب کا رہ ہوگا، جواس شی کی اس تمام ماہیت کا طلب کا دورہ یا تو وہ ان کی تمام ماہیت کا طلب گار ہوگا، اور اشیاء کی تمام ماہیت ، وہ تمام ماہیت ہی ہو تعد کے دور سے خوان سب کے درمیان مشترک ہے۔

اورنوع جب متعددالا شخاص ہوکالا نسان تو وہ اپنے افراد میں سے ہرفردگی تمام ماہیت ہوگی، چنا نچہ جب نید کے بارے میں مثلاً ما هو سے سوال کیا جائے، تو جواب میں انسان بولا جائے گا، کیونکہ یہی زید کی تمام ماہیت ہے، جواس کے ساتھ خاص ہے، اور اگر زید ادر عمر و کے بارے میں ما هما سے سوال کیا جائے ، تب بھی جواب میں انسان ہی واقع ہوگا، کیونکہ انسان ہی ان دونوں کے درمیان تمام ماہیت مشتر کہ ہے لہذا یقیناً بیانسان خصوصیت اور شرکت ہر دولحاظ سے ماهو کے جواب میں بولا جائے گا، اور اگر نوع متعددالا شخاص نہ ہو، بلکہ اس کی نوع شخص واحد میں مخصر ہوکا شمس، تو وہ ما هو کے جواب میں ماهو سے خصوصیت محصہ کے اعتبار سے بولی جائے گی، اس لیے کہ اس شخص ( ذات ) کے بارے میں ماهو سے ضوصیت محصہ کے اعتبار سے بولی جائے گی، اس لیے کہ اس شخص ( ذات ) کے بارے میں ماهو سے سوال کرنے والا، اس کی اس تمام ماہیت کا طالب ہے، جو اس کے ساتھ خاص ہے، کیونکہ خارج میں ماہیت سوال کرنے والا، اس کی اس تمام ماہیت کہ واور فرد آخر کوسوال میں جمع کرکے تمام ماہیت مشتر کہ کا طالب ہو۔

اور جب آپ نے بیرجان لیا کہ اگر خارج میں نوع کے اشخاص متعدد ہوں ، تو وہ ماھو کے جواب میں کثیرین پر بولی جاتی ہے کالانسان ، اور اگر (نوع کے اشخاص) متعدد نہ ہوں تو ماھو کے جواب میں صرف ایک پر بولی جاتی ہے ، تو اب ''نوع'' وہ کلی ہوئی جو ماھو کے جواب میں ایک یا کثیرین معققین بالحقائق پر بولی جائے۔

چنانچیشارح فرماتے ہیں کہ جزء ماہیت اگراس ماہیت اورنوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک ہو، تو وہ ما ھوکے جواب میں شرکت محصہ کے لحاظ سے مقول ہوگا ، کیونکہ جب اس ماہیت اورنوع آخر کو لے کرسوال کیا جائے ، تو جواب میں وہ تمام ماہیت مطلوب ہوتی ہے ، جوان دونوں کے درمیان مشترک ہواور وہ یہی جزء ہوتا ہے ، ہاں اگر ایک مخصوص ماہیت کو لے کرسوال کیا جائے ، تو پھر جواب میں یہ جزء مقول نہیں ہوسکتا اس لیے کہ جزء مشترک تمام ماہیت مخصہ مطلوب ہے ، کیونکہ جزء تو وہ ہوتا ہے کہ قی اس سے اوراس کے ماہیت مخصہ نہیں ہو ، جب کہ یہاں تمام ماہیت مخصہ مطلوب ہے ، کیونکہ جزءتو وہ ہوتا ہے ، اور ہم جنس سے بھی غیر سے مرکب ہو، اور یہ جزء ما ھوکے جواب میں صرف شرکت محصہ کے لحاظ سے مقول ہوتا ہے ، اور ہم جنس سے بھی کیمی مراد لیسے ہیں کہ ماھو کے جواب میں شرکت محصہ کے لحاظ سے بولی جائے ، بہی وجہ ہے کہ جب انسان اور فرس کو کے کرسوال کیا جائے ، تو جواب میں شرکت محصہ کے لحاظ سے بولی جائے ، بہی وجہ ہے کہ جب انسان اور فرس کو کرسوال کیا جائے ، تو جواب میں جنس لیعنی حیوان واقع ہوگا ، کیونکہ یہی ان کے درمیان تمام جزء مشترک ہے ، اور انسان کے بارے میں سوال ہو، تو پھر جواب میں حیوان ناطق آئے گا ، نہ کہ حیوان ، کیونکہ یہا سی ماہیت نہیں ہے ، تو جنس کی تعریف یہ ہوئی : کلی مقول علی کئیرین محتلفین بالحقائق فی جو اب ما ھو ۔

شارح فرماتے ہیں کہ اس تعریف میں لفظ کلی زائدہے،اس کے بغیر بھی کلی کامفہوم سمجھا جاسکتا ہے،اور مقول علی کثیرین جنس کے درجہ میں ہے، جوکلیات خس کوشامل ہے،اور'' کثیرین' سے جزئی خارج ہوگئی اس لیے کہ وہ مقول علی واحد ہوتی ہے،اور مختلفین بالحقائق سے نوع خارج ہوگئی کیونکہ اس میں محققین بالحقیقة ہوتا ہے،اور'' فی جواب ماھو'' سے خاصہ فصل اور عرض عام نکل گئے، کیونکہ عرض عام تو کسی کے جواب میں واقع نہیں ہوتا، جبکہ فصل ای شی فی ذاتہ اور خاصہ ای شی فی عرضہ کے جواب میں واقع ہوتا ہے۔

### تمام جزءمشترك كي دوتعريفيس

(۱) جمہور مناطقہ یہ فرماتے ہیں کہ ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک ہے وہ جزء مشترک مراد ہے، کہ اس کے علاوہ ان دونوں کے درمیان کوئی دوسرا ایسا جزء مشترک نہ ہو جواس جزء مشترک سے فارج ہو، اور اگر کوئی اور جزء مشترک ہو، تو وہ اس جزء مشترک کا عین ہو یا اس کا جزء ہو جیسے حیوان ، انسان اور فرس کے درمیان جتے بھی اجزاء مشترک ہیں وہ یا تو جزء مشترک یعنی کے درمیان تمام جزء مشترک ہیں وہ یا تو جزء مشترک یعنی حیوان کا عین ہیں یا اس کے جزء ہیں، جیسے جو ہر، جسم نامی، حساس اور متحرک بالا رادہ ان میں سے ہرایک اگر چہ انسان اور فرس کے درمیان مشترک ہے، مگر تمام مشترک نہیں ہے، بلکہ تمام جزء مشترک یعنی حیوان کا جزء ہے، تمام جزء مشترک صرف حیوان ہے، جوابی تمام اجزاء کوشامل ہے۔

(۲) امام رازی فرماتے ہیں کہ تمام جزء مشترک سے ان تمام اجزاء کا مجوعہ مراد ہے، جواس ماہیت اور نوع آخر کے درمیان مشترک ہیں، جیسے'' حیوان''تمام جزء مشترک ہے، لیکن تنہائہیں، بلکہ جو ہر، جسم نامی، حساس اور متحرک بالا راد ق، ان سب کے مجموعہ کا نام تمام جزء مشترک ہے۔

اور یہ قول اجناس سیطہ سے ٹوٹ جاتا ہے جیسے جو ہر کیونکہ وہ جنس عالی ہے، اوراس کا کوئی جزنہیں ہے تا کہ یہ سے مجھ ہو کہ یہ ایر اے ہماری عبارت ہی زیادہ درست ہے، اور یہ گفتگو (ربمایقال .....) درمیان میں آگئی، اس لیے ہمیں اس کی طرف لوٹنا چاہے، جس میں ہم تھے، ہم کہتے ہیں کہ جزء ماہیت اگر ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک ہو، تو وہ '' جنس'' ہے ور نہ وہ '' ہے، ہبر حال اول اس واسطے کہ جزء ماہیت جب ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک ہو، تو وہ '' جنس' ہے کہا تھو وہ ماھو کے جواب میں شرکت محصلہ کے لخاظ سے بولا جائے گا، کیونکہ جب ماہیت اور اس نوع کے ہواب میں شرکت محصلہ کہا ماہیت مشترک ہمطلوب ہوگا، اور وہ ہوا ہو جواب میں یہ جزء مقول ہونے کے قابل نہ ہوگا، کیونکہ اس جب ناور ہزء تمام ماہیت مخصہ مطلوب ہے، اور جزء تمام ماہیت محصہ نہیں ہوتا، اس لیے کہ جزء تو وہ ہوتا ہے کہ بولا جائے گا، اور ہم جنس سے بھی بہی مراد لیتے ہیں جسے حیوان کہ یہ ماہیت انسان اور نوع آخر مثلاً فرس کے درمیان تمام جزء مشترک ہے، جتی کہ جب'' ما ھا'' سے انسان اور فرس کے بارے میں سوال کیا جواب میان نہیں جائے ، تو جواب '' حیوان' ہوگا ، اور جب صرف انسان کے بارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں جائے ، تو جواب '' حیوان' ہیں ماہیت حیوان ناطق ہے نہ کے مرمیان آماس لیے کہ انسان کی بارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں جائے ، تو جواب '' حیوان' ہیں ماہیت حیوان ناطق ہے نہ کے مرمیان آماس کے کہ انسان کی تارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں ہوگا ، اس کے کہ انسان کی بارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں ہوگا ، اس کے کہ دور نے انسان کے بارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں ہوگا ، اس کے کہ انسان کے بارے میں سوال ہو، تو جواب حیوان نہیں ہوگا ، اس کے کہ دور نے کہ کی مرف حیوان ۔

اور مناطقہ نے جنس کی تعریف یوں کی ہے، کہ ' جنس' وہ کلی ہے، جو ما ھو کے جواب میں ان کثیرین پر بولی جائے جن کی حقائق مختلف ہوں، بس لفظ کلی زائد ہے، اور المقول علی کثیرین کلیات خمس کے لیے جنس کے درجے میں ہے، اور ' کثیرین' سے جزئی خارج ہوگئ کیونکہ جزئی ایک پر محمول ہوتی ہے، چنانچے ھذا زید کہا جاتا ہے اور ہمارے قول' مختلفین بالحقائق سے نوع خارج ہوگئ، کیونکہ نوع ماھو کے جواب میں معققین پر بولی جاتی ہے، اور ' فی جواب ماھو' سے باتی کلیات نکل گئیں یعنی خاصہ فصل اور عرض عام۔

# کلی کی شم دوم

پہلے گذر چکا ہے، کہ کلی اپنے ماتحت جزئیات کاعین ہوگی یا ان میں داخل یا ان سے خارج ہوگی، اگر عین ہو، تو وہ نو ع ہے، جس کی تفصیل بیان ہوگئ ہے، اور اگر داخل ہو، تو اس کی دوصور تیں ہیں یا تو وہ کلی اس ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک ہوگی یا نہیں، اگرتمام مشترک ہو، تو اس کو''جنن' کہتے ہے، ور نہ وہ ''فصل' ہے، تو معلوم ہوا کہ وہ کلی جو ماہیت کی جزء داخل ہو دہ جنس اور فصل میں مخصر ہے کیونکہ وہ جزء ماہیت اگر اس ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک ہو وہ ''جنس' ہے، ور نہ وہ ''خصل' ہے، اس قال میں چونکہ صرف اول یعنی جنس کے اس میں گفتگو ہے، اس لیے شارح نے بھی یہاں صرف جنس کی تشریح کی ہے۔

فهو الفصلُ أمّا الأوَّلُ فلأنَّ جُزْءَ الْمَاهِيَّةِ إذاكان تمامَ الجزءِ المشتركِ بينها وبين نوع آخَرَيكونُ مقولًا في جوابِ ما هو بحسب الشركةِ المحضةِ لأنَّهُ إذا سُئِلَ عن الماهيةِ وذالك النوع كَانَ المطلوبُ تمام الماهيةِ المشتركةِ بينهما وهو ذالك الجزءُ وإذا أُفرِدَالماهيةَ بِالسوالِ لَمْ يَضلُحُ ذلك الجزءُ لأنُ يكونَ مقولًا في الجوابِ لأنَّ المطحح هو تمامُ الماهيةِ المُختَصَّةِ والجزءُ لا يكونُ تمامَ الماهيةِ المُختَصَةِ والجزءُ لا يكونُ تمامَ الماهيةِ المُختَصَةِ والجزءُ لا يكونُ تمامَ مقولًا في جوابِ ماهو بحسبِ الشركةِ فَقَطُ ولا نَعنيُ بالجنسِ الآهذا كالحيوانِ فإنّه مقولًا في جوابِ ماهو بحسبِ الشركةِ فَقَطُ ولا نَعنيُ بالجنسِ الآهذا كالحيوانِ فإنّه كمالُ الجزءِ المشتركِ بين ماهيةِ الانسانِ و نوع آخَرَ كالفرسِ مثلاً حتَّى إذَاسُئِلَ عن الانسانِ والفرسِ بما هما كان الجوابُ الحيوانُ وإنَ أُفرِدَالانسانَ بالسوال لَمُ يَصُلُحُ للجوابِ الحيوانُ لأنَّ تمامَ ماهيتِهِ الحيوانُ الناطقُ لاالحيوانُ فقط وَرَسَمُوهُ يَصُلُحُ للجوابِ الحيوانُ الخري من الخرابُ الحيوانُ الناطقُ لاالحيوانُ فقط وَرَسَمُوهُ مستدركٌ والمقول على كثيرين مختلفين بالحقائقِ في جواب ماهو فَلَفُظُ الكليّ مقولُ على واحدٍ فيقال هذا يلدّ وبقولِنَا مختلفينَ بالحقائقِ يَخُرُجُ النوعُ لأنه مقول على كثيرينَ متفقين بالحقائق في جوابِ ماهو وبجوابِ ماهو يَخُرُجُ الكلياتُ على الخاصة والفصلَ والعرض العام.

ترجمہ: اقول: کلی جو جزء ماہیت ہے، وہ جنس ماہیت اور فصل ماہیت میں مخصر ہے، کیونکہ وہ یا تو ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک سے وہ جزء مشترک مراد ہے کہ اس کے علاوہ ان میں کوئی اور جزء مشترک نہ ہو، یعنی ایبا جزء مشترک ہو کہ اس سے کوئی جزء مشترک خارج نہ نہو، بلکہ ان کے درمیان ہر جزء مشترک یا تو بعید وہ بی مشترک ہو کہ اس جزء مشترک کا جزء ہو جیسے حیوان کہ بیانسان اور فرس کے درمیان تمام جزء مشترک ہے کہ کیونکہ ان میں کوئی جزء مشترک ہے جو ہرجم مائی، کیونکہ ان میں کوئی جزء مشترک نہیں، مگر یہ کہ وہ یا تو نفس حیوان ہے یا اس کا جزء ہے جیسے جو ہرجم مائی، حیاس اور متحرک بالا رادہ ان میں سے ہرا کہ اگر چانسان اور فرس کے درمیان مشترک ہے، مگر وہ ان میں تمام مشترک ہیں ہے، مگر مشترک ہے، مگر مشترک ہوں مشترک تو صرف حیوان ہے جوا ہے تمام اجزاء کو میں تمام مشترک نہیں ہے، بلکہ بعض مشترک ہے، تمام مشترک تو صرف حیوان ہے جوا ہے تمام اجزاء کو میں تمام مشترک نہیں ہے۔

اور بھی کہاجاتا ہے کہ تمام مشترک ہے ان اجزاء کا مجموعہ مراد ہے، جو ماہیت اور نوع آخر کے درمیان مشترک ہوں جیسے حیوان کہ یہ جو ہر،جسم نامی، حساس اور متحرک بالا رادہ کا مجموعہ ہے، اور یہ تمام اجزاء انسان اور فرس کے درمیان مشترک ہیں۔ کوئی ایک واقع ہوتا ہے،مقول ماھویا تو بحسب الشر کہ ہوتا ہے، پیجنس ہے، یا بحسب الشر کہ واکھنوصیہ دونوں، بینوع ہے، یا بحسب الحصوصیہ المحصنہ ، بیرحد تام ہے محدود کے لحاظ ہے۔

ماتن نے امر ثالث یعنی حدتام کونوع کی تتم قراردے دیا ہے، جو کہ فاسد ہاس لیے کہ' حد' مرکب کی اقسام میں سے ہے، اور ماتن نے اسے نوع کی اقسام سے قرار دیا ہے، جبکہ نوع، مفرد کی اقسام میں سے ہے، کویا ماتن نے اصطلاح فن کی مخالفت کی ہے، جوخروج عن حذا الفن کو شازم ہے۔

قال: وإن كانَ الشَّانِي فَإِنُ كَانَ تَمامَ الجزءِ المشتركِ بينها وبينَ نوع آخَرَ فهو المعقولُ في جوابِ ماهو بحسبِ الشركةِ المحضةِ يُسمَّى جنسًا ورسَمُوهُ بأنَّهُ كليِّ مقولٌ على كثيرينَ مختلفينَ بالحقائقِ في جواب ما هو.

تر جمہ: اورا گرٹانی ہے( مینی اوداخلافیھا ) پس اگروہ ماہیت اورنوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک ہو، تو وہ ماھو کے جواب میں شرکت محضہ کے اعتبار سے بولی جائے گی ،اس کو' جنس'' کہتے ہیں، جس کی تعریف مناطقہ نے بیری ہے کہنس: وہ کلی ہے، جو ماھو کے جواب میں ان کثیرین پر بولی جائے جن کی حقائق مختلف ہوں۔

المحافية الكلى الذي هو جزء الماهية منحصر في جنس الماهية وقصلها لأنه إمّا أن يكون تمام الجزء المسترك بين الماهية وبين نوع آخر الجزء الايكون والمراد بتمام البحزء المسترك بين المماهية وبين نوع آخر الجزء المسترك الذي لايكون وراءة جزء مشترك بينهما أي جزء مشترك لايكون جزء مشترك خارجاعنه بل كلّ جزء مشترك بينهما إمّا أن يكون نفس ذلك الجزء أو جزء منه كا لحيوان فإنه تمام الجزء المسترك بينهما إلّا أن يكون نفس ذلك الجزء أو جزء منه كا لحيوان إمّاني المحتوان أوجزء منه كالجوهروالجسم النامي والحسّاس والمتحرك بينهما إلا وهو بالأرادة وكل منها وإن كان مشترك بين الانسان والفرس إلااته ليس تمام المشترك بينهما بل بعضة وإنّما يكون تمام المشترك هو الحيوان المشتمل على الكلّ وربّمايقال المراد بِتَمَام المشترك مجموع الاجزاء المشترك بالارادة وهي اجزاء مشتركة بين الإنسان والفرس و هو منقوص بالاجناس البسيطة وهي الجزاء مشتركة بين الإنسان والفرس و هو منقوص بالاجناس البسيطة المشترك كالحوهر لأنّه جنس عال ولا يكون له جزء حتى يَصِع أنه مجموع الاجزاء المشترك بالارادة المشتركة فيبارتنا أسله وهذا الكلام وقع في البين فليُرجع إلى مَاكنا فيه فنقول جزء الماهية إن كان تمام الجزء المشترك بين الماهية وبين نوع آخرة هو الجنس وإلاً الماهية إن كان تمام الجزء المشترك بين الماهية وبين نوع آخرة هو الجنس وإلاً المنه وإلاً الماهية إن كان تمام الجزء المشترك بين الماهية وبين نوع آخرة فهو الجنس وإلاً الماهية إن كان تمام الجزء المشترك بين الماهية وبين نوع آخرة فهو الجنس وإلاً الماهية وبين نوع آخرة فهو الجنس وإلاً المناه وإلاً الماهية وبين نوع آخرة فهو المنس وإلاً المنه وإلاً المناه والمناه والمناه

ہونا، یا تعریف کا جامع نہ ہونا، کیونکہ تعریف میں جولفظ'' کثیرین'' ہےاس میں دواحثال ہیں اگر تو اس سے مطلق کثیر افراد مراد ہوں کہ چاہے وہ خارج میں ہوں یا نہ ہوں، تو اس صورت میں ماتن کے قول''المقول علی واحد'' کا زائد اور حشو ہونالا زم آتا ہے، اس لیے کہ نوع غیر متعد دالا شخاص ان کثیر افراد پر بولا جاتا ہے، جوموجود فی الذہن ہوں، اس لیے''المقول علی کثیرین'' صادق ہے، اور المقول علی واحد لیتنی زائد ہے۔

اورا گر'د کثیرین' سے مطلق افراد مراد نہ ہوں، بلکہ وہ خاص افراد مراد ہوں، جو خارج میں موجود ہوتے ہیں تو پھرالمقول علی واحد کی قید تو مفید ہوجائے گی ،کیکن تعریف جامع نہیں رہے گی کیونکہ اس سے وہ انواع خارج ہو جاکیں گے جن کے افراد خارج میں موجو ذہیں جیسے عنقاء۔

شارح فرماتے ہیں کہ درست بیمعلوم ہوتا ہے، کہ نوع کی تعریف میں ''علی واحد'' کوحذف کر دیا جائے تا کہ احدالا مرین لازم نہ آئے ، اور مزید بیہ کہ لفظ کلی کوبھی حذف کر دیا جائے ، کیونکہ ''المقول علی کثیرین'' سے کلی کا مفہوم بھو آ جا تا ہے، اور نوع کی تعریف یول ہونی چاہیے: ''المقول علی کثیرین معققین بالحقیقة فی جواب ماھو'' اب جبکہ تعریف سے تمام قیود کو حذف کر دیا گیا ہے، تو ہر نوع شرکت اور خصوصیت کے لحاظ سے ماھو کے جواب میں بولا جائے گا۔

#### عنقاء يرنده

عنقاءایک بہت بڑا پرندہ ہے، جس کا نام مشہوراور جسم مجہول ہے، اور فلاسفہ کے مذہب کے مطابق اس کا وجود خارج میں ممکن ہے، کیکن اب موجود نہیں ہے، واقعہ یہ ہے کہ ایک روز حسب معمول یہ شکار کے لیے لکلا، لیکن انفاق سے اسے کوئی شکار نمل سکا، اس نے ایک دلہن جوزیورات سے آ راستہ تھی اسے ایک لیا، اس حادثے کی وجہ سے لوگوں نے وقت کے نبی حضرت حظلہ علیہ السلام کوشکایت کی، اور ان سے اس کے خلاف دعا کے لیے کہا، چنا نچہ انکی دعا کی وجہ سے آسانی بجلی نے اسے جلادیا، اب اس کی کوئی نسل نہیں پائی جاتی، واللہ اعلم بالصواب۔

## ماتن كافن منطق سيخروج

شارح فرماتے ہیں کہ ماتن نے جونوع کو بحسب الخارج کی قیدنگا کر متعددالاشخاص اور غیر متعددالاشخاص کی طرف منقسم کیا ہے،اس سے ماتن کا دووجہ سے فن منطق سے خروج لا زم آتا ہے:

- (۱) ماتن نے نوع خارجی کی تخصیص کردی ہے، جبکہ فن کی نظر عام ہوتی ہےتا کہ وہ تمام مواد کوشامل ہوجائے، چاہے موجودات خارجیہ ہوں یا ذہنیہ ہوں جمکن ہوں یا ممتنع ،اس لیے نوع خارجی کی تخصیص اس فن کے عموم قو اعد کے منافی ہے، جوخر دج عن بذاالفن کوستازم ہے۔
- (۲) مناطقہ جب ماھو سے کسی چیز کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو اس کے جواب میں تین امروں میں سے

حنس بصل اورنوع متیوں پر ہوگا ، کیونکہ نوع جیسے اپنے نفس میں داخل نہیں ،ایسے ہی اپنے نفس سے خارج بھی نہیں۔

# نوع كى اقسام

#### نوع کی دوشمیں ہیں:

(۱) نوع متعدد الاشخاص: وه کلی ہے، جو ما هو کے جواب میں شرکت اور خصوصیت دونوں کے لحاظ سے ایک ساتھ بولی جائے جیسے انسان ہوں کیا جائے ، تو جواب میں ساتھ بولی جائے جیسے انسان ہوں ہوگا، اور خصوصیت اس طرح ہے کہ ان تمام افراد کی حقیت ' ایک' ہے۔

(۲) نوع غیر متعددالاشخاص: وہ کلی ہے، جو ماھو کے جواب میں صرف خصوصیت کے لحاظ ہے بولی جائے جیسے ''سورج'' ہے خارج میں اس کا صرف! یک ہی فرد ہے، غیر متعددالا شخاص ہے، اب جب سورج کے بارے میں سوال کیا جائے گا، تو جواب میں صرف اس کی وہ ماہیت مطلوب ہوگی جواس کے ساتھ ہی مختص ہے، اس کے جواب میں ماہیت مشتر کے مراذ ہیں ہوگی کیونکہ خارج میں اس کا صرف ایک ہی فرد ہے، کثیرا فراذ نہیں ہیں۔

### مطلق نوع کی تعریف

مندرجه ذیل نوع کی وه تعریف ہے، جو مذکوره دونوں قسموں کو بھی شامل ہے، کویا پیمطلق نوع کی تعریف ہے: کلمی مقول علمی واحد او علمی کثیرین متفقین بالحقائق فی جواب ما هو۔

نوع البی کلی ہے، جو ماھو کے جواب میں ایک یا ان کثیر افراد پر جن کی حقائق متفق ہوں، بولی جائے، یہ تعریف ندکورہ دونوں تعریفوں کو جامع ہے، تعریف میں قیود: لفظ کلی' دجنس' کے درجہ میں ہے، اور مقول علی واحد سے نوع غیر متعدد الاشخاص داخل ہوگیا، اور' علی کثیرین' سے نوع متعدد الاشخاص تعریف میں داخل ہوگیا، اور معققین بالحقائق سے جنس خارج ہوگی کیونکہ و مختلفین بالحقائق ہوتی ہے، اور' فی جواب ماھو' سے فصل، خاصہ اور عرض عام خارج ہوگئے کہ یہ ماھو کے جواب میں واقع نہیں ہوتے، بلکہ فصل اور خاصہ تو ای شی کے جواب میں واقع ہوئے۔ یہ بلکہ فصل اور خاصہ تو ای شی کے جواب میں واقع ہوئے۔

## نوع کی تعریف پرنظر

ماتن نے جمہور کے خلاف نوع کی تعریف میں ''المقول علی داحد'' کا اضافداس لیے کیا ہے تا کہ تعریف میں نوع متحد الافراد داخل ہو جائے ،اس پر شارح اعتراض کررہے ہیں کہ یہ تعریف غیر ضروری قیود پر مشتل ہے،اوراگر تعریف جائے ،تو تعریف جامع نہیں رہتی۔

اس میں نظریہ ہے کہ امرین میں سے ایک امر ضرور لازم آتا ہے یا تو تعریف کا امریعنی زائد امر پر شمل

(۱) جزئی نہ کاسب ہوتی ہے، اور نہ ہی مکتب، جزئی کاسب یعنی معرف اس لیے نہیں ہوتی کہ اگر اسے کاسب قرار دیا جائی نہیں ہوتی کہ اگر اسے کاسب قرار دیا جائے ، توبید دو حال سے خالی نہیں کہ وہ جزئی جومعرف ہے معرف کا فرد ہو گا یہ مارت نہیں ہے، اور اگر جزئی کلی معرف کے مہائن ہو، توبیہ بھی صحیح مہائن ہو، توبیہ بھی تو

جزئی مکتب اس واسطے نہیں ہوتی کہ جزئیات کی دوقتمیں ہیں جزئیات مادیہ، اور جزئیات غیر مادیہ، جزئیات مادیہ حواس ظاہرہ سے حاصل ہوتی ہیں اور جزئیات غیر مادیہ حواس باطنہ سے حاصل ہوتی ہیں، تو ایک احساس دوسرےاحساس کے لیے تعریف اوراکتساب کاذر بیے نہیں بن سکتا۔

- (۲) معلوم کی تخصیل سے نفس انسانی کے لیے وہ کمال مقصود ہوتا ہے، جونفس کی بقاء تک باقی رہے، پیخصیل کمال صرف کلیات سے ہوسکتا ہے نہ کہ جزئیات سے، اس لیے کہ جزئیات تبدیل ہوتی رہتی ہیں، جبکہ کلیات متغیر نہیں ہوتیں، اس بناء پر مناطقہ اکتساب کے باب میں صرف کلیات سے بحث کرتے ہیں۔
- (۳) جزئیات اتنی کثیر ہیں کہ ان کا انضباط اور انحصار انسانی طاقت سے باہر ہے، جزئیات کے افراد چونکہ غیر متناہی ہیں، اس لیے مناطقہ صرف کلیات سے بحث کرتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ ان کی نظر کلیات اور ان کی اقسام کے بیان میں ہی منحصر ہوگئ۔

# اقسام کلی کی وجه حصر

کلی کی پانچ اقسام ہیں، ان کی وجہ حصر: کلی اپنے ماتحت جزئیات کی ماہیت کا عین ہوگی یا ان میں داخل ہوگی (داخل کو'' ذاتی '' کہتے ہیں) ہوگی، اگر خارج ہو، تو اس کی دو مور تیں ہیں یا تو ان جزئیات کی حقیقت ایک ہوگی یا مختلف ہو، تو اس کو خاصہ کہتے ہیں، اور اگر مختلف ہو، تو اس کو خاصہ کہتے ہیں، اور اگر مختلف ہو، تو اس کو خاصہ کہتے ہیں، اور اگر مختلف ہو، تو اس کو عرض عام کہتے ہیں، اور اگر کلی اپنے ماتحت جزئیات کی ماہیت کا عین ہو، تو اس کو نوع کہتے ہیں، اور اگر داخل ہو، تو پھر دو حال سے خالی نہیں یا تو وہ اس ماہیت اور دوسری ماہیت کے در میان تمام مشترک ہوگی ، یہی جنس ہے، یا تمام مشترک نہ ہوگی ، بالکل ہی مشترک نہ ہو یا بعض میں مشترک ہو، دونوں صور تو ں میں اس کو 'فصل'' کہتے ہیں۔

#### ذاتی کے دومعنیٰ

- (۱) ذاتی کااطلاق اکثر اس پر ہوتا ہے، جو ماہیت میں داخل ہوجیا کمحققین نے تصریح کی ہے۔
- (۲) اور بھی ذاتی کا اطلاق اس پر ہوتا ہے، جو ماہیت سے خارج نہ ہو، چاہے اس میں داخل ہویا نہ ہو، پہلی صورت میں ذاتی کا اطلاق صرف جنس فصل پر ہوگا، نوع پر نہ ہوگا، کیونکہ وہ اگر چہتمام ماہیت ہے،کیکن اپنی ماہیت میں داخل نہیں ہے،اس لیے کمٹی اپنے نفس میں داخل نہیں ہوتی اور دوسر مے معنیٰ کے لحاظ سے ذاتی کا اطلاق

پی لفظ کلی جنس کے درجہ میں ہے، اور مقول علی واحد اس لیے ہے تا کہ تعریف میں نوع غیر متعدد الاشخاص تعریف میں نوع غیر متعدد الاشخاص تعریف میں داخل ہو الاشخاص دائل ہو جائے ، اور دعلی کثیرین 'اس لیے ہے تا کہ نوع متعدد الاشخاص تعریف میں داخل ہو جائے ، اور متفقین بالحقائق جنس کو نکالنے کے لیے ہے، کیونکہ ریکٹنلفین بالحقائق پر بولی جاتی ہے، اور فی جواب ماصواس لیے ہے تا کہ باتی تینوں یعنی فصل ، خاصہ اور عرض عام نکل جائیں ، اس لیے کے بیتین کے باتیں ۔ کہ بیتینوں ماصوکے جواب میں نہیں بولی جائیں۔

اور یہاں نظر ہے، اور وہ یہ کہ دوامروں میں سے ایک ضرور لازم آتا ہے یا تو تعریف کا امر متدرک پر مشتل ہوتا ، اور یا تعریف کا جامع نہ ہوتا ، اس لیے کہ اگر کثیرین سے مطلق افراد مراد ہیں کہ وہ خارج میں موجود ہوں یا موجود نہ ہوں ، تو ماتن کے قول "المقول علی و احد" کا زائد اور حشو ہوتا لازم آتا ہے کیونکہ نوع غیر متعدد الا شخاص ان کثیر افراد پر بولی جاتی ہے، جوذ ہن میں موجود ہوں ، اور اگر کثیرین سے موجود فی الخارج مراد ہیں تو تعریف سے وہ انواع خارج ہوجا کیں گی جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہے جیسے عنقاء، اب تعریف جامع نہیں رہتی۔

اور سیح بیہ کتریف سے ماتن کا قول 'علی واحد' بلکہ لفظ' کلی' بھی حذف کر دیا جائے ، کیونکہ' مقول علی کثیرین' اس سے بے نیاز کر دیتا ہے، اور یوں کہا جائے: نوع وہ ہے جو ماهو کے جواب میں ان کثیر افراد پر بولی جائے جن کی حقیقت متفق ہے، اس وقت (جب ان قیود کو حذف کر دیا جائے ) ہرنوع ماهو کے جواب میں بعصب الشرکہ والخصوصیہ معا بولی جائے گی۔

اور جب ماتن نے اپن قول "فی جو اب ما هو" میں نوع کا خارج کے اعتبار سے لحاظ کیا، تواس نے نوع کو اس کی طرف جو نے نوع کو اس کی طرف جو خصوصیت کے اعتبار سے بولی جائے، اور اس کی طرف جو خصوصیت محضد کے اعتبار سے بولی جائے تقسیم کیا، اور یون سے دو وجہ سے خروج (لکانا) ہے، ایک بید کون کی نظر عام ہے، وہ تمام مواد کو شامل ہے، اس لیے نوع خارجی کی تخصیص اس کے منافی ہے، دوم بید کہ ماھو کے جواب میں جو چیز سحسب المخصوصیة المحضد بولی جائے، وہ قوم کے ہاں صد ہے بنسبت محدود کے، اور ماتن نے اس کونوع کی اقسام سے قرار دیا ہے۔

# مقالہاولیٰ کی وضع ہے غرض

پہلامقالہ معلومات تصوریہ سے مجہولات تصوریہ کو حاصل کرنے کی کیفیت کے بارے میں ہے، یہ تحصیل چونکہ صرف کلیات سے ہی ہوتی ہے، ادر جزئیات کا درجزئیات کا ذکر کلیات کی مزید وضاحت کے لیے ہوتا ہے، لیکن اس کے باوجود علوم میں صرف کلیات سے بحث ہوتی ہے، جزئیات سے آکساب نہیں ہوسکتا، اس کی تین وجہیں ہیں:

شارح فرماتے ہیں کہ یقریف اجناس بسطہ سے منفوض ہوجاتی ہے، جیسے جوہر، پیجنس عالی ہے، اور بسیط ہے اس کا کوئی جزء بی نہیں کہ یوں کہا جائے کہ بیا جزاء مشتر کہ کا مجموعہ ہے، حاصل بیہ ہے کہ جمہور مناطقہ تمام جزء مشترک تئی واحد کو کہتے ہیں، اور امام رازی اجزاء مشتر کہ کے مجموعے کو جزء مشترک کہتے ہیں۔

شارح فرماتے ہیں کہ چونکہ امام رازی کی تعریف پر بہر حال اعتراض واقع ہوتا ہے،اس لیے پہلی تعریف ہی درست ہے، جوجمہور مناطقہ کے نز دیک ہے، اور فرماتے ہیں کہ ہم نے امام رازی کا قول جملہ معترضہ کے طور پر ذکر کر دیا ہے۔

قال: وهو قريب إن كان الجواب عن الماهية وعن بعضِ ما يُشاركُها فيه عينَ المجوابِ عنها وعن كلِّ مايُشاركُها فيه عن المجوابِ عنها وعن كلِّ مايُشاركُها فيه غيرَ الجوابِ عنها و عَنُ بعضِ آخَرَ ويكون الجوابُ عنها و عَنُ بعضِ آخَرَ ويكون هناك جوابان إن كان بعيدًا بمرتبة واحدة كالجسم النامي بالنسبة إلى الانسانِ وتَلْنَهُ اجوبة إن كان بعيدًا بمرتبتين كالجسم واربعُ اجوبة إن كان بعيدًا بثلثِ مراتب كالجوهر و على هذا القياسِ.

ترجمہ اور جنس قریب ہے اگر ماہیت اور اس کے بعض مشار کات فی انجنس کا جواب بعینہ وہ جواب ہو جواب ہو جواب ماہیت اور اس کے جمیع مشار کات فی انجنس کا ہے، جیسے حیوان انسان کی بنسبت ، اور جنس بعید ہواس ماہیت اور ہے اگر ماہیت اور اس کے بعض مشار کات فی انجنس کا جواب اس جواب کے علاوہ ہو جواس ماہیت اور بعض آخر کا ہے، اور یہاں دو جواب ہوں گے اگر جنس ایک مرتبہ بعید ہوجیے جسم نامی بنسبت انسان کے، اور تین جواب ہوں گے اگر جنس دومر تبہ بعید ہوجیے جسم ، اور چار جواب ہوں گے اگر جنس تین در ہے بعید ہوجیے جو ہم ، وکل ھذا القیاس۔

اقول: القومُ قد رتَّبُو الكلياتِ حتَّى يَتَهَيَّاءَ لهم التمثيلُ بها تسهيلًا على المتعلِّم الْمُبَتَدِى فوضعو الانسانَ ثم الحيوانَ ثم الجسمَ الناميَّ ثم الجسمَ المطلقَ ثم الجوهرَ فالانسانُ نوع كما عَرَفُتَ والحيوانُ جنسٌ للانسانِ لأنّه تمامُ المماهيّةِ المشتركةِ بين الانسانِ والفرسِ وكذالك الجسمُ الناميُّ جنسٌ للانسانِ والنباتاتِ لأنه كمالُ الجزءِ المشتركِ بينَ الانسانِ والنباتاتِ حتَّى إذاسُئِلَ عنهما بماهما كان الجوابُ الجسمَ الناميُّ وكذالك الجسمُ المطلقُ جنسٌ له لأنّه تمامُ المجزءِ المشتركِ بينه وبين الحجرِ مثلًا وكذالك الجوهرُ جنسٌ له لأنّه تمامُ الماهيّةِ واحدةِ الماهمةِ المعلقُ بعضِ وإذَاانتَقَشَ هذا على صَحِيفَةِ الخاطرِ فنقول اجناسٌ مختلفةٌ بعضُها فوق بعضٍ وإذَاانتَقَشَ هذا على صَحِيفَةِ الخاطرِ فنقول

البحنس إمّا قريب أو بعيدٌ لأنه إن كان الجوابُ عن الماهية وعن بعضِ مايُشاركُها في ذالك البحنسِ عين البحوابِ عنها وعن جَمِيعِ مشاركا تِها فيه فهو القريبُ كالمحيوان فإنه الجوابُ عن السوالِ عن الانسان والفرسِ وهو الجوابُ عنه وعن حميع الانواع المشاركة للإنسان في الحيوانية وإن كان الجوابُ عن الماهية وعن بعض مشاركاتِها في ذالك البحنسِ غير الجوابِ عنها وعن البعضِ الآخرِ فهو البعيدُ كالجسم النامي فان النباتاتِ والحيواناتِ تشاركُ الانسانَ فيه وهو الجوابُ عنه وعن المعشاركاتِ الحيوانية بل الجوابُ عنه وعن المشاركاتِ الحيوانية الحيوانُ ويكونُ هناكَ جوابانِ إن كان الجنسُ بعيدًا بمرتبة واحدة كالجسم النامي بالنسبة إلى الانسان فإنَّ الحيوانَ جوابٌ وهو جوابٌ أحرو ثلثةُ اجوبة ان كان بعيدًا بمرتبيني كالجسم المطلقِ بالقياسِ إليه فإنَ الحيوانَ والحسم النامي جوابانِ وهو جوابٌ ثالثُ وأربعُ أجوبةٍ إن كانَ بعيدًابثلثِ مراتبَ والحسم النامي والجسم النامي والجسم النامي والبعسم النامي والبعب والبي والبي والبي والبي والبي البعد بواحد الأن البعنس القريبَ جوابٌ ولكلٌ مرتبةٍ من البعدِ جوابٌ آخَهُ والْمُ والبي البعدِ واحدٍ الأنّ البعنس القريبَ جوابٌ ولكلٌ مرتبةٍ من البعدِ جوابٌ ولكلٌ مرتبةٍ من البعدِ جوابٌ ونهُ ولكلٌ مرتبةٍ من البعدِ جوابٌ ونهُ والمَ الله والمَ والبي والمَ والمَ والمَ والمَالِي المُعلِدُ والمَالِي المَالِي المُعلَّدِ والمَالَّدُ الْمُعلَّدُ والمَالُّدُ والمَالُّدُ والمُعلَّدُ والمَالُّدُ والمَالُّدُ والمَالُّدِ والمَالُّدُ المُعلَّدُ الأَن المَعلَّدُ اللهُ والمُعلَّدُ والمَالُّدُ والمُعلَّدُ والمَالُّدُ والمَالُّدُ والمُعلَّدُ والمُعلَّدُ اللهُ والمُعلَّدُ اللهُ والمُعلَّدُ و

ترجمہ: اقول: قوم نے کلیات کومرتب کیا ہے (ان کی ترتیب کو بیان کیا ہے) تا کہ ان کے لیے ان کلیات کی مثال دینا آسان ہو، سکھنے والے کی سہولت کی فاطر، چنا نچرانہوں نے پہلے انسان کورکھا، پھر حیوان کو، پھر جم مطلق کو، پھر جو ہرکو، پس انسان نوع ہے جیسا کہ آپ کومعلوم ہو چکا، اور حیوان انسان کے لیے جنس ہے کیونکہ حیوان انسان اور فرس کے درمیان تمام ماہیت مشتر کہ ہے، اورای طرح جسم نامی انسان اور نباتات کے درمیان تمام جز، مشترک ہے جتی کہ جب ان دونوں کے بارے میں ''ماھا'' سے سوال کیا جائے، توجم ما می جواب ہوگا، اورای طرح جسم مطلق انسان اور مثلاً حجر (پھر) ہوگا، اورای طرح جسم مطلق انسان اور مثلاً حجر (پھر) کے درمیان تمام جز، مشترک ہے، اورای طرح جو ہرانسان کے لیے جنس ہے کیونکہ جو ہرانسان اور عقل کے درمیان تمام ہز، مشترک ہے، اورای طرح جو ہرانسان کے لیے جنس ہے کیونکہ جو ہرانسان اور عقل کے درمیان تمام ماہیت مشترک ہے، اورای طرح جو ہرانسان کے لیے جنس ہے کیونکہ جو ہرانسان اور عقل کے درمیان تمام ماہیت مشترک ہے۔

اس لیے یہ بات ظاہر ہوگئی کہ ایک ماہیت کے لیے مختلف جنسیں ہو یکتی ہیں ،ان میں سے بعض بعض کے اوپر،اور جب یہ بات لوح قلب پر منقش ہوگئی تو ہم کہتے ہیں کہ جنس یا قریب ہے یا بعید، کیونکہ اگر اس ماہیت اور اس کے بعض مشار کات فی الجنس کا جواب بعینہ وہ جواب ہو جواس ماہیت اور اس کے جمیع

مثارکات فی اُکبنس کا ہے، تو بیجنس قریب ہے، جیسے حیوان کہ بیانسان اور فرس کے بار سے ہیں سوال کا جواب ہے، اور یہی جواب (حیوان) ہے انسان اور ان تمام انواع کے بار سے ہیں سول ہا، جواب سے ماتھ حیوانیت ہیں شریک ہیں اور اگر ماہیت اور اس کے بعض مشارکات فی اُجنس کا جواب س جواب کے علاوہ ہو، جواس ماہیت اور بعض آخر کا ہے، تو بیجنس بعید ہے، جیسے جسم نامی اس لیے کہ تمام نباتات اور تمام حیوان انسان کے ساتھ جسم نامی ہیں شریک ہیں اور جسم نامی ہی انسان اور مشارکات نبات اور مشارکات حیوان انسان کے بار سے ہیں سوال کا، بلکہ انسان اور مشارکات حیوان ہے۔ بلکہ انسان اور مشارکات حیوان ہے۔

اور یہال دو جواب ہوں گے اگر جنس ایک درجہ بعید ہو، جسے جسم نامی ہنسبت انسان کے کیونکہ حیوان ایک جواب ہے، اور جم امی دورجہ بعید ہو، جسے جسم مطلق انسان کے کیا ظاہر ہوں ہے کہ حیوان اور جسم نامی دو جواب ہیں اور جسم مطلق تیسرا جواب ہوں اور جسم مطلق تیسرا جواب ہوں اور جسم مطلق تین درجہ بعید ہو، جسے جو ہر کیونکہ حیوان، جسم نامی اور جسم مطلق تین جواب ہیں اور جو ہر چوتھا جواب ہے وعلی ھذا القیاس، لہذا جب بُعد بڑھے گا تو اس پر جواب کا عدد بھی بڑھے گا، اور جواب کا عدد بھی ایک جواب ہوں کے عدد پر 'ایک' کے ساتھ زائد ہوگا، کیونکہ جنس قریب ایک جواب ہے، اور بُعد کے ہر مرتب کے لیے دوسرا جواب ہے۔

# جنس کی اقسام

جنس کی دونتمیں ہیں:

(۱) جنس قریب: اگر ماہیت اور اس کے بعض مشار کات فی انجنس کے جواب میں جوکلی واقع ہو، اگر وہی کلی اس ماہیت اور اس کے دیگر تمام مشار کات فی انجنس کے جواب میں بھی واقع ہو، تو وہ جنس قریب ہے، جیسے حیوان انسان کے ساتھ جنتی اشیاء وصف حیوانیت میں شریک ہیں، ان سب کے جواب میں حیوان واقع ہوگا، جواب میں حیوان واقع ہوگا، جواب میں حیوان واقع ہوگا، اب یہ حیوان ایس کے جواب میں جوان واقع ہوگا، اب یہ حیوان ایس کی کی ہے، کہ انسان کے ساتھی جنتی چیزیں، حیوانیت میں شریک ہیں ان سب کے جواب میں میں کلی واقع ہوتی ہے۔

(۲) جنس بعید: اگر ماہیت اوراس کے بعض مشارکات فی انجنس کے جواب میں جوکلی واقع ہو، وہی کلی اس ماہیت اوراس کے دیاب میں واقع نہ ہوتو وہ جنس بعید ہے، جیسے جب انسان و بقر اور نباتات کو لے کرسوال کیا جائے، تو جواب جسم نامی ہوگا، کیونکہ یہی ان کے درمیان تمام جزء مشترک ہے، لیکن اگر انسان و بقر کے بارے میں سوال ہو، تو جواب ''حیوان'' ہوگا، کیونکہ یہی ان کے درمیان جزء مشترک ہے، لیکن اگر انسان و بقر کے بارے میں سوال ہو، تو جواب ''حیوان'' ہوگا، کیونکہ یہی ان کے درمیان جزء مشترک

ہے،اب یہاں جواب میں ایک ہی کلی واقع نہیں ہوئی، بلکہ پہلے جواب میں جسم نامی اور دوسرے میں حیوان واقع ہوا ہے،اس لیے بیجنس بعید ہے۔

پھراگرجنس ایک درجہ بعید ہو، تو دوجواب واقع ہوں گے، جیسےجسم نامی انسان کے لحاظ ہے، کیونکہ انسان اورجسم نامی کے درمیان صرف ایک مرتبہ ہے، اوردہ''حیوان' ہے، اس صورت میں دوجواب اس طرح ہوں گے کہ اگر انسان اور اس کے مشار کات حیوانیہ کو لے کرسوال کیا جائے، تو جواب حیوان آئے گا، اور اس کے ساتھ نباتات کو بھی شامل کرلیا جائے، تو جواب جسم نامی آئے گا۔

اوراگرجنس دودرجہ بعید ہو، تو تین جواب ہوں گے، جیسے جہم مطلق انسان کے لاظ ہے، اس میں حیوان اور جسم نامی دومر ہے ہیں اس صورت میں تین جواب اس طرح ہوں گے کہا گرانسان ، بقر ، ججر اور ججر کو لے کر سوال کیا جائے ، تو جواب جہم مطلق ہوگا ، باتی دو جواب اس طرح ہیں جس طرح پہلے بیان ہوئے ہیں ، اورا گرجنس تین درجہ بعید ہو تو چو رہون ہوں گے ، جیسے جو ہر بالنسبة الی الانسان کیونکہ اگر انسان اور مشار کات عقلیہ کو لے کر سوال کیا جائے ، تو جواب جسم مطلق ہوگا ، اورا گر انسان اور مشار کات عقلیہ کو اورا گر انسان اور مشار کات نباتیہ کو لے کر سوال کیا جائے ، تو جواب جسم مطلق ہوگا ، اورا گر انسان اور مشار کات نباتیہ کو لے کر سوال کیا جائے ، تو جواب جسم مطلق ہوگا ، اورا گر انسان اور مشار کات حیوانیہ کو لے کر سوال کیا جائے ، تو جواب جنس قریب یعنی حیوان ہوگا ، حاصل ہے ہے کہ جب بُعد بڑھے گا تو جواب کا عدد بھی ہڑ جواب کا ایک عدد ذا کہ جواب تو ہوا کے وکل صدا القیاس کیونکہ جنس اور میاں کے درجات ہوں گے ، اس طرح جوابات کے عدد بڑھے جا کیں گر ، جیسے جسم نامی اور انسان کے درمیان صرف حیوان کا واسطہ ہے ، یہاں واسطہ آگر چوا کہ ایک کہ ای اور انسان کے درمیان گر بمر تبہ بعید ہو، تو دو جواب ہوں گے ، اس لیے کہ ایک جواب جنس قریب تو متعین ہے ۔ جا جہ جواب کا عدد ہوں گے ، اس لیے کہ ایک جواب جواب جواب جواب ہوں گے ، اس لیے کہ ایک جواب جواب جواب جواب ہوں گے ، اس لیے کہ ایک جواب جنس قریب تو متعین ہے ۔

#### ترتيب اجناس كامقصد

شارح فرماتے ہیں کہ مناطقہ نے معتملم کی سہولت کے پیش نظراجناس میں ترتیب کا اعتبار کیا ہے، چنانچہ انہوں نے پہلے انسان کو پھر جیوان کو پھر جسم مطلق کو پھر جو ہر کو وضع کیا، انسان نوع ہے اس کے او پراس کی ممام اجناس ہیں حیوان ہی انسان کے لیے جنس ہے، کیونکہ حیوان انسان وفرس کے درمیان تمام ماہیت مشتر کہ ہے، مام اجناس ہیں انسان کے لیے جنس ہے کیونکہ یہ انسان اور نبا تات کے درمیان تمام جزء مشترک ہے، ای طرح جسم مطلق انسان کے لیے جنس ہے، کیونکہ یہ انسان اور مثلاً حجر کے درمیان تمام جزء مشترک ہے، اور جو ہر بھی انسان جسم مطلق انسان کے لیے جنس ہے، کیونکہ یہ انسان و عقل کے درمیان تمام ماہیت مشترکہ ہے، تو معلوم ہوا کہ ایک ماہیت کی مختلف اجناس ہو کتی ہیں بوسطی اوق بعض ۔

ان اجناس كي تعريفات مندرجه ذيل مين:

انسان: حيوان ناطق كو كهتي بير\_

حیوان: هـو جسم نام حساس متحرك بالار ادة یعی حیوان اس جم كو كمت بین جس من شود نمامو محسوس كرنے والا اور اراد سے حركت كرتا ہو۔

جسم نام: هو الذی یمتد الی الابعاد الثلاثة۔ وهجسم جوطول، عرض، اور عمق کی طرف برسے۔ جسم: شسی له ابعاد ثلثه۔ جسم اس تی کو کہتے ہیں جس میں طول، عرض اور عمق ہو، کین اس میں امتداد اور نمو، نہوجیے پھر۔

جوم: هو الذى يكون قائما بذاته فى الخارج وه جم جوفار من شرائة قام بو قال: وإن لَمْ يكن تسمام السمشترك بينها وبين نوع آخرَ فلابُدّ إمّا أن لا يكونَ مشتركابينَ الماهيّةِ وبين نوع آخرَ اصلاً كالناطقِ بالنسبةِ إلى الانسانِ أويكونَ بعضًا مِن تسمام المشترك مساويًاله كالحسّاسِ وإلّا لكانَ مشتركابينَ الماهيّةِ وبين نوع آخرَ ولا يجوزُ أن يكونَ تمام المشترك بالنسبةِ إلى ذالك النوع لأنّ المقدَّر خلافَهُ بل بعضُهُ ولا يتسَلسُلُ بل يَنتَهِى إلى مَا يساويه فيكونُ فصلَ جنسٍ وكيف ماكان يُمنيّزَ الماهية عن مُشَارِكِيها في جنسِ أوفي وجودٍ فكان فصلً

ترجمہ: اوراگروہ کلی اس ماہیت اورنوع آخر کے درمیان تمام مشترک نہ ہوتو لامحالہ وہ یا تو اس ماہیت اور نوع آخر کے درمیان بالکل مشترک نہ ہوگی جیسے ناطق بنسبت مانسان کے، یا تمام مشترک کا بعض ہوگی اوراس کے مساوی ہوگی، جیسے حساس، ورنہ وہ ماہیت اورنوع آخر کے درمیان مشترک ہوگی اوراس نوع کے لحاظ سے اس کا تمام مشترک ہونا جائز نہیں، کیونکہ اس کے خلاف مفروض ہے، بلکہ اس کا بعض مشترک ہوگا، اور تسلسل نہیں ہوگا، بلکہ مساوی کی طرف منتبی ہوگا، لیں وہ چنس کی فصل ہوگا، اور بہرکیف وہ ماہیت کواس کے مشارکات فی الجنس یا مشارکات فی الوجود سے متاز کرے گا،لہذا وہ فصل ہوگا۔

اقول: هذابيان للشَّقِ النَّانِيُ مِنَ التَّردِيُدِ وهوأن جزءَ الماهيةِإن لَمُ يكن تمامَ الجزءِ المشتركِ بينها وبين نوع آخَرَيكون فصلًا وذلك لأنّ أحدَ الأمرينِ لازمٌ على ذالكَ التقديرِ وهوأنَّ ذالك الجزءَ إمّاأن لا يكونَ مشتركًا أصلاً بين المَاهيةِ ونوعِ آخَرَ أو يكونَ بعضًا من تمامِ المشتركِ مساويًاله وأيَّامَاكان يكون فصلاً أمَّالزومُ احدِالامرينِ فلأنَّ الجزءَ إن لم يكنُ تمامَ المشتركِ فإمَّا أن لا يكونَ مشتركًا أصلاً كالناطق وهو الامرُالأوّلُ أويكونَ مشتركًا ولايكونُ تمامَ المشتركِ بل بعضه

فذالك البعضُ إمّا أن يكونَ مبائنًا لتمام المشتركِ أواخصٌ منه أوأعمَّ منه أومساويًا له لاجَائِزَأن يكونَ مبائنًا له لأنَّ الكلامَ في الاجزاءِ المحمولةِ ومن المحال أن يكونَ المحمولُ على الشيءِ مبائِنًاله ولا أخصَّ لِو جُودِالأعمِّ بدون الأخصّ فيلزم وجودُ الكلِّ بدون الجزءِ وإنَّه محالٌ ولا أعمَّ لأنَّ بعضَ تمام المشتركِّ بين الماهيَّةِ ونوع آخَرَ لو كَان أعمَّ مِن تمام المشتركِ لكان موجودًافِي نوع آخَرَ بدون تمام المشّتركب تحقيقًالمعنى العموم فيكونُ مشتركًا بينَ الماهيّةِ وذالك النوعُ الّذي هـو بازاءِ تمام المشتركِ لو جوده فيهما فإمَّا أن يكونَ تمامَ المشتركِ بينهمًا وهو محالٌ لأنَّ المقدرَأنّ الجزءَ ليس تمامَ المشتركِ بين الماهيّةِ ونوع مامن الانواع وإمَّا ان لا يكونَ تـمامَ المشتركِ بين الماهيّة و بين نوع الذي هو بازائِها والثَّانِيُ تمامُ المشتركِ بَيْنَهَا وبين النوع الثَّانِي الَّذي هو بازاءِ تمام المشتركِ الأوّلِ وح لو كان بعضُ تمام المشتركِ بين الماهيّةِ والنوع الثَّانِي أعمَّ منه لكانَ موجو دًا في نوع آخَرَ بدون تمام المشتركِ الثَّانِي فيكون مشتركًا بينَ الماهيةِ وذالك النوع الشالَثِ الدى هو بازاءِ تمام المشتركِ الثاني فليس تمام المشتركِ بينهما بل بعضَة فيحصل تمامُ مشتركٍ ثالثٍ وهَلُمَّ جَرًّا فإمَّا أن يُوجَدَ تمامُ المشتركاتِ إلى غير النهاية أو ينتهى إلى بعضِ تمام المشتركِ مُسَاوِله والأوّلُ محالٌ وإلَّالَتَر كَبَتِ الماهيةُ مِنُ اجزاءَ غير متناهيةٍ .

فقوله ولا يَتَسَلُسُلُ لِيس على ما يَنبَغِى لأن التَّسَلُسُلَ هو تَرَتُّبُ امورٍ غيرِ متناهية ولم يلزم من الدليل ترتبُ اجزاءِ الماهية وإنما يلزمُ لو كان تمامُ المشتركِ الثانى جزنًا مِن تمام المشتركِ الأوّلِ وهو غيرُ لازم وَلَعَلَّهُ أرادَ بِالتسلسل وجودَ امورِ غيرِ متناهيةٍ فِي الماهيةِ لِكنّه خلافُ المتعارفِ وإذا بطلتِ الاقسامُ الثلثَةُ تعين أن تكونَ بعض تمام المشتركِ مساويًا له وهو الامرُ الثانى وأمّا أنّ الجزءَ فصلٌ على تقديرِ كل واحدٍ من الامرينِ فلأنّهُ إن لم يكن مشتركًا اصلاً يكون مُختصَّا بِهَافيكونُ مُمنيّزٌ اللماهيةِ عن غيرِها وإن كان بعضُ تمام المشتركِ مساويًا له فيكون فصلًا للماهيةِ لاتحتصاصه به وتمامُ المشتركِ جنسٌ فيكون فصلًا للماهيةِ لائمَ مَن جميع اغيارِه وجميعُ اغيارِ الجنسِ بعضُ اغيارِ الماهيةِ في الجملةِ فيكونُ مُمنيّزً الماهيةِ عن بعضِ اغيارِها ولا نَعْنِي بالفصلِ الاَّمُمَيِّزُ الماهيةِ في الجملةِ ولي هذا أَشَارَبِ هذا أَشَارَبِ همساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها بعضَامِن تمام المشتركِ مساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها بعضَ المنتركِ مساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها بعضَامِن تمام المشتركِ مساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها المنتركِ مساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها المشتركِ مساويًا له فهو يُمنيّزُ الماهية عن مشاركَنها في جنسٍ لها

أورُجُودِفيكون فصلًا.

وإنّما قال في جنسٍ أووجودٍ لأنَّ اللازم من الدليلِ ليس إلَّا أنّ الجزءَ إذا لم يكنُ تمامَ المشتركِ يكونُ مُمَيِّزاً لها في الجملةِ وهو الفصلُ وامَّا أنَّهُ يكونُ مُمَيِّزاً عن المشاركاتِ الجنسيةِ إذا كان للماهيَّةِ فصلٌ وَجَبَ أن يكونَ لها جنسٌ فلايَلُزَمُ مِنَ المشاركاتِ الجنسيةِ اللَّلِيلِ فَالماهيَّةُ إن كان لها جنسٌ كان فصلُها مميزً الها عن المشاركاتِ الجنسيةِ وإن لم يكنُ لها جنسٌ فلا أقلَّ مِنُ أنُ يكونَ لها مشاركاتٌ في الوجودِ والشيئيةِ وح يكون فصلُها مميزً الها عنها ويمكنُ اختصارُ الدليلِ بحذفِ النسبِ الاربع بأن يقالُ يكون فصلُها مميزً الها عنها ويمكنُ اختصارُ الدليلِ بحذفِ النسبِ الاربع بأن يقالُ بعضُ تسمام المشتركِ وبين نوع آخرَ فيكونُ مختصًّا بتمام المشتركِ فيكونُ المعضُ مِنُ تمام فيكونُ بعض مِنُ تمام المشتركِ بين الماهيةِ والنوع الثاني وهكذا، لايقال حصرُ جزءِ الماهيةِ في الجنسِ والمفصلِ باطلٌ لأنَّ الجوهرَ الناطقَ والجوهرَ الحسَّاسَ مثلًا جزءٌ لِمَاهيةِ الانسانِ مع وهذا مَا وَعَدُنَاهُ في صدرِ البحثِ.

ترجمہ: اقول: بیر دیدی دوسری شق کابیان ہے، اور وہ بیہ کہ جزء اہیت اگراس اہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام جزء مشترک نہ ہوتو وہ فصل ہوگا، اور بیاس لیے کہ اس تقدیر پر امرین میں سے ایک لازم آتا ہے، اور وہ بیک بیجزء ماہیت اور نوع آخر کے درمیان بالکل مشترک نہ ہوگا، یا تمام مشترک کا بعض اور اس کے مسادی ہوگا، جو بھی ہو بہر حال وہ فصل ہوگا۔

اب احدالا مرین کالزوم اس لیے ہے کہ جزءاگرتمام مشترک نہ ہوتو یا تو وہ بالکل مشترک نہ ہوگا، جیسے ناطق، بہی امراول ہے، یاوہ مشترک تو ہوگا، لیکن تمام مشترک نہ ہوگا، بلکہ اس کا بعض ہوگا، اب یہ بعض یا تو تمام مشترک کے مبائن ہوگا، یا اس سے اخص ہوگا، یا اس سے اعم ہوگا، یا اس کے مساوی ہوگا، اس کے مبائن تو ہوئی سکتا، اس لیے کہ گفتگوان اجزاء میں ہے، جو محمول ہوتے ہوں اور بیمال ہے، کہ محمول علی الثی اس فی کے مبائن ہو، اور اخص بھی نہیں ہوسکتا کیونکہ اعم کا وجود اخص کے بغیر ہوسکتا ہے، تو کل کا وجود جزنے کے بغیر لازم آئے گا، اور بیمال ہے۔

اور نہ اعم ہوسکتا ہے، اس لیے کہ ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک کا بعض اگر تمام مشترک سے اعم ہو، تو وہ نوع آخر میں تمام مشترک کے بغیر موجود ہوگا، معنیٰ عموم کو ثابت کرتے ہوئے، پس وہ بعض ماہیت اور اس نوع کے درمیان جوتمام مشترک کے مقابلے میں ہے، مشترک ہوگا، ان دونوں میں بعض کے موجود ہونے کی وجہ ہے، اب وہ بعض یا تو ان دونوں میں تمام مشترک ہوگا، اور بی محال ہے، بعض کے موجود ہونے کی وجہ ہے، اب وہ بعض یا تو ان دونوں میں تمام مشترک ہوگا، اور بی محال ہے،

کونکہ مفروض ہے ہے کہ جزء (یعنی تمام مشترک کا بعض) ماہیت اور کسی نوع کے درمیان تمام مشترک نہیں ہے، اور یا تمام مشترک نہ ہوگا، بلکہ تمام مشترک کا بعض ہوگا، پس ماہیت کے لیے دوتمام مشترک ہوں گے، ایک وہ جو ماہیت اوراس نوع کے درمیان تمام مشترک ہے جونوع اس ماہیت کے مقابلے میں ہے، اور دوسراوہ جو ماہیت اوراس نوع خانی کے درمیان تمام مشترک ہے جو تمام مشترک اول کے مقابلے میں ہے، اب اگر وہ بعض تمام مشترک جو ماہیت اور نوع ٹانی کے درمیان ہم ہوتو وہ نوع آخر میں تمام مشترک ٹانی کے بغیر موجود ہوگا، پس وہ جزء ماہیت اوراس نوع ٹالث کے درمیان مشترک ہوگا، جو تمام مشترک ٹانی کے بغیر موجود ہوگا، پس وہ جزء ماہیت اور اس نوع ٹالث کے درمیان مشترک ہوگا، ہوگا اس مشترک ہوگا، ہوگا اس مشترک ہوگا، اس مشترک ہوگا، اس مشترک ہوگا، اس مشترک ماوی کی مسلم مشترک ماوی کی مسلم مشترک ماوی کی میں ہوئے بھر تمام مشترک ماوی کی مسلم کے باوہ بعض تمام مشترک ماوی کی مطرف مشترک ہوں ہوئی ہوں گے، اور پہلامحال ہے، ورنہ ماہیت کا اجزاء غیر متنا ہی امور کے تر تب کا نام کی میں ماہیت کے اجزاء کا تر تب لازم نہیں آتا، یوتو اس وقت لازم آسکتا ہے جب تمام مشترک ٹانی تمام مشترک اول کا جزاء کا تر تب لازم نہیں آتا، یوتو اس وقت لازم آسکتا ہے جب تمام مشترک ٹانی تمام شترک ٹانی ٹانی پر کوئی ٹانی ٹانی ٹانی ٹوئی ٹانی ٹانی ٹر کوئی ٹانی ٹانی ٹر ٹائی ٹانی ٹر ٹانی ٹانی ٹر ٹانی ٹانی ٹر ٹر ٹانی ٹانی ٹر ٹر ٹائی ٹانی ٹر ٹر ٹائی ٹانی ٹر ٹر

اور شاید ماتن نے تسلسل سے ''ماہیت میں غیر متناہی امور کا پایا جانا'' مرادلیا ہو، لیکن پی خلاف متعارف ہے، جب متنوں قسمیں باطل ہو گئیں تو یہ بات متعین ہوگئی کہ تمام مشترک کے مسادی ہے، ادر یہی امر ثانی ہے۔

اب رہی یہ بات کہ وہ جزءامرین میں سے ہرایک کی تقدیر پرفسل ہے، یہاں لیے ہے کہا گروہ جزء بالکل مشترک ندہو، تو وہ ماہیت کے ساتھ مختل ہوگا، لہذاوہ ماہیت کواس کے غیر سے تمیز دینے والا ہوگا، اورا گرتمام مشترک کے لیے فصل ہوگا، اس جزء کے اس کے ساتھ اختصاص کی وجہ سے، اور تمام مشترک جنس ہوتو وہ جنس کا فصل ہوگا، لہذا ماہیت کا بھی فصل ہوگا، کیونکہ جب اس نے جنس کواس کے تمام اغیار سے ممتاز کر دیا، اور جنس کے تمام اغیار، وہ ماہیت کے بعض اغیار سے ممتاز کر دیا، اور جنس کے تمام اغیار، وہ ماہیت کے بعض اغیار ہیں، تو وہ ماہیت کو ( بھی ) اس کے بعض اغیار سے ممتاز کر ہے گا۔

اور فصل سے ہماری مرادمیتر ماہیت فی الجملہ ہی ہے، اور ماتن نے اپنے قول وکیف ما کان سے اس کی طرف اشارہ کیا ہے، یعنی وہ جزءخواہ بالکل مشترک نہ ہویا تمام مشترک کا بعض اور اس کے مساوی ہو، پس وہ ماہیت کو اس کے مشارکین ہے جنس میں یا وجود میں ممتاز کرے گا، لہذاوہ فصل ہوگا۔

اور ماتن نے "فی جنس او وجود" کہاہ،اس لیے کددلیل سے صرف بدلازم آرہاہے کہ جزء جب تمام مشترک نہ ہو، تو وہ فی الجملہ ماہیت کوتمیز دینے والا ہوگا،اوریمی فصل ہے،اور رہی بیات کہوہ مشار کات جنسیہ سے تمیز دینے والا ہوگا، یبال تک کہ جب ماہیت کے لیے فصل ہو، تو اس کے لیے جنس ہونا ضروری ہے، یہ بات دلیل سے لازم ( ثابت ) نہیں ہوتی ۔

اگر ماہیت کے لیے جنس ہو، تو ماہیت کی فصل ، اس کو جنسی مشار کات ہے تیز دے گی ، اور اگر اس کے لیے کوئی جنس نہ ہو، تو کم از کم وجود اور شیئیت (ثی ہونے) میں تو اس کے مشار کات ضرور ہوں گے اور اس وقت اس ماہیت کواس کی فصل ، اس کے مشار کات ہے متاز کرے گی۔

اور دلیل کو چاروں نسبتوں کو حذف کر کے مختمر کرنا بھی ممکن ہے، بایں طور کہ یوں کہا جائے کہ تمام مشترک کا بعض اگر کتام مشترک نہ ہو، تو وہ تمام مشترک کے ساتھ مختص ہوگا،
کی وہ تمام مشترک کے لیے نصل ہوگا، لہذا ماہیت کے لیے بھی فصل ہوگا، اور اگر وہ ان دونوں میں مشترک ہو، تو وہ ماہیت اور اس نوع کے درمیان مشترک ہوگا، پس وہ ان میں تمام مشترک تو نہ ہوگا، بلکہ ماہیت اور نوع ثانی کے درمیان تمام مشترک کا بعض ہوگا، و ہکذا۔

بیند کہا جائے کہ ماہیت کے جزء کوجنس اور فصل میں منحصر کرناباطل ہے، کیونکہ جو ہرناطق اور جو ہر حساس مثلاً انسان کی ماہیت کے لیے جزء ہے، حالانکہ وہ نہ جنس ہے، اور نہ فصل؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ گفتگو مفردا جزاء میں ہے، نہ کہ مطلق اجزاء میں، یہی وہ بات ہے جس کا ہم نے بحث کے شروع میں وعدہ کیا تھا۔

## کلی کی شم سوم

اس قال، اقول میں تر دیدگی شق ٹانی کا بیان ہے کہ اگر ماہیت کا جزءاس ماہیت اورنوع آخر کے درمیان ہالکل مشترک نہ ہو، تو پھراس کی دوصور تیں ہیں، وہ یا تواس ماہیت اورنوع آخر کے درمیان بالکل مشترک نہیں ہوگا، یاوہ تمام مشترک کا جزء ہوگا اور تمام مشترک کے مساوی ہوگا، جونی بھی صورت ہو، وہ فصل ہے۔

یہاں امرین میں سے کوئی ایک ضرور لازم آتا ہے، کیونکہ جزء ماہیت یا تو بالکل ہی مشترک نہیں ہوگا جیسے انسان کے لیے ناطق، بہی امراول ہے، یا وہ تمام مشترک کا بعض ہوگا، پھراس'' بعض' میں چارا حتمال ہیں، وہ تمام مشترک کے مباین ہوگا، یا اس سے اخص ہوگا، یا اس سے اعم ہوگا، یا مساوی ہوگا، ان میں سے صرف مساوی کی صورت میں و بعض ماہیت کے لیے ممیز ہوگا، اور باتی تینوں صورتوں میں تمیز دینے والانہیں ہوگا۔

وہ بعض تمام مشترک کے مباین ہو، یہ بی کی کہ یہاں ان اجزاء سے بحث ہور ہی ہے جن کا آپس میں ایک دوسرے پر حمل ہوتا ہے، اور تباین کی صورت میں بیحمل نہیں ہوسکتا، تو معلوم ہوا کہ اس بعض کا تمام مشترک کے مباین ہونا سیح نہیں۔ مباین ہونا سیح نہیں۔

وہ بعض تمام مشترک ہے اخص ہو، یہ بھی صحیح نہیں ہے، کیونکہ اگروہ بعض تمام مشترک ہے اخص ہو، تو تمام

مشترک اس سے اعم ہوگا ، اور اعم چونکہ اخص کے بغیر پایا جاتا ہے، لہذا کل کا جزء کے بغیر پایا جانا لازم آئے گا ،اس لیے کہ یہ بعض تمام مشترک کا جزء ہے ، اور تمام مشترک کل ہے ، اور کل کا جزء کے بغیر پایا جانا محال ہے ،اس لیے یہ بھی صحیح نہیں ہے۔

وہ بعض تمام مشترک ہے ایم بھی نہیں ہوسکتا، کیونکہ تمام مشترک کا بعض، اگر تمام مشترک ہے ایم ہوگا، تو یہ نوع آخر میں تمام مشترک کے بغیر پایا جائے گا، اس واسطے کہ اعم اخص کے بغیر پایا جاتا ہے، اس لیے یہ بعض اس ماہیت اور نوع ٹانی کے درمیان مشترک ہوگا، پھر یہ بعض تمام مشترک تو نہیں ہوسکتا، کیونکہ یہ خلاف مفروض ہے، البتہ وہ بعض تمام مشترک کا بعض ہوگا، اس بعض میں پھر وہ تی چاراحتال ہوں گے، یا تو اخص ہوگا، یا اعم، یا مباین، یا مساوی، اخص اور مباین ہونیں سکتا، مساوی آ پہلیں مانے تو لامحالہ پھر وہ اعم ہوگا، اس لیے یہ نوع آخر میں تمام مشترک کے ایک افروہ جو ماہیت اور اس نوع ٹانی کے لیکوئی اور تمام مشترک ہوگا، گویا یہاں دوتمام مشترک جو جو با تیں گے، ایک تو وہ جو ماہیت اور نوع ٹانی کے درمیان تمام مشترک ہوگا، ہو ماہیت اور اس نوع ٹانی کے درمیان تمام مشترک ہے، اور دوسراوہ جو ماہیت اور اس نوع ٹانی کے درمیان تمام مشترک ہے، اور دوسراوہ جو ماہیت اور اس نوع ٹانی کے درمیان تمام مشترک ہوگا، مشترک اول کے مقابلے میں ہے۔

تواگرتمام مشترک کا بعض،اس سےاعم ہو،تو پھروہ نوع ٹالٹ کے درمیان بھی تمام مشترک ٹانی کے بغیر پایا جائے گا، کیونکہ اعم کا نقاضا ہی بہی ہوتا ہے، پھر یہ بعض اس ماہیت اورنوع ٹالٹ کے درمیان تمام مشترک تو ہونہیں سکتا،اس لیے کہ بیخلاف مفروض ہے،اخص اور مباین بھی نہیں ہوسکتا،مساوی آپنہیں مانتے ،تو پھروہ اعم ہوگا،اس کے لیے اورکوئی تمام مشترک ماننا پڑےگا،اس طرح انواع کے درمیان بیسلسلہ چلنا چلاجائے گا۔

ماصل یہ ہے کہ تمام مشتر کات کا یہ سلسلہ یا توالی غیر النہایہ چاتا جائے گا، یاایک امر مساوی تک پنچے گا، پہلا احتال باطل ہے، اس لیے کہ اس میں تسلسل لازم آتا ہے جو محال ہے، لہذا یہ طے ہو گیا کہ یہ بعض، تمام مشترک کے مساوی ہوگا۔

معترض کہتا ہے کہ ماتن نے کہا کہ اگر اس بعض کوتمام مشترک سے اعم مانیں توتسلسل لازم آتا ہے، حالانکہ سلسل اس صورت میں لازم نہیں آر ہا، کیونکہ تسلسل کہتے ہیں غیر متنائی امور کا ترتب، اور دلیل سے ماہیت کے اجزاء کا ترتب لازم نہیں آر ہا، اس لیے کہ یہاں جوتمام مشتر کات نکالے جارہے ہیں یہ ایک دوسرے کے جزنہیں ہیں، ہاں اگر جزء ہوتے تو پھر آپ کی بات درست ہوتی، اس لیے ماتن کا قول ولایسلسل محل پڑئیں ہے؟ شارح فرماتے ہیں کہ آپ کا اعتراض مضبوط ہے، لیکن ہوسکتا ہے کہ ماتن نے تسلسل سے" ماہیت میں غیر متنائی امور کا پایا جانا مرادلیا ہو' بہا کہ تاویل ہے، جومتعارف نہیں ہے۔

جب تینوں قشمیں درست نہیں ہیں اس لیے طے ہوگیا کہ تمام مشترک کا بعض اس کے مساوی ہوگا، اور ماہیت کا جزءا گرتمام مشترک نہ ہوتو وہ ہر حال میں نصل ہوگا، خواہ بالکل ہی مشترک نہ ہو، یا وہ تمام مشترک کا بعض ہو اور اس کے مساوی ہو، پہلی صورت میں وہ اس لیفصل ہے کہ جب وہ جزء مشترک نہ ہوتو وہ ماہیت کے ساتھ مختص ہو

گا، اور ماہیت کوتمام مشارکات ہے ممتاز کرے گا، اور دوسری صورت میں وہ اس لیے نصل ہے کہ جب وہ جزءتمام مشترک کا بعض اور اس کے مساوی ہو، تو وہ تمام مشترک کے لیے فصل ہوگا، کیونکہ وہ جزءتمام مشترک کے ساتھ مختق ہے، اور تمام مشترک ماہیت کی فصل ہوا، اور جنس ماہیت کی فصل ، ماہیت سے فصل ، ماہیت کی فصل ہوتی ہے، کیونکہ جب وہ جزء جنس کو جمیع ماعدا ہے ممتاز کرے گا، تو ماہیت کو بھی بعض ماعدا سے ضرور ممتاز کرے گا، اس لیے کہ جنس کے جمیع ماعدا، ماہیت کے بعض ماعدا ہوتے ہیں، اور ماہیت کی فصل وہی ہوتی ہے، جو ماہیت کو فی الجملہ ماعدا ہے ممتاز کرے۔

جنس کے جمیع اغیار، ماہیت کے بعض اغیار ہیں، کیونکہ جنس کے اغیار وہ ہیں جن پرجنس کی نقیض صادق آئے ،مثلاً لا انسان صادق آئے ،اورجنس چونکہ عام ہے، مثلاً لا انسان صادق آئے ،اورجنس چونکہ عام ہے، اور ماہیت خاص، اس لیے جنس کی نقیض حاص اور ماہیت کی نقیض عام ہوگی، یہی وجہ ہے کہ جہاں لاحیوان صادق ہوگا، وہاں لا انسان صادق ہو، وہاں لا انسان صادق ہو، وہاں لا انسان صادق ہو، وہاں لا حیوان کی صادق ہو، میضروری نہیں، کیونکہ وہ اگر چانسان تو نہیں لیکن حیوان کی کوئی دوسری قتم ہو کئتی ہے۔

یا جب حساس کوتمام مشترک یعنی حیوان کی طرف منسوب کریں تو اس کواس کے جمیع اغیار لیعنی شجر و حجر سے متناز کر دیتا ہے، کیونکہ یہی اس کے جمیع ماعدا ہیں، اور جب حساس کوانسان کی طرف منسوب کریں، تو اس کو اس کے بعض اغیار یعنی شجر و حجر سے ممتاز کرتا ہے، لیکن تمام حیوان انسان کے ساتھ حساس ہونے میں شریک ہوتے ہیں، چنانچہ ماتن نے اس عموم کی طرف اشارہ کرنے کے لیے، ''کیف ماکان' فر مایا کہ وہ جزء خواہ بالکل ہی مشترک نہ ہو، یا وہ تمام مشترک کا بعض اور اس کے مساوی ہو، جونی بھی صورت ہو، وہ بہر حال فصل ہے۔

#### مشاركات جنسيه اوروجوديه

نصل ماہیت کواس کے مشارکات فی الجنس اور فی الوجود دونوں سے ممتاز کرتا ہے، اب سوال یہ ہے کہ دلیل سے تو صرف یہ ثابت ہور ہا ہے کہ دوہ جزء اگرتمام مشترک نہ ہو، تو اس ماہیت کی فی الجملہ تمیز دینے والا ہوگا، یہی فصل ہے، لیکن وہ جزء جوتمام مشترک کومشار کات جنسیہ سے تمیز دینے والا ہو، حتی کہ اگر ماہیت کے لیے فصل ہے تو اس کے لیے جنس بھی ضرور ہو، یہ دلیل سے ثابت نہیں ہور ہا؟

اس کاجواب یہ ہے کہ ماہیت دوطرح کی ہوتی ہے، ایک وہ جنس اور نصل سے مرکب ہو، اور دوسری وہ جو جزئین متساویین سے مرکب ہو، اس کے اندرکوئی جنس نہیں ہوتی، تو ماتن نے ''فی جنس' سے اس طرف اشارہ کر دیا کہ اگر وہ ماہیت جنس فصل سے مرکب ہو، تو وہ فصل اس کومشار کات جنسیہ سے تمیز دے گی، اور ''فی وجود' سے اشارہ کردیا کہ اگر ماہیت ہز کین متساویین سے مرکب ہو، تو وہ اں وہ فصل اس ماہیت کود جودادر شیمیت میں ممتاز کرے گی۔

#### نسبتوں کے بغیر دلیل

#### اجزاءمفردہ میں کلام ہے

معترض کہتا ہے کہ ماہیت کے جزءکوجنس اور فصل میں منحصر کرنا درست نہیں ہے،اس لیے کہ جو ہر ناطق اور جو ہر حساس مثلاً ماہیت انسان کا جزء ہے، حالا نکہ بیہ نہ جنس ہے،اور نہ فصل؟

اس کا جواب سے ہے کہ ہماری گفتگومفرداجزاء میں ہے، اور جو ہر ناطق اور جو ہر حساس مرکبات میں سے ہیں ، اس لیے ہم پراعتر اض وار ذہبیں ہوتا، ہاں ہم جسم نامی سے ضرور بحث کرتے ہیں، وہ بھی اگر چدمرکب ہے لیکن اس میں اصل''نامی'' مقصود ہوتا ہے، اس کے ساتھ جسم کواس لیے ذکر کیا جاتا ہے تا کہ صفت کے ساتھ موصوف کا بھی ذکر ہوجائے ، اور یہ معلوم ہوجائے کہنامی صرف جسم ہوتا ہے۔

قال: وَرَسَمُوهُ بِأَنّه كليٌّ يُحُمَلُ عَلى الشيءِ فِي جوابِ أَيٌّ شَيءٍ هو في جوهرِهٖ فعلى هـذالوتَرَكَّبَتُ حقيقة من امرينِ متساوبينِ أو امورٍ متساويةٍ كان كُلُّ منها فصلًالها لأنه يُمَيِّزُهَا عن مشاركها في الوجودِ

تر جمہ: اور مناطقہ نے فصل کی تعریف یوں کی ہے کہ فصل وہ کلی ہے، جوثی پرای شی ھو فی جوھرہ کے جواب میں محمول ہو، پس اگر کوئی حقیقت دومتساوی امریا چند متساوی امور سے مرکب ہو، تو ان میں سے ہرا یک، اس کے لیے فصل ہوگا، کیونکہ وہ اس کومشارک فی الوجود سے امتیاز دیتا ہے۔

اقول: رَسَّمُواالفصلَ بِانَّهُ كُلِّيٌ يُحُمَلُ على الشيءِ فِي جوابِ أَيِّ شيءٍ هو في جوهره كالناطق والحساسِ فإنه إذَا سُئِلَ عن الانسانِ أَوْعَنُ زَيْدٍ بِأَيِّ شيءٍ هو في جوهره كالناطق والحساسِ فإنه إذَا سُئِلَ عن الانسانِ أَوْعَنُ زَيْدٍ بِأَيِّ شيء هو في جوهرِه فالجوابُ أَنه ناطق أوحَسَّاسٌ لأنّ السُّوَالَ بأي شَيءٍ هوإنّما يُطُلَبُ بِهِ مَايُمَيِّزُ الجوهريُّ الشيءَ فِي الجُمْ الجُمْ الجوابَ ثُمَّ إِنْ طُلِبَ الْمُمَيِّزُ الجوهريُّ الشيءَ فِي الْمُعَلِّبُ الْمُمَيِّزُ الجوهريُّ

يكونُ الجوابُ بِالفصلِ وإنُ طُلِبَ المُمَيَّزُ العرضيُّ يكونُ الجوابُ بِالخاصةِ فالكُلِّيُّ جِنسٌ يَشُمَلُ سِائرَ الكلياتِ و بقولِنا يُحْمَلُ عَلَى الشيءِ فِي أَيِّ شَيْءٍ هُوَ يُخُرِجُ النوعَ والجنسَ والعرضَ العامَ لأنَّ النوعَ والجنسَ يُقَالانِ فِي جوابِ ماهو لا في جوابِ أيِّ شيءٍ هووالعرضُ العامُ لايُقَالُ فِي الجوابِ اصلاوَ بِقَوْلِنَا في جوهره يُخُرِجُ الخاصةَ لِانَّها وإن كانَتُ مُمَيِّزَةً لِلشَّيءِ لكِن لا في جوهره وذاتِه بل في عرضه .

فإن قلت السائلُ بأى شيءٍ هُوَ إِنّ طَلَبَ مُمَيِّزَ الشيءِ عن جميع الاغيارِ الايكون مثلُ الحساسِ فصلًا للانسانِ الأنَّه الاَيميَّزُ عن جميع الاغيارِ وإنّ طَلَبَ المُمَيِّزَ في الجملةِ سواةٌ كان عن جميع الاغيارِ أومن بعضِها فالجنسُ مُميِّزُ الشَّيءِ عن بعضِها فَيجِبُ أن يكونَ صالحًا للجوابِ فلا يَخُرُجُ عن الحَدِّ فنقولُ لا يَكُفِى في جواب أَى شيء هو في جوهره التَّميُّزُ في الجملةِ بل لابُدَّ معه مِنُ أن لا يكونَ تمامَ المشتركِ بين الشيءِ و نوع آخرَ فالجنسُ خارجٌ عن التعريفِ ولمَّا كان مُحَصَّلُهُ أَنَّ الفصلَ كليِّ الشيءِ و نوع آخرَ فالجنسُ خارجٌ عن التعريفِ ولمَّا كان مُحَصَّلُهُ أَنَّ الفصلَ كليِّ ماهيةً مُتَرَكَّبَةُ من امرينِ مُتَسَاوِينِ أَو أمورِ متساويةٍ كماهيّة الجنسِ العَالِي والفصلِ الاخيرِ كان كُلِّ منها فصلًا لَهَا الأنَّه يُمَيِّزُ الماهيةَ تميزُ اجوهريًّا عمَّايُشَارِ كُهَا في الوجودِ وورحود هو واعلَمُ أَنَّ قد ماءَ المنطقيينَ الوجودِ وورحامُلُ أَن قد ماءَ المنطقيينَ الوجودِ وورحمل عليها في الجوابِ أي موجودٍ هو واعلَمُ أَنَّ قد ماءَ المنطقيينَ وعمُو أَن كُلَّ ماهيةٍ لها فصلٌ وَجَبَ أن يكونَ لها جنسٌ حتى أنّ الشيخَ تَبِعَهُمُ فِي الشفاءِ وَحَدَّالفصلَ بأنه كليٌّ مقولٌ على الشيءِ في جوابِ أي هو في جوهره من المشاركةِ في الموجودِ أوّلًا وبايرادِ هذا الاحتمالِ ثانيًا.

تر جمہ: اقول: مناطقہ نے فصل کی تعریف یوں کی ہے کہ فصل وہ کلی ہے، جوثی پرای شی هونی جو ہرہ و ذاتہ کے جواب میں محمول ہو، جیسے ناطق اور حساس کیونکہ جب انسان یا زید کے بارے میں سوال کیا جائے کہ وہ انسان یا زید کے بارے میں سوال کیا جائے کہ وہ انسان یا زید کے بارے میں سوال کیا جائے کہ وہ انسان یا زید کے بارے میں سوال کیا جائے کہ وہ انسان یا زید کے بارے میں سوال کیا جائے ہو کہ وہ اس کیا جو ہرک اعتبار سے کہ ای شہوت کوئی الجملہ ممتاز کردے وہ جواب فصل سے ہوگا، اور اگر ممتز جو ہری مطلوب ہو، تو جواب فصل سے ہوگا، اور اگر مطلوب میں کہ نوطوب میں کے درجہ میں مطلوب میں ہو، تو جواب خاصہ سے ہوگا، پس (فصل کی تعریف میں) لفظ کلی جنس اور عرض موری ہون وہ ہواب خاصہ سے ہوگا، پس (فصل کی تعریف میں) لفظ کلی جنس اور عرض عام نکل گیا، اس لیے کہ نوع اور جنس ما هو کے جواب میں بولے جاتے ہیں، نہ کہ ای شی کے جواب میں، عام نکل گیا، اس لیے کہ نوع اور جنس ما هو کے جواب میں بولے جاتے ہیں، نہ کہ ای شی کے جواب میں،

اورعرض عام بالکل جواب میں مقول نہیں ہوتا ،اور ہمار نے قول: فی جو ہرہ سے خاصہ نکل گیا ، کیونکہ خاصہ گوثی کو تمیز دینے والا ہے، لیکن جو ہروذات کے اعتبار سے نہیں ، بلکہ عرض کے اعتبار سے ہوتا ہے۔
اگر آپ کہیں کہ ای شی ہو کے ذریعہ سائل اگر شی کاوہ ممیز طلب کر ہے جواس کو جمیج ماعدا سے متاز کرد ہے ،
تب تو حساس جسیا ممیز انسان کے لیے فصل نہ ہوگا ، کیونکہ یہ جمیج ماعدا سے تمیز نہیں دیتا ، اوراگروہ ممیز فی الجملہ طلب کرے ، عام ازیں کہ وہ جمیج ماعدا سے تمیز دے ، یا بعض سے ، تو بھر جنس بھی شی کو (چونکہ ) بعض اغیار سے تمیز دیتی ہے ، اس لیے اس کا صالح جواب ہونا ضروری ہوگا ، اور وہ تعریف سے خارج نہ ہوگی ؟

ہم کہیں گے کہ ای شی فی جوہرہ کے جواب میں تمیز فی الجملہ کافی نہیں، بلکہ اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ وہ شی اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک نہ ہو، اس لیے جنس (فصل کی) تعریف سے خارج ہے۔

اور چونکہ کلام کا حاصل یہ ہے کہ فصل وہ کلی ذاتی ہے، جو ماھو کے جواب میں نہ بولی جائے، اور شی کے لیے فی الجملہ ممیز ہو، تو آگر ہم ایسی ماہیت فرض کریں جود و متساوی یا چند متساوی امور سے مرکب ہو، جیسے جنس عالی اور فصل اخیر کی ماہیت، تو ان میں سے ہرا کیک اس ماہیت کے لیے فصل ہوگا، اس لیے کہ وہ ماہیت کواس کے مشارک فی الوجود سے جو ہری تمیز دیتا ہے، اور اس پرای موجود ھو کے جواب میں محمول ہوتا ہے۔

واضح رہے کہ متقد مین مناطقہ کا خیال ہے ہے کہ ہروہ ماہیت جس کے لیے فصل ہو، اس کے لیے جنس کا ہونا بھی ضروری ہے، یہاں تک کہ شخ نے بھی ''شفاء'' میں ان کی پیروی کرتے ہوئے فصل کی تعریف یوں کی ہے کہ فصل وہ کلی ہے، جوثی پرای ثی فی جو ہرہ من جنسہ کے جواب میں بولی جائے، چونکہ دلیل اس کی مساعدت نہیں کرتی ، اس لیے ماتن نے اولا مشارکت فی الوجود کے ذریعہ، اور ثانیا اس احتمال کو صراحة ذکر کرکے اس کے ضعف برآگاہ کردیا۔

## فصل كى تعريف

ھو کلی یحمل علی الشی فی جواب ای شی ھو فی جو ھرہ ''فصل' وہ کل ہے، جو شی ہو کلی ہے، جو شی ہو کلی ہے، جو شی پر "ای شی ھو فی جو ھرہ'' کے جواب میں محمول ہوتی ہے، چنا نچہ جب انسان یازید کے بارے میں ایش ھو سوال کیا جائے تو اس کے جواب میں ناطق یا حساس واقع ہوتے ہیں، کیونکہ جب کی چیز کے بارے میں ایش ھو سے سوال کیا جائے تو اس وقت جواب میں وہ چیز مطلوب ہوتی ہے، جوشی کوئی الجملہ دوسروں سے ممتاز کردے، خواھ جمیع ماعدا سے ممتاز کر سے بین وہ ممیز جو ہر ہی ہو، تو اس وقت جواب میں فصل واقع ہوگی جیسے انسان کے بارے میں جمیع ماعدا سے ممتاز کر سے بین وہ ممیز جو ہر ہی ہو، تو اس وقت جواب میں فصل واقع ہوگی جیسے انسان کے بارے میں

سوال کیا جائے ای شی هو فی جوهره؟ یجاب: اندحیوان ناطق اوراگرای شی فی عرضہ سے سوال کیا جائے تو جواب میں خاصہ واقع ہوگا جیسے انسان کے لیے ضاحک۔

اس تعریف میں لفظ کلی جنس ہے، جوتمام کلیات کوشامل ہے، اور تحمل علی التی فی جواب ای شی صوت نوع، جنس اور عرض عام خارج ہوگئے، کیونکہ جنس اور نوع تو ماھو کے جواب میں بولے جاتے ہیں، نہ کہ ای شی ھو کے جواب میں، جبکہ عرض عام ان دونوں یعنی''ماھو''اور''ای شی ھو'' میں سے کسی کے جواب میں واقع نہیں ہوتا، اور'' فی جوھر ہ'' سے خاصہ نکل گیا کیونکہ میجھی اگر چیشی کوفی الجملة تمیز دیتا ہے لیکن فی جو ہر ہنیں بلکہ فی عرضة تمیز دیتا ہے۔

## ' فصل'' کی تعریف براعتراض اوراس کا جواب

اعتراض یہ ہوتا ہے کہ فصل کی فہ کورہ تعریف جامع اور مانع نہیں ہے، جس کی تفصیل یہ ہے کہ ای شی سے یا تو جمیع اغیار سے ممیز مطلوب ہوگا، یا ممیز فی الجملہ، پہلی صورت میں فصل کی یہ تعریف ' حساس' پر صادق نہیں آتی ، کیونکہ حساس ماہیت نوعی یعنی انسان کو جمیع باعدا سے ممتاز نہیں کرتا بلکہ بعض یعنی حجر وشجر سے ممتاز کرتا ہے، حیوانات سے تمیز نہیں و بتا، لہذا مید فصل کی تعریف سے خارج ہوجائے گا، اس لیف صل کی تعریف جامع نہ ہوئی ، اور دوسری صورت میں جنس پر بھی تعریف صادق آتی ہے، جیسے انسان کے جواب میں جب حیوان بولا جائے تو اس جنس لیمنی حیوان نے انسان کو بعض ماعدا یعنی شجر و ججر سے تو ممتاز کر ہی دیا، گویا جنس بھی فی الجملہ ممیز ہے، اس لیے یہ بھی فصل کی تعریف میں داخل ہوجائے گی، جس سے فصل کی تعریف میں داخل ہوجائے گی، جس سے فصل کی تعریف مانے نہیں رہی؟

اس کاجواب یہ ہے کہ ہماری مراد دوسری صورت ہے کہ''ای ٹی'' ہے میتز فی الجملہ مطلوب ہے، کین مطلقاً نہیں بلکہ ایک قید کے ساتھ کہ وہ میتز فی الجملیثی اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک نہ ہو، جبکہ جنس میں تمام مشترک ہونے کی حیثیت کار فرما ہے، اس لیف صل کی تعریف جنس پرصاد قنہیں آتی ، لہذا فصل کی تعریف جامع اور مانع ہے۔

## فصل كالمحصل

فصل کا محصل تین چزیں ہیں (۱) فصل کلی ذاتی ہے (۲) ای شی هو کے جواب میں واقع ہوتی ہے (۳) شی کے لیے نی الجملہ میتز ہوتی ہے، ان باتوں کی روشیٰ میں ماتن وشارح بعض لوگوں کے اس قول کی تر دید کررہے ہیں، جو یہ کہتر ہیں کہ ہروہ ماہیت جس کے لیے فصل ہوتو اس کے لئے جنس کا ہونا ضروری ہے۔ گویا اس فی کی جنس بالفرض نہ ہوئی تو بقول ان کے اس کے لئے فصل نہیں ہوسکتی، اور پہنس متقدین مناطقہ کا نظریہ ہے اور شخ بوعلی سینا نے بھی کتاب الشفاء میں اس نظریہ کی ہیروی کی ہے، چنانچے شخ نے فصل کی تعریف یوں کی:

"فصل وہ کلی ہے، جوای شی هوفی جو ہرہ کے جواب میں اس کی جنس سے بولی جائے"

چونکہ یے نظریے دائل سے ہم آ ہنگ نہیں ہے، اور براہین اس کی مساعدت نہیں کرتے ،اس لیے ماتن نے

ال کے ضعف پرتین طرح سے تنبید کی ہے:

(۱) ماتن نے فصل کے بارے میں کہا: وکیف ماکان پمیز الماهیة عن مشارکھا فی جنس او وجود لینی فصل ماہیت کو بہر کیف مشارکات جنسیہ سے اگر ہوں تو، یا مشارکات وجود یہ سے متاز کرتی ہے، اس میں او'' وجود'' کا اضافہ اس بات پر دلالت کررہا ہے کہ ہروہ ماہیت جس کے لیے فصل ہو، اس کے لیے جنس کا ہونا ضروری نہیں ہے، کیونکہ اگر جنس نہ ہوتو کم از کم اس ماہیت کے مشارکات فی الوجود تو ہیں ہی، ان سے وہ ضرور متاز کرے گی، جیسے اگر کوئی ماہیت کے لیے فصل ہوں گے، اور ماہیت کو وجود کوئی ماہیت کے لیے فصل ہوں گے، اور ماہیت کو وجود اور شیعیت کے مشارکات سے ممتاز کریں گے، اگر چہ یہاں اس ماہیت کی کوئی جنس نہیں ہے۔

(۲) ماتن نے فصل کی تعریف میں ای شی هو فی جوهرہ کے بعد''من جنسیہ'' ذکرنہیں کیا، تا کہ اس نظریہ پررد ہو جائے۔

(۳) ماتن نے ایک احتال ذکر کر ہے بھی اس کے ضعف کی طرف اشارہ کیا، فرماتے ہیں کہ فرض کریں کہ اگر ماہیت دونتساوی امریا چند نشاوی امور سے مرکب ہو، مثلاً جنس عالی کی ماہیت یا فصل اخیر کی ماہیت ہے، تو ان امور میں سے ہرایک اس ماہیت کے لیے بمنز لفصل کے ہوگا، اور اس کو مشار کات وجود بیہ متاز کرے گا، اور اس ماہیت پر''ای موجود ہو'' کے جواب میں محمول ہوں گے، حالانکہ اس ماہیت کی کوئی جنس نہیں ہے تاہم وہ امر اس ماہیت کے لیفصل ہو، اس کے لیف کا ہونا کوئی ضرور کی نہیں ہے، جنس ہوتو، نہ ہوتو، دونوں صور توں میں اس کے لیف صول واقع ہو سکتے ہیں، یہی مناطقہ کے ہاں میچ ضرور کی نہیں ہے، جنس ہوتو، نہ ہوتو، دونوں صور توں میں اس کے لیف صول واقع ہو سکتے ہیں، یہی مناطقہ کے ہاں میچ مسلک ہے، اس کی روشنی میں ماتن وشارح نے فصل کے بارے میں تفصیل سے کلام کیا۔

قال: وَالفصلُ المُمَيِّزُ لِلنَّوْعِ عن مُشَارِكِيهِ فِي الجنسِ قريبٌ إن مَيَّزَهُ عنه في جنسٍ قريبٍ كالناطقِ للانسان وبعيدٌإن مَيَّزَه عنه في جنسِ معيدٍ كالحسَّاسِ للإنسان .

· ترجمُه اوروہ فصل جونوعُ (ماہیت) کواس کے مشارکُ فی انجنس سے تمیز دیّے والی ہو، (فصل) حریب ہے، اگر قریب ہے، اگر قریب ہے، اگروہ اس کوچنس قریب میں تمیز دے، جیسے انسان کے لیے ناطق، اور (فصل) بعید ہے، اگر وہ اس کوچنس بعید میں تمیز دے، جیسے انسان کے لیے حساس۔

أَهُولُ: الفصلُ إِمَّا مُمَيِّزٌ عن المشاركِ الجنسيِّ أو عن المشاركِ الوجوديِّ فَإِنُ كَانَ مميزًا عَنِ المشاركِ الجنسيِّ فهو إِمَّا قريبٌ أو بعيدٌ لِأنّه إِن ميَّزَه عن مشاركاته في الحنسِ القريبِ فهو الفصلُ القريبُ كالناطقِ لِلانسانِ فإنّه يميّزه عن مشاركاته في الحنسِ البعيدِ فهو الفصلُ البعيدُ كالحسّاسِ في الحيوانِ وإِن مَيّزَهُ عن مشاركاته في الجسمِ النامِي وإنّما إعتبَرَ القربَ والبعدَ في للنسانِ فإنّه يُميّزُهُ عن مشاركاته في الحسمِ النامِي وإنّما إعتبَرَ القربَ والبعدَ في الفصلِ المميّزِ في الوجودِ ليس متحقّقَ الوجودِ بل

هو مبنى على احتمالٍ مذكورٍ و رُبَمَا يُمْكِنُ أَن يُسْتَدَلَّ على بطلانِه بِأَن يقالَ لو تَرَكَّبَتُ ماهية حقيقية مِنُ امرينِ متساويينِ فإمّا أن لايحتاج احدُهما إلى الآخرِ وهو محالٌ ضرورة وجوبِ احتياج بعضِ اجزاءِ الماهية الحقيقيّة إلى البعضِ أويَحْتاجَ فَإنِ احْتَاجَ كُلٌ منه ما إلى الآخرِ يلزمُ الدورُ ولا يلزمُ الترجيحُ بلا مرجحٍ لأنهما فأن متساويانِ فإحتياجُ أحدِهما إلى الاخرِليس أولى من احتياج الاخرِ إليه أويقال لو تُركَّبَ الجنشُ العالى كالجوهرِ مثلاعن امرينِ متساويينِ فاحدُهما إن كانَ عرضًا فيلزمُ تقوَّمُ الجوهرِ بالعرضِ وهو محالٌ وإن كان جوهرًا فإمّا أن يكونَ الجوهرُ نفسه فيلزمُ أن يكونَ الجوهرُ نفسه على من نفسه ومن غيره أو خارجًاعنه فيكون عارضًاله لكن ذلك الجزءَ تَركَّبِ الشيءِ من نفسه ومن غيره أو خارجًاعنه فيكون عارضًاله لكن ذلك الجزءَ ليس عارضًا لنفسه بل يكونُ العارضُ بالحقيقةِ هو الجزءُ الآخرُ فلايكونُ العارضُ بتمامه عارضًا وأنّه محالٌ فأنه من مطارح الاذكياءِ.

ترجمہ: اقول: فصل یا تو مشارک جنسی ہے تمیز دینے والی ہوگی یا مشارک و جودی ہے، اگر مشارک جنسی ہے ممیز ہو، تو وہ فعل سے ممیز ہو، تو وہ وہ نا قریب ہیں مشار کات ہے ممتاز کرے، تو وہ فعل قریب ہے، جیسے انسان کے لیے ناطق، اس لیے کہ ناطق انسان کو تمام مشار کات حیوانیہ ہے ممتاز کرتا ہے، اور اگر وہ جنس بعید ہے، جیسے انسان کے لیے حساس، ہے، اور اگر وہ جنس بعید ہیں مشار کات سے ممتاز کر ہے، تو وہ فصل بعید ہے، جیسے انسان کے لیے حساس، اس لیے کہ حساس انسان کوجسم نامی میں شریک ہونے والی اشیاء ہے ممتاز کرتا ہے، اور قرب و بعد کا اعتبار صرف اسی فصل میں، جو ممیز فی الوجود ہو حقق الوجود منبیں ہے، بلکہ وہ صرف احتال مذکور پر بینی ہے۔

اوراس کے بطلان پراس طرح استدلال کیا جاتا ہے، کہ اگر کوئی ماہیت حقیقیہ دومتساوی امور سے مرکب ہو، تو ان میں سے کوئی ایک یا تو دوسرے کامختاج نہ ہوگا، اور بیمحال ہے کیونکہ ماہیت حقیقیہ کے بعض اجزاء کا بعض کی طرف مختاج ہونا ضروری ہے، یامختاج نہ ہوگا، اب اگر ان میں سے ہرا یک دوسرے کامختاج ہو، تو دور لازم آئے گا، ورنہ ترجیح بلا مرج لازم آئے گی، کیونکہ وہ دونوں ذاتی (اور) متساوی ہیں، لہذاان میں سے ایک کی دوسرے کی طرف احتیاج، دوسرے کی اس کی طرف احتیاج سے اولیٰ ہیں ہے۔

(بطلان کی دوسری دلیل) یا یول کہا جائے کہ اگر مثلاً جنس عالی جیسے جو ہر دوشیاوی امور سے مرکب ہو، تو ان میں ایک سے ایک اگر عرض ہو، تو جو ہر کا تقوم بالعرض لازم آئے گا، جومحال ہے، اور اگر جو ہر ہو، تو یا تو مطلق جو ہر ( جنس عالی ) بعینہ جو ہر مفروض ہوگا، تو کل کانفس جزء ہونالازم آئے گا، اور بیمال ہے، اورا گراس میں داخل ہو، تو یہ بھی محال ہے، کیونکہ ٹی (جو ہر) کا اپنی ذات اور اپنے غیر سے مرکب ہونا ممتنع ہے، یا اس سے خارج ہوگا، تو وہ اس جزء کے لیے عارض ہوگا، کیکن پیرجزءاس کی ذات کے لیے عارض نہ ہوگا، بلکہ حقیقة وہ دوسرا جزء عارض ہوگا، لہذا عارض (جو ہرکل) بتامہ عارض نہ ہوگا، اور پی محال ہے، آپ ذراا چھی طرح غور کرلیس، کیونکہ پیذہ بین لوگوں کی چھسلنے کی جگہ ہے۔

# فصل كىاقسام

فصل کی دوشمیں ہیں:

(۱) فصل قریب: وہ ہوتی ہے، جو ماہیت کوجنس قریب کے مشارکات سے متاز کرے جیسے ناطق انہان کے لیےفصل قریب ہے، کیونکہ بیانسان کوان چیزوں سے تمیز دیتی ہے، جواس کے ساتھ جنس قریب یعنی حیوان میں شریک ہیں۔

(۲) نصل بعید: دہ ہوتی ہے، جو ماہیت کوجنس بعید کے مشارکات سے تمیز دے، جیسے انسان کے لیے حساس نصل بعید ہے، کیونکہ بیانسان کوان چیز دل سے تمیز دیتا ہے، جواس کے ساتھ جنس بعید یعنی جسم نامی میں شریک ہیں۔

## قرب وبعد كااعتبار كس فصل ميس

ندکورہ دوقشمیں اس فصل کی ہیں، جو ماہیت کو مشارکات جنب سے تمیز دے، کیونکہ وہ فصل جوشی کو مشارکات وجود بیسے تمیز دے، کیونکہ وہ فصل جوشی کو مشارکات وجود بیسے تمیز دے، تحقق الوجود نہیں ہے، بس یفرضی احتال پڑھی ہے، اس لیے اس میں تمیز دے، اس کی نہیں کیا گئیں، بخلاف اس فصل کے جو ماہیت کو مشارک فی انجنس سے تمیز دے، اس کی اقسام بیان کی گئی ہیں، کیونکہ اس کا وجود تحقق ہے۔

### متساوی امورسے ماہیت کی ترکیب

وہ ماہیت جودومتساوی امریا چندمتساوی امورسے مرکب ہو، باطل ہے،اس بطلان پرشارح نے دودلیلیں بیان کی ہیں:

(۱) پہلی دلیل میں ہے کہ اگر کوئی ماہیت حقیقیہ دومتساوی امورے مرکب ہو، تو وہ دوحال سے خالی نہیں، یا تو متساوی امورے مرکب ہو، تو وہ دوحال سے خالی نہیں، یا تو متساوی امور میں سے ایک امر دوسرے امر کا محتاج نہوگا، یا محتاج ہوگا، پہلی صورت یعنی محتاج نہوتا، یہ محال اور ناممکن ہوتے ہیں، اور اگر دوسری صورت یعنی محتاج ہونا ہو، تو یہ محتاج نہیں ہوسکتا، کیونکہ اگر ان اجزاء میں سے ہرایک دوسرے کا محتاج ہو، تو دور لازم آتا ہے، یہ بھی محتاج ہونا ہو، تو یہ بھی نہیں ہوسکتا، کیونکہ اگر ان اجزاء میں سے ہرایک دوسرے کا محتاج ہو، تو دور لازم آتا ہے، یہ بھی محتاج نہیں ہے، جیسے مثلاً ''ا' موقوف ہے''ب'یر، کیکن''ب' کال ہے، اور اگر ایک محتاج ہواور دوسر احتاج نہ ہو، تو یہ بھی محتاج نہیں ہو۔ جیسے مثلاً ''ا' موقوف ہے''ب'یر، کیکن''ب'

"" برموتوف نبیل ، یکی درست نبیل ، یونکدیدونول ذاتی اورآئیل بیل مساوی بیل ،ای لیے ایک کوتاج قرار دینا، اور دوسرے کومختاج قرار نددینا، یہ بلا وجدایک کو دوسرے پر فوقیت دینا ہے، اور ترج کی بلامر ح مامز نبیل ہے، یہ سب لوازم چونکہ باطل ہیں، اس لیے ماہیت دیم یع یہ کاشیاوی امور سے مرکب ہونا بھی باطل ہے۔

- (۲) دوسری دلیل بیہ ہے کہ اگر کوئی جن عالی مثلاً جو ہرا مرین متساویین ''ا' اور''ب' ہے مراتب ہو تو وہ دو حال سے خالی نہیں ، ان میں سے ایک عرض ہوگا یا جو ہر ، اگر ان میں سے ایک جو ہر ہو، تو پھروہ تین حال سے خالی نہیں یا تو مطلق جو ہر لیعنی جنس عالی بعینہ وہ جو ہر ہوگا ، جس کو جز ، فرض کیا گیا ، یا اس کا جز ، داخل ہوگا ، یا اس سے خارج ہوگا ، بیرچاروں احتمال باطل ہیں:
- (۱) اگران میں سے ایک عرض ہو، تو یہ باطل ہے، اس لیے کہ اس میں دوخر ابیاں لازم آتی ہیں (۱) جو ہری حقیقت کا جو ہرا حقیقت کا جو ہراورعرض سے مرکب ہونالازم آتا ہے، اور بیال ہے، کیونکہ جب کسی مرکب میں کوئی ایک جزءعرض ہو، تو وہ مرکب بھی عرض ہی ہوتا ہے، جو ہر ہر ہر اور میں ہوتا ہے، جو محال ہے۔ جو محال ہے۔ جو محال ہے۔
- (۲) اوراگران میں سے ایک جوہر ہو، تو پھراس میں تین صورتیں ہیں، جواویر ذکر کی جاچکی ہیں، ان تین میں سے پہلی صورت یعنی جوہر مطلق بعینہ وہ جوہر ہوجس کو جزء فرض کیا گیا ہے، یہ بھی باطل ہے، اس لیے کہ اس صورت میں کل کا عین جزء ہونا لازم آرہا ہے، جومحال ہے، کیونکہ جب ایک جزء مثلاً ''ب' کو جوہر کا عین بنالیا گیا، تو پھر نہ «کل' کل رہا، اور نہ جزء، جزء رہا۔
- (٣) اور دوسری صورت یعنی جو ہر جزء وافل ہو، یہ بھی صحیح نہیں ہے، اس لیے کہ اس میں ثنی کا اپ نفس اور غیر سے مرکب ہونالازم آتا ہے، وہ اس طرح کہ جب''ب' کومثلاً جو ہرکاعین بنالیا گیا، تو اب جو ہرکاعین جو ہر (ب) اور غیر (۱) سے مرکب ہونالازم آئے گا بھی ترکب اشی الی نفسہ والی غیرہ ہے، جو باطل ہے۔
- (٣) اورتيسرى صورت يعنى جو ہر جزء سے خارج ہو، يہ جى باطل ہے، كونكہ جب جو ہر جزء سے خارج ہوگا، توبيہ جو ہر كل اس كو عارض ہوگا، كينك اس كو عارض ہوگا، كينك اس كو عارض ہوگا، كينكہ ايك چيز اپنے آپ پر عارض اور محمول ہوگا، كيونكہ ايك چيز اپنے آپ پر عارض اور محمول نہيں ہوگئى، ہاں صرف دوسرا جزء اس جو ہر معروض پر عارض ہوگا، مثلاً ہم فرض كرتے ہيں كہ جو ہر عارض "ا" اور "ب" سے مركب "ب" سے مركب ہو اور جو ہر معروض "" ب" ہو جب جو ہر عارض (جو "ا" اور "ب" سے مركب ہے) كاحمل ہوگا، تو ہم موض نون ہوگا، بلكہ بجر و حمل ہوگا، يعنى جو ہر معروض ("") پر" ا" اور "ب" دونوں كاحمل نہيں ہوگا، بلكہ بجر و حمل ہوگا، يعنى جو ہر معروض پر نہيں ہوگا، يعنى جو ہر معروض پر نہيں ہوگا، يعنى جو ہر معروض پر نہيں ہوسكتا، اس ليے كرش اپنے آپ پر عارض اور محمول نہيں ہوسكتا، تو جر ہر كا ايك جز و يعنى" " جو ہر معروض پر عارض در ہوا، تو جو ہر كا ايك جز و يعنى" " جو ہر معروض پر عارض در ہوا، اور بي خلاف مغروض ہونے كيوب سے عالى ہے۔

جب يه چارول احمال باطل مين ، توجو چيز باطل كوستزم بيعني امرين مساويين يا چندامود مناويي

#### ماہیت کی ترکیب بھی باطل ہے۔

قال: وأمّا الشالث فإن امُتنع انفكاكة عن الماهية فه اللارم وإلّافهو العرض الممفارق واللازم قديكون لازمًا للوجود كالسواد للجشى وقديكون لازمًا للماهية كالنوجية للإبعة وهوإمّابيّن وهو الذى يكون تصورُه مع تصورِ ملزومه كافيًا فى جنوم الذهب باللزوم بينهما كا لانقسام بمتساويين للاربعة وإمّا غير بيّن رهو الذى يفتق رُجزمُ الذهب باللزوم بينهما إلى وسط كتساوى الزَّوايا الثَّلْ للقائمتين للمثلَّث وقديقال البَيِّنُ على اللازم الذى يلزم من تصورِ ملزومه تصورُهُ والأوّلُ أعم والمعرض المفارق إمّا سريعُ الزوالِ كحمرةِ الْحَجَلِ وَصُفُرةِ الْوَجَلِ وإما بطيئه كالشيب والشباب.

ترجمہ: اور تیسری کلی، اگراس کا ماہیت سے جدا ہونا ناممکن ہو، تو وہ لازم ہے، ورنہ وہ عرض مفارق ہے، اور لازم بھی لازم وجود ہوتا ہے، جیسے جبشی کے لیے سیابی، اور بھی لازم ماہیت جیسے چار کے لیے جفت ہونا، اور وہ (لازم) یا بین ہے، اور یہ وہ ہے کہ اس کا تصور ملز وم کے تصور کے ساتھ، ان دونوں میں لزوم کے بقین کے لیقین کے لیقین کے بین ہو، جیسے چار کا برابر منقسم ہونا، اور غیر بین ہے، اور یہ وہ ہے کہ ان (لازم وملز وم) میں ذہن کا جزم باللزوم (لزوم کا بھین) ایک واسط کی طرف مختاج ہو، جیسے مثلث کے تین زاویوں کا قامتین کے برابر ہونا، اور بھی بین کا اطلاق اس لازم پر کیا جاتا ہے، جس کے ملزوم کے تصور سے اس کا تصور لازم ہو، اور پہلااعم ہے، اور عرض مفارق یا جلد ہی زائل ہوجاتا ہے جیسے ندامت کی سرخی اور خوف کی زردی، یا بطینی الزوال (دیر سے زائل) ہوتا ہے جیسے بڑھا یا اور جوانی۔

أقول: الثالث من اقسام الكلي مايكون خارجًا عن الماهية وهو إما أن يمتنع إنفكاكة عن الماهية أويُمُكِنَ إنفكاكة والأوّل العرض اللازمُ كالفَرديّة للثلثة والثانى العرض المصفار في كالكتابة بالفعل للانسان واللازمُ إمّا لازمٌ للوجودِ كالسوادِ للعرضُ المفارقُ كالكتابة بالفعل للانسان واللازمُ إمّا لازمٌ للوجودِ كالسوادِ للحبشي فإنّه لازمٌ لوجوده وشخصه لا لِمَاهيّتِه لأنّ الانسان قديُوجدُ بغيرِ السوادِ وَلَو كَانَ السوادُ لازمًا للإنسان لكان كلُّ انسان اسودَ وليس كذلك وإمّا لازمُ للمماهيةِ كالزوجيةِ للاربعةِ فإنّه متى تَحقّقتُ ماهيةً الاربعةِ امتنع انفكاكُ الزوجيةِ عنها لايقال هذا تقسيمُ الشيءِ إلى نفسه وإلى غيره لأنَّ اللازمَ على ماعرَفَه مَا يمُتنعُ انفكاكهُ عن الماهيةِ وهو لازمُ الوجودِ والى مايمَتنعُ انفكاكهُ عن الماهيةِ وهو لازمُ الوجودِ والى مايمَتنعُ انفكاكهُ عن الماهيةِ من حيثُ هي هي لكن الماهيةِ غايةُ مَّا في البابِ أنَّة لا يَمتنعُ انفكاكُهُ عن الماهيةِ من حيثُ هي هي لكن الماهيةِ غايةً مَّا في البابِ أنَّة لا يَمتنعُ انفكاكُهُ عن الماهيةِ من حيثُ هي هي لكن

لايسر مسند أنّه لا يمتنعُ انفكاكُة عن الماهيةِ في الجملةِ فإنّه مُمُتنعُ الإنفكاكِ عن المساهية الموجودةِ فهو ممتنعُ الانفكاكِ عن المساهية الموجودةِ فهو ممتنعُ الانفكاكِ عن المساهيةِ في الجملةِ إمّا أن يمتنعَ عن المساهيةِ في الجملةِ إمّا أن يمتنعَ انفكاكُة عن الماهيةِ في الجملةِ إمّا أن يمتنعَ انفكاكُة عن الماهيةِ من حيث انفكاكُة عن الماهيةِ من حيث هي والثاني لازمُ الماهيةِ والأوّلُ لازمُ الوجودِ فَمَوْرِدُ القسمةِ مُتناولٌ لِقِسُمَيْهِ ولو قال اللازمُ مايمتنعُ انفكاكُة عن الشيءِ لم يرد السوالُ .

ثمّ لازمُ الساهيةِ إمّا بَيِّنَ أوغيرُ بينٍ أما اللازمُ البَيِّنُ فهو الذي يَكُفِى تصوُّره مع تَصَوَّر ملزومه في جزمِ العقلِ باللزوم بينهما كالانقسام بمتساويينِ للاربعةِ فإنّ مَنُ تَصَوَّر الاربعة وتصوَّر الانقسام بسمتساويينِ جَزَمَ بِمُجَرَّدِ تَصَوُّرِهما بأنّ الاربعة منقسمة بمتساويينِ وأمَّا اللازمُ الغيرُ البَيِّنَ فهو الذي يَفُتقِرُ في جزم الذهنِ باللزومِ بينهما إلى وسطِ كتساوى الزوايا الثَّلْثِ للقائمتينِ للمثلّثِ فإن مجرَّدَ تصوّرِ المثلّثِ وتصورِ تساوى الزوايا للقائمتينِ للمثلّثِ لا يَكُفِى في جزمِ الذهنِ بأنّ المُثلّثِ مُتَسَاوى الزوايا للقائمتينِ بل يحتاجُ إلى وسطٍ .

وه له ننا نظرٌ وهو أنّ الوسط على ما فَسَرَهُ القومُ مَا يَقْتَرِنُ بِقَوْلِنَا لأنّه حينَ يقالُ لأنّه كذامثلا إذَا قلنا العالَمُ مُحُدَثُ لانه مُتَغَيِّرٌ فالمقارنُ بقولنا لأنّه وهو المُتغَيِّرُ وسطٌ وليس يلزمُ مِنُ عدم إفتقارِ اللزوم إلى وسطٍ أنّه يكفى فيه مجرّدُ تصوّرِ اللازم والمسلزوم بحوازِ تَوقُّفِه على شيء آخرَ من حدس أو تجربة أو إحساس أو غيرِ ذلك فلو إعتبَونا الإقتقارَ إلى الوسطِ في مفهوم غيرِ البيّنِ لم يَنْحَصِرُ لازمُ الماهيةِ في البيّن وغيره لوجودِ قسم ثالثٍ .

وقديقالُ البَيِّنُ عَلَى اللازمِ الذي يلزمُ من تصوّرِ ملزومِه تصوّرُه ككون الإثنينِ ضِعْفًا للواحِدِ فإنّ مَنُ تصوَّرَ الاثنينِ أَدْرَكَ أَنّه ضِعفُ الواحدِ والمعنى الأوّلُ أعمَّ لأنّه متى يكفى تصورُ الملزومِ في اللزومِ يَكُفِى تصوُّرُ اللازمِ مع تصورِ الملزومِ وليس كُلَّمَا يكفى تصور الملزومِ وليس كُلَّمَا يكفى تصور واحد والعرض المفارق إمّا سريعُ الزوالِ كحمرةِ الخَرجَلِ وصُفْرَةِ الْوَجَلِ وإمّا بطئ الزوالِ كالشيبِ والشبابِ وهذا التقسيمُ ليس بحاصرٍ لأنّ العرض المفارق هو مالا يمتنعُ إنفكاكة عن الشيءِ ومالايمتنعُ انفكاكة عن الشيءِ ومالايمتنعُ انفكاكة عن الشيءِ لايلزمُ أن يكونَ منفكًا حتى ينتحصِرَ في سريع الانفكاكِ وبطيئه لجوازانُ لايمتنعَ إنفكاكة عن الشيءِ ويدومَ له كَحَرَكاتِ الأفلاكِ.

تر جمہ: اقول: اقسام کمی میں سے تیسری کلی وہ ہے جو ماہیت سے خارج ہو، پس اس کا ماہیت سے جدا ہونا یا متنع ہوگا، یا اس کا جدا ہونا مامن ہوگا، پہلا: عرض عام ہے جیسے تین کا طاق ہونا، اور دوسرا: عرض مفارق ہے، جیسے بشی کے لیے سیابی، مفارق ہے، جیسے بشی کے لیے سیابی، مفارق ہے، جیسے بشی کے لیے سیابی، کیونکہ یہ سیابی اس کے وجود اور شخص ( ذات ) کے ساتھ لازم ہوتی، نہ کہ اس کی ماہیت کے لیے، اس لیے کہ انسان سیابی اس کے بغیر پایا جاتا ہے، اور اگر سیابی انسان کولازم ہوتی، تو ہر انسان کالا ہوتا، حالانکہ ایسانہیں ہے، اور یالازم ماہیت ہے، جیسے جار کا جفت ہونا، کیونکہ جب چار کی ماہیت محقق ہو جائے تو ایسانہیں ہے، اور یالازم ماہیت ہے، جیسے جار کا جفت ہونا، کیونکہ جب چار کی ماہیت محقق ہو جائے تو اس سے زوجیت ( جفت ہونا ) کا انفاک کی مامنے۔

نہ کہا جائے کہ بیثی کی اس کے نفس اور غیر کی طرف تقییم ہے، کیونکہ لازم اس کی ذکر کردہ تعریف کے مطابق ، وہ ہے جس کا ماہیت سے جدا ہونا ناممکن ہو، اور اس کی نظرف جس کا جدا ہونا ممتنع ہو، اور بید لازم وجود ہے، اور اس کی طرف جس کا جدا ہونا ممتنع ہو، اور بید لازم ماہیت سے جدا ہونا ممتنع ہو، اور بید لازم ماہیت ہے، کہ ہم یہ سلیم نہیں کرتے کہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا ممتنع نہیں ہے، نیادہ سے نیادہ سے کہ اس کا ماہیت سے اس حثیت سے کہ وہ ماہیت ہے، جدا ہونا ممتنع نہیں ہے، اس لیے کہ نہیں ہے، اس لیے کہ نہیں ہے، اس ان کہ اس کا ماہیت سے جدا ہونا فی الجملہ متنع نہیں ہے، اس لیے کہ وہ ماہیت سے ہوار وہ کی ماہیت سے جدا ہونا فی الجملہ متنع ہو، تو وہ ماہیت سے بایں وہ ماہیت سے متنع ہوگا کہ وہ ماہیت سے بایں کا انفکا ک ماہیت سے اس حثیت سے بایں حثیت ہوگا کہ وہ ماہیت سے متنع ہوگا کہ وہ ماہیت ہوگا کہ وہ وہ ہوگا کہ وہ ماہیت ہوگا کہ وہ وہ ہوگا کہ وہ ماہیت ہوگا کہ متنع ہوہ تو اعتراض ہی وارد داخل کا تن کہ تاب کا نفکا کہ متنع ہوہ تو اعتراض ہی وارد داخل کہ کہ تابیا کہ کہ کہ تو کہ تو کہ تو اس کے کہ لازم وہ ہے جس کا شی سے انفکا کہ متنع ہوہ تو اعتراض ہی وہ دی جس کا شی سے نہ ہوتا۔

پھرلازم ماہیت یا بین ہے یا غیر بین، بہر حال لازم بین وہ ہے جس کا تصور ملز وم کے تصور کے ساتھ ان دونوں کے درمیان عقلاً بڑم باللزوم میں کافی ہو، جیسے چار کا برابر تقسیم ہونا، کیونکہ جو شخص چار کا تصور کی وجہ سے اس بات کا یقین کر لے گا، کہ چار کر لے اور برابر مقسم ہونے کا، تو وہ صرف ان کے تصور کی وجہ سے اس بات کا یقین کر لے گا، کہ چار برابر مقسم ہوتا ہے، اور لازم غیر بین وہ ہے کہ جس میں ذہن ان دونوں کے درمیان بڑم باللزوم میں کسی دلیل کامختاج ہو جیسے مثلث کے تین زاویوں کا قائمتین کے مساوی ہونا، کیونکہ صرف مثلث کا تصور اور مثلث کے زاویوں کا قائمتین کے مساوی ہونے کا تصور ، اس بات کے یقین کے لیے کافی نہیں ہے کہ مثلث گائمتین کے زاویوں کے برابر ہوتی ہے، بلکہ بید کیل کامختاج ہے۔

اور یہاں نظر ہے، وہ میر کہ' وسط'' قوم کی تغییر کے مطابق وہ ہے جو ہمارے قول''لانہ'' ہے مقتر ن ہو،

جب کہا جائے''لانہ کذا' مثلاً جب ہم العالم محدث، لانہ متغیر کہیں تو ہمارے قول''لانہ' سے جو مقارن ہے جب کہا جائے''لانہ کذا' مثلاً جب ، اور لزوم کے وسط (دلیل) کی طرف محتاج نہ ہونے سے بیلازم نہیں آتا کہاں میں صرف لازم وملزوم کا تصور کا فی ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ تی آخر حدس، تجربہ ، اور احساس وغیرہ پرموقوف ہو، تو ہم اگر غیر بین کے مفہوم میں احتیاج الی الدلیل کا اعتبار کریں، تو لازم ما ہیت، بین اور غیر بین میں محصر نہ ہوگا، ایک تیسری قسم موجود ہونے کی وجہ سے (وھو ما یحاج الی امر آخر من حدس واخواتہ)۔

اور بھی بین اس لازم پر بولا جاتا ہے کہ اس کے ملز وم کے تصور سے اس کا تصور لازم ہو جیسے دوکا ایک کے لیے دو گنا ہونا، کیونکہ جو خض اثنین کا تصور کرے وہ اس کو ایک کا دوگنا پائے گا، اور پہلامعنیٰ اعم ہے، کیونکہ جب لزوم میں صرف ملزوم کا تصور کا فی ہوگا، تو لازم کا تصور ملزوم کے تصور کے ساتھ ضرور کا فی ہوگا، کیکن ایسا نہیں ہے کہ جب دوتصور کافی ہوں تو ایک تصور بھی کافی ہو، اور عرض مفارت یا جلدی زائل ہوگا، جیسے بدا ھا پا اور جوانی، اور یہ تقسیم ہوگا، جیسے ندامت کی سرخی اور خوف کی زردی، اور یا دیرے زائل ہوگا، جیسے برا ھا پا اور جوانی، اور یہ قسیم عاصر نہیں ہے کیونکہ عرض مفارق وہ ہے جس کی شی ہے جدائی ممتنع نہ ہو، اور جس کا انفکا ک شی سے متنع نہ ہو، کین وہ شی کے لیے ہو دائی، جیسے افلاک کی کیونکہ یہ ممکن ہے کہ اس کا انفکا ک شی سے متنع نہ ہو، کین وہ شی کے لیے ہو دائی، جیسے افلاک کی حرکات۔

### عرض لا زم اور مفارق

ماتن نے کلی کے بارے میں اس کے افراد کے اعتبار سے تین اختال ذکر کئے تھے کہ وہ اپنے افراد کی پوری ماہیت ہوگی یا ہزء داخل ہوگی یا مہیت سے خارج ہوگی ،اس'' قال' میں تیسر ہے احتمال کو ذکر کرر ہے ہیں کہ جوکل اپنے افراد کی حقیقت سے خارج ہو، وہ دو حال سے خالی ہیں یا تو ماہیت سے اس کا انفکا کے متنع ہوگا ، یامکن ہوگا ،اول کو''عرض لازم'' کہتے ہیں جیسے تین کے لیے فردیت یعنی طاق ہونا لازم ہے ، اور ثانی کو''عرض مفارق'' کہتے ہیں جیسے انسان کے لیے کتابت ۔

## عرض لازم كى اقسام

عرض لا زم کی دوقتمیں ہیں:

(۱) لازم وجود: وہ لازم جوثی کے وجود کو لازم ہوجیسے حبثی کے لیے سواد، بیاس کے وجود کو لازم ہے،اس کی ماہیت کو لازم ہوتا تو پھراس کا ماہیت میں داخل نہیں ہے، ماہیت تو اس کی حیوان ناطق ہے، کیونکہ اگر سواد انسان کی ماہیت کو لازم ہوتا تو پھراس کا

تقاضا توبيہ ہے کہ کوئی انسان سواد کے بغیر موجود نہ ہوتا ، حالانکہ لا تعدادانسان بغیر سواد کے موجود ہیں۔

(۲) لازم ماہیت: وہ ہوتا ہے، جوثی کی ماہیت کولازم ہوتا ہے، وہ اس سے جدانہیں ہوسکتا، جیسے چار کا جفت ہونا، کیونکہ جب بھی چار کی ماہیت محقق ہوگی تو وہاں اس کے ساتھ زوجیت لیعنی جفت ہونا ضرور پایا جائے گا، زوجیت اس سے جدانہیں ہوسکتی۔

## عرض لازم كى تقسيم پراعتراض وجواب

آپ نے لازم کی جوتشیم لازم وجود اور لازم ماہیت کی طرف کی ہے، یہ باطل ہے، اس لیے کہ اس میں تقسیم شی الی نفسہ والی غیرہ لازم آتی ہے، وہ اس طرح کہ ماتن نے لازم (جو کہ مقسم ہے) کی تعریف یوں کی ہے: امتنع انفکا کہ عن الماہید، بعینہ یہی تعریف لازم ماہیت کی ہے، لہذا یقسیم شی الی نفسہ ہوئی، اور الی غیرہ اس طرح کہ لازم وجود میں ماہیت سے اس کی جدائی ممتنع نہیں بلکہ ممکن ہے، جبکہ لازم میں جو کہ مقسم ہے، امتناع کا حکم ہے، اور تقسیم شی الی نفسہ والی غیرہ چونکہ باطل ہے، اس لیے یہ تقسیم شی باطل ہے؟

اس کا جواب سے ہے کہ ہم بیتلیم نہیں کرتے کہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا ممکن ہے، ہاں زیادہ سے زیادہ آئی بات ہے کہ لازم وجود کا ماہیت من حیث ہی ہے قطع نظر وجود خار جی کے جدا ہونا ممتنع نہیں ہے ممکن ہے، لیکن اس سے میہ برگز لازم نہیں آتا کہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا کسی قدر ممتنع نہ ہو، بلکہ ایسا ہوسکتا ہے کہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا ممکن تو ہو، لیکن کسی درجہ میں لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا ممتنع اور محال محتمی ہو، لہذا ہے گہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا کسی دونوں بھی ہو، لہذا ہے اب ہوگیا کہ لازم وجود کا ماہیت سے جدا ہونا کسی درجہ میں محال اور ممتنع ہے، چونکہ لازم کی دونوں اقسام کے اندر بھی امتناع پایا جارہا ہے، اس لیے تقسیم شی الی غیرہ تو لازم نہیں آتا، اور مقسم میں مطلق امتناع کا ذکر ہے جبکہ اس کی اقسام میں حیث یہ قید ہے چنا نچہ لازم و جبود من حیث الو جود اور لازم ماہیت من حیث ہی ہوتا ہے، تو مقسم اوراقسام میں فرق ہوگیا، اس لیے تقسیم شی الی نفسہ والی غیرہ لازم نہیں آتی۔

شارح اس جواب کی مزید وضاحت شکل اول سے کررہے ہیں: لا زم الوجودمتنع الا نفکاک عن الماہیہ الموجود ہ (صغری)

وما يسمتنع انفكاكه عن الماهيه الموجوده فهو ممتنع الانفكاك عن الماهيه في الجملة. الجملة. المجملة عن الماهية في المجلة المجملة المجملة

اور فان ما یمتنع انفکا کئن الماہیہ کبری کی دلیل ہے، کہ وہ ثی جس کا ماہیت ہے جدا ہوناممتنع ہو، وہ دوحال ہے خالی ہیں یا تو اس کا انفکا کہ ماہیت موجودہ ہے متنع ہوگا، یہی لازم وجود ہے، اور یا اس کا انفکا کہ ماہیت من حیث ہوگا، یہی لازم وجود ہے، اور یا اس کا انفکا کہ ماہیت میں ہی ہی ہی ہی ہے متنع ہوگا، یہ لازم ماہیت ہے، پس مقسم جوممتنع الانفکا ک فی الجملہ ہے، وہ دونوں قسموں کوشامل ہے۔ اور اگر ماتن لازم (جو کہ مقسم ہے) کی تعریف میں لفظ ماہیت کے بجائے" دشی" کا لفظ استعمال کر کے یوں اور اگر ماتن لازم (جو کہ مقسم ہے) کی تعریف میں لفظ ماہیت کے بجائے" دشی" کا لفظ استعمال کر کے یوں

تعریف کرتے،اللازم:'' مایمتنع انفکا کئن الثی'' تو کوئی اعتراض نہ ہوتا الیکن میر صاحب فرماتے ہیں کہ ماتن چونکہ تقسیم کلی کی مباحث سے ماہیت کے اعتبار سے تفصیل سے کلام کررہے ہیں،اسی روایت کو برقر اررکھتے ہوئے یہاں بھی'' ماہیت'' کہدیاہے۔

## لازم ماهيت كى اقسام

#### لازم ماهيت كي دوشميس بين:

(۱) لازم بین: وہ ہوتا ہے جس میں لازم وملزوم کے تصور سے عقل کو جزم باللزوم حاصل ہو جائے ، جیسے جار کا برابرتقسیم ہونا ، کیونکہ جو شخص چار کا اور اس کے برابرتقسیم ہونے کا تصور کر لے ، تو اسے ان دونوں کے درمیان لزوم کا یقین ہوجا تا ہے ،اسے پھراس کے لیے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہوتی ۔

(۳) لازم غیربین: وہ ہوتا ہے جس میں لازم وملز وم کے تصور سے عقل کوان کے درمیان جزم باللز وم حاصل نہ ہو، بلکہ کی دلیل کی ضرورت پڑے جیسے مثلث کے تین زاویوں کا دو قائمہ کے برابر ہونا، اب بیصرف تصور سے حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے دلیل ضروری ہے۔

زاویہ: اس ہیئت کو کہتے ہیں جود وخطوں کے غیرتا م احاطری وجہ سے حاصل ہو، اس کی پھر تین قسمیں ہیں: قائمہ، حادہ، اور منفرجہ، اس کی تفصیل یہ ہے کہ جب ایک خطمتقیم دوسر ہے خطمتقیم پرواقع ہو، تو جو خط واقع ہوگا، اس کی دونوں جانب دوزاویے پیدا ہوں گے، اب وہ دونوں برابر ہوں تو ان کو'' قائمہ'' کہتے ہیں، اوراگرا یک چھوٹا اور ایک بڑا ہو، تو چھوٹے کو حادہ اور بڑے کو منفرجہ کہتے ہیں، اور مثلث اس شکل کو کہتے ہیں جو تین خطوط مستقیمہ کے احاطہ تامہ کی وجہ سے حاصل ہو، مثلث کے بیتین زاویے دوقائمہ کے برابر ہوتے ہیں، ان کی صور تیں مندرجہ ذیل ہیں:



# لازم کی تقسیم پر'' نظر''

نظر کا حاصل یہ ہے کہ آپ نے جولازم ماہیت کی تقسیم بین اور غیر بین میں مخصر کر دی ہے، یہ انحصار سیح نہیں، کیونکہ یہاں ایک اور شم بھی ہے، آپ نے بیکہا کہ لازم وملزوم کے تصور سے عندالعقل لزوم بالجزم ہوجائے تو وہ لازم بین ہے، اورا گرکسی دلیل کی ضرورت پڑجائے تو وہ لازم غیر بین ہے، لیکن اگر لازم وملزوم کے تصور ہے بھی لزوم بالجزم نہ ہو، اور نہ کسی دلیل کی ضرورت پڑے بلکہ وہ لزوم حدس، تجربہ اور احساس وغیرہ پرموتوف ہو، تو ہو تم نہ توقتم اول میں داخل ہے، اور نہ قسم ثانی میں، گویا ہے تسم ثالث ہوئی، اس لیے تقسیم کا انحصار دو میں صحیح نہیں؟

بعض حضرات نے اس نظر کا یہ جواب دیا ہے کہ لازم غیر بین کی تعریف میں ذراتر میم کی جائے ،اوراس سے''وسط''(دلیل) کی قید ختم کر کے اس کی تعریف یوں کی جائے:''لازم وملز وم کے تصور سے لزوم بالجزم حاصل نہ ہو''اب یہ وسط ، حدس ، تجر بہاورا حساس سب پر صادق آئے گی ،اس لیے کہ اس میں تعیم ہوگئی ہے کہ وہ لزوم چاہے دلیل سے حاصل ہو، یا حدس ، تجر بہاورا حساس سے،لہذا تقسیم کا انحصار دومیں درست ہے۔

### لازم بين كادوسرامعني

لازم بین کا دوسرامعنیٰ بیہ ہے کہ محض ملز وم کا تصور لا زم کے تصور کے لیے کافی ہوجیسے دوایک کا دوگنا ہے،
کیونکہ اثنین کے تصور سے اس کے ضعف الواحد ہونے کا تصور لا زم ہے، اس کو' لا زم بین بالمعنیٰ الاخص'' کہتے ہیں۔
لازم بین کے دونوں معنیٰ کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، پہلامعنیٰ اعم ہے، اور دوسر ااخص
ہے، جہال معنیٰ ٹانی پایاجائے گا، وہال معنیٰ اول بھی ضرور پایاجائے گا، اس کا عکس ضروری نہیں، کیونکہ جب لزوم میں صرف ملزوم کا تصور کا نی ہوگا، من غیر عکس۔

## عرض مفارق کی اقسام

اس کی دوقشمیں ہیں(۱) سریع الزوال یعنی جلدی زائل ہو جائے جیسے شرمندگی کی سرخی (۲) بطیئی الزوال یعنی دیر سے زائل ہوجیسے جوانی ، بڑھایا۔

معترض کہتا ہے کہ اس کا دو قسموں میں انحصار سیحے نہیں،اس لیے کہ عرض مفارق کی ایک قسم اور بھی ہے کہ ڈی سے اس کا جدا ہونا ممتنع نہ ہو، ممکن ہولیکن جدا ہوتا نہ ہو، جیسے حرکت افلاک،اس لیے یہ انحصار درست نہیں؟ اس کا جواب سے ہے کہ بعض حضرات بیفر ماتے ہیں کہ عرض مفارق کی فہ کورہ دو قسمیں بالفعل ہیں،اور تیسری قسم بالقوہ ہے، اور بعض بیفر ماتے ہیں کہ عرض مفارق کی دو قسمیں ہیں (۱) عرض مفارق بالفو ق، تو سریع اور بعض یا بلغعل میں داخل ہیں،اور قسم ثالث بالقوہ میں داخل ہے۔

قال: وكلُّ واحدٍ من اللازِم والمفارق إن اختصَّ بأفرادَ حقيقةٍ واحدةٍ فهو الخاصةُ كالصاحك والله والمعام كالماشي وتُرسِّم الخاصةُ بأنها كليةٌ مقولةٌ على عالى المام حقيقة واحدةٍ فقط قولًا عرضيًّا والعرضُ العام بأنّه كلى مقولٌ على أفرادِ حقيقةٍ واحدةٍ وغيرِها قولًا عرضيًّا فالكلياتُ إذَنُ حَمْسٌ نوعٌ وجنسٌ وفصلٌ وخاصةٌ وعرضٌ عامٌ.

ترجمہ: اور لازم ومفارق میں سے ہرایک اگرایک ہی حقیقت کے افراد کے ساتھ خاص ہوتو وہ'' خاصہ'' ہے جیسے ضاحک، ورنہ وہ عرض عام ہے جیسے ماشی ،اور خاصہ کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ وہ ایک کلی ہے جوایک حقیقت والے افراد پر قول عرضی کے طریق پر مقول ہو، اور عرض عام (کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ) وہ ایک کلی ہے، جو حقیقت واحدہ اور اس کے غیر کے افراد پر قول عرضی کے طور پر مقول ہو، پس اس وقت کلیات یانچ ہوئیں: نوع جنس فصل ، خاصہ اور عرض عام۔

المحلى المحلى المحارج عن الماهية سواة كان الازما أو مفارقا إمّا خاصة أو عرض عام الأنه إن الحتص بافراد حقيقة واحدة فهوالتحاصة كالضاحك فإنه مُختص بعدم المناسن وإن لم يُختص بها بَلُ يَعُمُّها وغيرها فهو العرض العام كالماشى فإنه شامل للإنسان وغيره وتُرسِّم الخاصة بأنها كلية مقولة على أفراد حقيقة واحدة فقط قولا عرضيًا فالكلية مستدركة على مامَرَّغير مَرَّة وقولنا فقط يُخرِج الجنس والعرض العام المنها مقولان على حقائق مختلفة وقولنا فقط يُخرِج البنسَ والمفصل الأنَّ قولَهما على ماتحتهما ذاتي لا عرضي ويُرسَّم العرض العام بأنه كلي مقول على أفراد حقيقة واحدة وغيرها قولا غرضيًا فيخرج النوع مقول على أفراد حقيقة واحدة وغيرها قولا غرضيًا فَقولينا وغيرها يُخرِج النوع والمفصل والمخاصة الأنها الايقال إلآعلى أفراد حقيقة واحدة وبقولنا قولاعرضيًا يُخرِج النوع ينخر بالمنها المها المها الرسم وهو بمعزل عن التحقيق الأن الكليات امور اعتبارية دك أطلق عليها اسم الرسم وهو بمعزل عن التحقيق الأن الكليات امور اعتبارية ذلك أطلق عليها ماهيات وراء تلك المفهومات ماسماؤها بازانها فليس لها معان غير تلك حصَلَت مفهوما تُها ولا وُضِعَت اسماؤها بازانها فليس لها معان غير تلك المفهومات فيكون هي حدودًاعلى أن عدم العلم بأنها حدود لا يوجب العلم بأنها حدود العلم بأنها حدود والرسم.

و فى تسمثيلِ الكُلِّيَّاتِ بالناطقِ والضاحكِ والماشِى لابالنطقِ والضحكِ والمشي التى هى مبادِيُها فائِدةٌ وهى أنّ المُعْتَبَرَ فى حَمْلِ الكُلِّيِّ على جزئياته حملُ المُوَاطَاةِ وهو حملُ هُوَ هُو لاَحَمُلُ الإشتِقاقِ وهو حملُ هُو ذُوهُووالنَّطقُ والضحكُ والممشىُ لايصدقُ على أفرادِ الإنسان بالمُواطَاةِ فلايقالُ زيدٌ نُطُقٌ بل ذُونُطقِ أوناطِقٌ والممشىُ لايصدقُ على أفرادِ الإنسان بالمُواطَاةِ فلايقالُ زيدٌ نُطُقٌ بل ذُونُطقِ أوناطِقٌ وإذَا قد سمعتَ ماتلونا عليكَ ظَهَرَ لَكَ أَنَّ تلكَ الكلياتِ منحصرةٌ في خمسٍ نوعٍ وجنسٍ وفصلٍ وخاصةٍ وعرضٍ عامٍ لأنّ الكليَّ إمَّا أن يكونَ نفسَ ماهيةِ ماتحته من الجزئياتِ من الجزئياتِ أوداخلافيها أو خَارِجًا عنها فإنُ كان نفسَ ماهيةِ ماتحته من الجزئياتِ فهو النوعُ وإنُ كان نفسَ ماهيةِ ماتحته من الجزئياتِ فهو النوعُ وإنُ كانَ خارجًا عنها فإن اختصَ بحقيقةٍ واحدةٍ فهو الخاصةُ وإلَّا فهو العرضُ العامُ واعلمُ أنَّ المص قَسَمَ الكليَّ الخارجَ عن الماهيةِ الى اللازمِ والمفارقِ وقَسَمَ كلَّ منهما إلى الخاصةِ والعرضِ العامِ فيكونُ الخارِجُ عن الماهيةِ منقسمًا إلى اربعةِ أقسامٍ فيكونُ اقسامُ الكليِّ إذَنُ سَبْعَةً على مقتضى الماهيةِ منقسمًا إلى البعور فلكياتُ إذَنُ خَمُسٌ .

ترجمہ: اتول: وہ کلی جو ماہیت سے خارج ہوخواہ لا زم ہو یا مفارق، وہ یا تو خاصہ ہے یا عرض عام، کیونکہ یا الروہ ایک حقیقت کے ساتھ اگر وہ ایک حقیقت کے ساتھ خاص ہے، جیسے ضاحک کیونکہ یا انسان کی حقیقت کے ساتھ خاص ہے، اور اگر ایک حقیقت کے افراد ساتھ خاص نہ ہو بلکہ اس (حقیقت واحدہ والے افراد) کو اور اس کے غیر (مختلف حقیقت والے افراد) کو بھی شامل ہو، تو وہ عرض عام ہے جیسے ماثی، کیونکہ یا انسان اور غیر انسان کو شامل ہے، اور خاصہ کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ وہ ایک کلی ہے، جو ایک حقیقت کے افراد پر قول عرضی کے طور پر بولی جائے، پس لفظ ''کلی' ہے فائدہ ہے جیسا کہ ٹی بارگذر چکا، اور لفظ ''فقط'' جنس اور عرض عام کو نکال دیتا ہے، کیونکہ یے ختلف حقائی پر بولے جاتے ہیں، اور ''قولاعرضیا'' نوع اور فصل کو نکال دیتا ہے، اس لیے کہ ان کا اپنے افراد پر محمول ہونا ذاتی ہے نہ کہ عرضی ، اور عرض عام کی تعریف یوں کی جائے، پس ہمارے قول عرضی ہوئی میں ہونکہ یہ سے خوا کے حقیقت اور اس کے غیر کے افراد پر قول عرضی کے طور پر بولی جائے، پس ہمارے قول ' وغیر ھا'' سے نوع، فصل اور خاصہ نکل گئے، کیونکہ اس کا (اپنے افراد پر) مونا ذاتی ہوئی۔ کے افراد پر بولے جاتے ہیں، اور '' قولا عرضیا'' سے جنس خارج ہوگئی، کیونکہ اس کا (اپنے افراد پر) مونا ذاتی ہے۔

اور بیتعریفات کلیات کے لیےرسوم ہیں،اس لیے کھمکن ہے کہان کے لیےان مفہومات کے علاوہ اور ماہیات ہوں، جوان مفہومات کے لیے ملزومات مساویہ ہوں، تو چونکہ بیام محقق نہیں ہے،اس لیےان تعریفات پرسم کا اطلاق کردیا، مگریہ بات تحقیق سے دور ہے، کیونکہ کلیات اعتباری آمور ہیں،جن کے پہلے مفہومات حاصل ہوتے ہیں، اور ان کے مقابلے میں ان کے نام وضع کئے گئے ہیں، اس لیے ان

مفہو مات کےعلاوہ ان کے اور معانی نہیں ہیں ،لہذا یہ تحریفات حدود ہوں گی ،علاوہ ازیں ان تعریف ''کو کے حدود ہونے کا عدم علم ،ان کے رسوم ہونے کے علم کو واجب نہیں کرتا ، پس مناسب لفظ'' تعریف''کو ذکر کرنا ہے ، جو حداور رسم سے عام ہے۔

اور ناطق وضا حک اور ماثی کے ساتھ کلیات کی تمثیل میں نہ کہ نطق و خک اور مشی کے ساتھ جوان کے مبادی ہیں، ایک فائدہ ہے، اور وہ یہ کہ جزئیات پرکلی کے حمل میں حمل مواطاہ یعنی حمل ہو ھومعتبر ہے، نہ کہ حمل احتقاق لیعنی حمل ھو ذو ھو، اور نطق و حک اور مشی افرادانسان پرحمل مواطاہ کے ساتھ صادق نہیں آتے، اس لیے''زید نطق''نہیں کہاجاتا، بلکہ زید ذونطق یا ناطق کہاجاتا ہے۔

اور جب آپ نے سن لیا جوہم نے آپ کے سامنے تلاوت (بیان) کیا تو آپ پر بیہ بات ظاہر ہوگئی کہ کلیات پانچ میں منحصر ہیں یعنی نوع جنس، فیصل، خاصہ اور عرض عام کیونکہ کلی یا تواپنے ماتحت جزئیات کی عین عاہیت ہو، تو وہ نوع ہے، اور اگر اس میں داخل ہو، تو یا اس سے خارج ہوگی، پس اگر اپنے ماتحت جزئیات کی عین ماہیت ہو، تو وہ نوع ہے، اور اگر اس میں داخل ہو، تو یا اس ماہیت اور نوع آخر کے در میان تمام مشترک ہوگی، یہی جنس ہے، یا نہ ہوگی، یہی فصل ہے، اور اگر اس ماہیت سے خارج ہو، تو اگر ایک ہی حقیقت کے ساتھ خاص ہو، تو وہ خاصہ ہے، ور نہ عرض عام ہے۔

اورواضح رہے کہ ماتن نے اس کلی کی تقسیم جو ماہیت سے خارج ہو، لازم اور مفارق کی طرف کی ہے، اور ان میں سے ہرایک کی تقسیم خاصہ اور عرض عام کی طرف کی ہے، گویا خارج عن الماہیہ چار قسموں کی طرف منقسم ہوئی، لہذا کلی کی اب اس کی تقسیم کی مقتضا پرسات اقسام ہوگئیں، نہ کہ پانچ ،اس لیے ماتن کا اس کے بعدیہ کہنا ہے جاہے کہ کلیات اب پانچ ہیں۔

## خاصهاورعرض عام كى تعريفات

اس قال میں کلی کی چوتھی اور پانچویں قتم کا ذکر ہے، کہ وہ کلی جو ماہیت سے خارج ہوخواہ لا زم ہو یا مفارق ، وہ یا تو خاصہ ہوگی یا عرض عام۔

خاصك تريف: انها كلية مقولة على افراد حقيقة واحدة فقط قو لا عرضيا.

خاصہ وہ کلی ہے، جو صرف ایک حقیقت والے افراد پر قول عرضی کے طور پر بولی جائے ، جیسے ضاحک انسان کی حقیت کے ساتھ خاص ہے۔

اس تعریف میں لفظ''کلیۃ''متدرک اور زائد ہے، اور''فقط'' کی قید سے جنس اور عرض عام بھی نکل گئے، کیونکہ بیدونوں مختلف حقائق پر بولے جاتے ہیں اور'' قولاعرضیا'' سے نوع اور فصل نکل گئے، کیونکہ ان کا اپنے افراد پر محمول ہوناذاتی ہے نہ کہ عرضی ۔ عرض عام کی تعریف: انه کلی مقول علی افراد حقیقة واحدة او غیرها قولا عرضیا، عرض عام وه کلی ہے، جوایک حقیقت والے افراد پر بولی جائے، جیسے ماشی بیانسان اور غیر انسان سب کوشامل ہے، اس تعریف میں لفظ'' غیرها'' سے نوع ، فصل اور خاصه نکل گئے، کیونکه بیصرف ایک حقیقت والے افراد پر بولے جاتے ہیں، اور قولا عرضیا ہے جنس خارج ہوگئی، اس لیے کہ وہ قولا ذاتیا ہے۔

# كليات كى يةتعريفات رسوم بين ياحدود

ماتن نے کلیات خمس کی تعریفات کو حدود سے تعبیر نہیں کیا، بلکہ رسوم سے تعبیر کیا ہے، یہی وجہ ہے کہ نہیں انہوں نے ''رسموہ'' کہا اور کہیں'' رسموہ'' کہا، شارح فرماتے ہیں کہاس کی وجہ یہ ہے کہ '' در ''اس تعریف کو کہتے ہیں جو ذاتیات بعنی جنس اور فصل سے مرکب ہو، اور ''رسم'' اسے جوعرضیات سے مرکب ہو، اور کلیات کی تعریفات میں جو مفہومات نعیف کے ماتی نہیں کہا جا سکتا اس لیے کے ممکن ہے کہ ان مفہومات مفہومات ان ماہیات کے لیے عوارض اور لوازم ہوں، لیکن چونکہ یہا مرمتیقن نہیں ہے کہ اور کو گئی ماہیات ہیں، جوملزوم ہیں، اور یہ مفہومات ان کولازم ہیں، اس لیے ماتن نے ان تعریفات کو''رسم'' سے تعبیر کیا ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ آپ نے ''رسم'' کے بارے میں جو دلیل ذکر کی ہے، یہ مقام تحقیق ہے بہت دور ہے، کیونکہ آپ نے کہا کیمکن ہے کہ ان مفہومات کے علاوہ اور کوئی ماہیات ہوں، جوملز ومات ہوں، اور یہ مفہومات ان کے لوازم ہوں، یہ درست نہیں ہے، اس لیے کہ کلیات اعتباری امور ہیں، ہوتا یوں ہے کہ پہلے ان کے مفہومات اور تعاریف حاصل ہوتی ہیں، پھر ان مفہومات کے مقابلے میں ان کی مناسبت سے ان کے نام وضع کئے جاتے ہیں اور تعاریف حاصل ہوتی ہیں، پھر ان مفہومات کے مقابلے میں ان کی مناسبت سے ان کے نام وضع کئے جاتے ہیں مثل جنس یا نوع وغیرہ نام تجویز کئے جاتے ہیں، لہذا یہ تحریفات' صدود'' ہیں یا نہیں، اس بات کو ستازم نہیں کہ یہ تحریفات' رسوم' ہیں، اس لیے مناسب سیتھا کہ ماتن' عرفوہ'' کہہ دیتے تا کہ کوئی اشکال نہ ہوتا، کیونکہ'' تعریف' مداور سے دونوں کو شامل ہے۔

## حمل کی اقسام

ماتن نے کلیات کی مثالیں ناطق، ضا حک اور ماثی سے دی ہیں، نہ کہ نطق، خک اور مثی سے، اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ کلی کے این جزئیات پرمجمول ہونے میں مناطقہ کے ہاں حمل مواطاہ معتبر ہے، نہ کہ حمل اشتقاق، چنا نچ نطق، حک اور مثی چونکہ انسان کے افراد پر بالمواطاہ صادق نہیں آتے، اس لیے یہ معتبر نہیں ہیں، یہی وجہ ہے کہ ذید نیافت نہیں کہا جاتا حمل کی دوقتمیں ہیں:

(۱) محمل مواطاه کی تعریف: وہ ہوتا ہے جس میں محمول کاحمل موضوع پر واسطہ کے بغیر ہوتا ہے، جیسے الانسان

صاحک،اس کو''حمل هوهو'' بھی کہتے ہیں۔

(۲) مستحمل اشتقاق کی تعریف: وہ ہوتا ہے کہ جس میں خمول کاحمل موضوع پر واسطہ کے ساتھ ہو، جیسے الانسان ذو سجک یاذ ونطق ،اس کو'' حمل ھوذ وھو'' بھی کہتے ہیں ۔

#### کلیات کاانحصاریانج میں

حاصل کلام یہ ہے کہ کلیات پانچ میں منحصر ہیں نوع، جنس، نصل ، خاصہ اور عرض عام ، کیونکہ کلی اپنے ماتحت جزئیات کا عین ہوگی یا ان میں داخل ہوگی ، یا ان سے خارج ہوگی ، اگر عین ہو، تو اس کونوع کہتے ہیں ، اور اگر داخل ہو، تو اس کی دوصور تیں ہیں یا تو اس ماہیت اور نوع آخر کے درمیان تمام مشترک ہوگی یانہیں ، اگر ہو، تو وہ' دجنس' ہے ، اور اگر خی استحد ہو گیا ہے بالکل ہی مشترک نہ ہو یا تمام مشترک کا بعض ہو، دونوں صور تو ل میں فصل ہے ، اور اگر کلی اپنے ماتحت جزئیات سے خارج ہو، تو یا تو صرف ایک حقیقت والے افر اد کے ساتھ خاص ہوگی ، یہی خاصہ ہے ، اور یا مختلف حقائق والے افر اد پر بھی بولی جائے گی ، پیمرض عام ہے۔

معترض کہتا ہے کہ ماتن نے قال کے آخر میں جو'' فالکلیات اذ نٹمس'' کہاہے بیسی معلوم نہیں ہوتا، کیونکہ کلیات کی اقسام سات بنتی ہیں نہ کہ پانچ ، وہ اس طرح کہ ماتن نے وہ کلی جو ماہیت سے خارج ہواس کولازم اور مفارق کی طرف مقسم کیا ہے،اور پھرلازم ومفارق میں سے ہرایک کوخاصہ اور عرض عام کی طرف منقسم کیا ہے تو چار قسمیں بیہوگئیں،اور تین دوسری یعنی جنس،نوع اور فصل، تو ماتن نے پھر یہ کیوں کہا کہا کہ اب کلیات یا پنچ ہیں؟

اس کا جواب سے ہرایک خاصہ ہوگا، تو ایک قتم بیہ ہوئی، اور پھران میں سے ہرایک عرض عام ہوگا، تو دوسری قتم بیہ ہوگئ، لہذا ماتن نے درست فر مایا کہ کلیات پانچ ہیں۔

قَالَ: الفصلُ الثالث فِي مَبَاحِثِ الكُلِّيِّ وَالجُزُئيِّ وهو حمسةٌ الأوّلُ الكليُّ قد يكونُ مُمُتَنِعَ الوجودِ فِي النحارِ ج لَالِنفُ سِ مفهومِ اللفظِ كشريكِ البارى عَزَّاسمُهُ وقديكونُ الموجودُ منه واحدًا وقديكونُ الموجودُ منه واحدًا فقط مع إمتناعِ غيره كالبارى عَزَّاسمُهُ أو إمكانِهِ كَالشَّمْسِ وقد يكونُ الموجودُ منه كثيرًا، إمّامتناهيًا كالكواكِ السبعةِ السيارةِ أو غيرَ مُتنَاهٍ كَالنَّفُوسِ الناطقِ عند يعضههُ.

ترجمہ: فصل سوم کلی اور جزئی کی مباحث میں ہے، اور وہ پانچ ہیں، بحث اول: کلی بھی خارج میں ممتنع الوجود ہوتی ہے، نہ کہ لفظ کے نفس مفہوم کی وجہ ہے، جیسے شریک باری عزاسمہ، اور بھی ممکن الوجود ہوتی ہے لیکن پائی نہیں جاتی، جیسے عنقاء، اور بھی اس کا صرف ایک فر دموجود ہوتا ہے، اس کے علاوہ کے امتناع کے ساتھ، جیسے باری عزاسمہ، یااس کے علاوہ کے امکان کے ساتھ جیسے شمس، اور کبھی اس کے افراد کثیر موجود ہوتے ہیں، متناہی ہوں جیسے کوا کب سبعہ سیارہ، یاغیر متناہی ہوں، جیسے بعض مناطقہ کے نزدیک نفوس ناطقہ۔

أَقُولُ: قد عرفتَ فِي أوّل الفصلِ الثانِي أنّ ماحَصَلَ فِي العقلِ فهو من حيثُ انّه حاصلٌ فِي العقل إن لم يكن مانعًا من اشتراكه بين كثيرينَ فهو الكليُّ وإن كانَ مانعًا من الإشتراكِ فهو الجزئيُ فَمَنَاطُ الكليةِ والجزئيةِ إنَّما هو الوجودُ العقليُّ وَأَمَّا أَن يكونَ الكليُّ ممتنعَ الوجودِ فِي الخارجِ أَوْ مُمْكِنَ الوجودِ فيه فامرٌ خارجٌ عن مفهومه و إلى هذا أشارَ بقوله والكليُّ قَديكُونُ ممتنعَ الوجودِ في الخارج لا لِنَفْسِ مفهوم اللفظِ يعني إمتناعَ وجودِ الكليّ أوامكانَ وجودِه شيءٌ لاَ يَقُتَضِيُه نفُسُ مفهوم الكليّ بَـلُ إِذَا جَـرَّدَ العقلُ النظرَ إليه إحْتَمَلَ عنده أن يكونَ ممتنعَ الوجودِ فِي الخَارِج وَأَن يكونَ ممكنَ الوجودِ فيه فالكليُّ إذَا نَسَبْنَاهُ إلى الموجودِ الخارجي إمّا أن يكونَ ممكنَ الوجودِ فِي الخارِج أو ممتنعَ الوجودِ فِي الخارِج الثانِي كشريكِ الباري عزّ اســمُــةُ والأوّلُ إمّــا أنْ يـكُونَ موجودًا فِي الخَارِجِ أَوْلَا ، الثَّانِي كالعنقاءِ والأوّلُ إمّاأنُ يكونَ متعددَ الأفرادِ فِي الخارِج أولاً يكونَ متعدّدَ الأفرادِ فإنُ لم يكنُ متعدّدَ الأفرادِ فِي الخارِج بل يكونُ مُنْحَصِرًافِيُ فردٍ واحدٍ فلايخ إمّا أنّ يكونَ مع امتناع غيره من الأفُرادِ فِي النحارِج أوْ يكونَ مع إمكان غيرِه فَالأوّلُ كَالبارِي عزَّاسمُه والثَّاني كَالشَّـمُسِ وإن كَان له أفرادٌ متعددةٌ مُوجودةً فِي الخارجِ فإمّا أن يكونَ أفرادةُ متناهيةً أوْ غَيْسَ متناهيةٍ والأوّلُ كالكواكبِ السيّارةِ فإنّه كليٌّ له أفرادٌ منحصرةٌ فِي الكواكب السبعةِ السيارةِ والثَّاني كَالنفسِ الناطقةِ فإنَّ أفرادَ ها غيرُ متناهيةٍ على مذهب بعض.

تر جمہ: اقول: آپ کوفصل دوم میں معلوم ہو چکا کہ جو پچھ عقل میں حاصل ہو،اس حیثیت ہے کہ وہ عقل میں حاصل ہے،افراگر ترکت ہے مانع ہو،تو وہ کلی ہے،اوراگر ترکت ہے مانع ہو،تو وہ کلی ہے،اوراگر ترکت ہے مانع ہو،تو وہ کلی ہے،اوراگر ترکت ہے مانع ہو،تو وہ جزئی ہے، پس کلیت و جزئیت کا مدار صرف وجود عقلی پر ہے، رہا کلی کا خارج میں ممتنع الوجود یا ممکن الوجود ہونا،تو یہ اس کے مفہوم سے امر خارج ہے، ماتن نے اپناری کول: الکلی قد یکون ممتنع الوجود فی الخارج لائفس مفہوم اللفظ'' ہے اس طرف اشارہ کیا ہے بعنی کلی کے وجود کا امتناع یا امکان ایک الیم ثن ہے جس کا کلی کانفس مفہوم مفتنی نہیں، بلکہ جب عقل اس کونفس مفہوم کے لحاظ سے دیکھے تو اس کے بردیکے خارج میں ممتنع الوجود بھی ۔

چنانچہ جب ہم کلی کو وجود خارجی کی طرف منسوب کریں ، تو وہ خارج میں ممکن الوجود ہوگی یا متنع الوجود ، چنانچہ جب ہم کلی کو وجود خارجی کی طرف منسوب کریں ، تو وہ خارج میں ممکن الوجود ہوگی یا نہیں ، ثانی ، جیسے عنقا ، اور اول یا خارج میں متعد دالافراد نہ ہو بلکہ فر دواحد میں مخصر ہو، تو وہ میں متعد دالافراد ہوگی یا ان کے امکان کے ساتھ ، اول دو حال سے خالی نہیں ، خارج میں دیگر افراد کے امتناع کے ساتھ ہوگی یا ان کے امکان کے ساتھ ، اول جیسے باری عزاسمہ ، اور ثانی جیسے شمس ، اور اگر خارج میں اس کے متعد دافر ادموجود ہوں تو اس کے افراد متنابی ہوں گے یا غیر متنابی ، اول جیسے کوا کب سیارہ ، کیونکہ ریکل ہے جس کے افراد سات ستاروں میں مخصر ہیں ، اور ثانی جیسے فنس ناطقہ کیونکہ اس کے افراد بعض حکما ہے کے فد ہب کے مطابق غیر متنابی ہیں۔

### فصل ثالث مباحث كلي ميں

فصل نانی میں معانی مفردہ ہے بحث تھی کہ وہ ٹی جوعل میں آئے،اس کی دوصور تیں ہیں، یا تو وہ کشر افراد

کے درمیان صادق آنے ہے مانع ہوگی یانہیں،اگر ہو،تو وہ جزئی ہے، ورنے کلی ہے،گویا کلیت و جزئیت کا مدار عقل ہے،کونکہ عقل کلیت و جزئیت کے مفہوم کے لوازم بینہ میں سے ہے، یعنی جب بھی کوئی ٹی عقل میں آتی ہے،تو عقل ان میں ہے بعض افراد پرکلی کا اور بعض پر جزئی کا تھم لگاتی ہے،اس سے قطع نظر کہ خارج میں وہ ممتنع الوجود ہے یا ممکن الوجود، کیونکہ خارج میں اس کا امکان یا امتاع کلی کے فنس مفہوم سے ایک خارجی امر ہے، چنا نچہ ماتن نے بھی اپ الوجود، کیونکہ خارج میں اس کا امکان یا امتاع کلی کے فنس مفہوم سے ایک خارجی کا فنس مفہوم الفظ سے اسی طرف اشارہ کیا ہے کہ کلی کانفس مفہوم کے لحاظ سے کشر افراد پر اس قول: والکلی مسئن البید کملی کے وجود کا امکان یا امتاع ایک ایسی شی ہے جس کا کلی کا فنس مفہوم تقاضانہیں صادق آنام متنع نہیں ہے،اس لیے کہ کلی ہے وجود کا امکان یا امتاع ایک ایسی تھی ہے جس کا کلی کا فنس مفہوم تقاضانہیں کرتا، ہاں اگر عقل اس کلی کا خارج میں ممکن الوجود یا ممتنع الوجود ہونے کا احتمال ہے جیسے اللہ تعالی کا شریک، جب ذراغور کیا جائے تو معلوم ہوگا، کہ اس کا کوئی شریک فی ممتنع الوجود ہونے کا احتمال ہے جیسے اللہ تعالی کا شریک، جب ذراغور کیا جائے تو معلوم ہوگا، کہ اس کا کوئی شریک فی ممتنع الوجود ہونے کا احتمال ہے جیسے اللہ تعالی کا شریک، جب ذراغور کیا جائے تو معلوم ہوگا، کہ اس کا کوئی شریک فی الخارج نہیں ہے۔

#### کلی وجودخارجی کے لحاظ سے

کلی خارج میں ممکن الوجود ہوگی یا ممتنع الوجود، ٹانی جیسے شریک باری تعالی اوراول کی دوصورتیں ہیں یا تو خارج میں اس کے افراد متعدد ہوں گے یانہیں،اگر نہ ہوں بلکہ وہ فر دوا حدیں ہی منحصر ہو، تو پھراس کی دوصورتیں ہیں یا تو خارج میں مع امتناع اللہ غیر ہوگی جیسے باری تعالیٰ، یا مع امکان السفیر جیسے سورج، اوراگر خارج میں اس کے افراد متعدد ہوں تو پھراس کی دوصورتیں ہیں یا تو اس کے افراد متناہی ہوں گے جیسے کوا کب سبعہ، یا غیر متناہی جیسے بعض حکماء کے نز دیک نفس ناطقہ۔

قال: الثَّانِيُ إذَا قبلنا الحيوانُ مثلًا بأنَّه كلَيِّ فههُنَا أمورٌ ثلثَةٌ: الحيوانُ من حيث هو. هو وكونُهُ كليًّا والمركَّب منهما طبعيًّايُسمِّي كُلِّيًّا طبعيًّاوالثاني يسمِّي كليا منطقبًا والشالث يسمى كليا عقليا والكلى الطبعي موجود في الخارج لأنّه جزءٌ من هـ الشالث يسمى كليا عقليا والكلي الموجود موجود في الخارج وأمّا الكليانِ الأخِيْران ففي وجودِهم في الخارج خلاق والنّظرُ فيه خارجٌ عن المنطقِ.

تر جمہ: دوسری بحث یہ ہے کہ جب ہم مثلاً حیوان کے بارے میں یہ کہیں کہ یکلی ہے، تو یہاں تین امور بیں ، اول: حیوان من حیث یہ ہے کہ وہ حیوان ہے ) دوم: اس کا کلی ہونا، ان دونوں کا مجموعہ، اول کوکلی طبعی ، دوم کوکلی منطق ، اور سوم کوکلی عقلی کہتے ہیں ، اور کلی طبعی خارج میں موجود ہے، کیونکہ وہ موجود فی الخارج حیوان کی جزء ہے ، اور موجود کا جزء خارج میں موجود ہوتا ہے ، اور آخری دونوں کلیوں کے خارج میں موجود ہونے کے بارے میں اختلاف ہے ، اور اس کے متعلق بحث منطق سے خارج ہے۔

**أَقُول**: إِذَا قُلْسَا الْحِيوانُ مِثلًا كُلِيٍّ فَهِناكَ أَمُورٌ ثَلَثُةٌ الْحِيوانُ مِن حِيثُ هُوَ هُوَ و مفهومُ الكلبيِّ من غير إشارةِ إلى مادةِ من الموادِ والحيوانُ الكليُّ وهو المجموعُ الممركبُ منهما أي من الحيوان والكليّ والتغايرُ بين هذه المفهوماتِ ظاهرٌ فإنّه لوكان المفهومُ مِنُ احدِهما عينَ المفهوم من الآخر لزم من تعقّل احدهما تعقلٌ الآخر وليس كذلك فإن مفهومَ الكليّ مالايمنع نفسُ تصوره عن وقوع الشركةِ فِيهِ ومفهومُ الحيوان الجسمُ الناميُ الحساسُ المتحركُ بالارادةِ وَ مِنَ الْبَيِّن جوازُ تعقل احدِهما مع الدهول عن الآحر فالأوّل يسمّى كليًّا طَبُعِيًّا لأنّه طَبيعة من الطبائع أولأنَّه موجودٌ فِي الطبيعةِ فِي الخارجِ والثانِيُ كليًّا منطقيًا لأنَّ المنطقِيَ إنَّمَا يُبْحَثُ عسه وما قال إن الكلمَ المنطقيّ كونُهُ كليًّا، فيه مساهلةٌ إذالكليةُ إنّماهي مبدأه والشالتُ كليًّا عقليًّا لعدم تحققه إلَّافي العقل وإنَّمَا قال الحيو انُ مثلًا لأنَّ اعتبارَ هذه الامورِ الشلثةِ لايختصُّ بِالحيوان ولا بمفهوم الكليّ بل يتناولُ سائرَ الماهياتِ ومفهوماتِ الكلياتِ حتى إذا قلنا الأنسانُ نوعٌ حَصَلَ عندنا نوعٌ طبعيٌ ونوعٌ عَقليٌ وكذلك في البحنيس والفصل وغير هما والكليُّ الطبعيُ موجودٌ في الخارج لأنّ هـ ذاالحيوانَ موجودٌ والحيوانُ جزءُ من هذاالحيوان الموجودِ وجزءُ الموجودِ موجودٌ فالحيوانُ موجودٌ هُو الكليُ الطبعيُ وأمّا الكليان الأخيران أي الكليُّ المنطقيُّ والكليُّ العقليُ ففي وجودِهما في الحارج حلاق والنظرُ فِي ذلك حارجٌ عن الصَّنَاعَةِ لأنّه من مسائل الحكمةِ الإلهيةِ الباحثةِ عن احوالِ الموجودِ ومن حيث أنَّه موجودٌ وهـ ذا مشتركٌ بينهـما و بينَ الكليّ الطبعي فلا وجهَ لإيراده ههنا

وَإِحَالَتِهِمَا على علم آخَرَ.

ترجمہ: اقول: جب ہم مثلاً ''الحیو ان کلی' کہیں تو یہاں تین امور بیں، ایک حیوان من حیث هوهو، اور ایک کلی کامفہوم، کسی مادے کی طرف اشارے کے بغیر، اور ایک الحیو ان الکلی ، یہی وہ مجموعہ ہے جو الحیو ان اور الکلی سے مرکب ہے، اور ان مفہومات کے درمیان تغایر ظاہر ہے، کیونکہ اگر ان میں سے ایک کامفہوم بعینہ دوسرے کامفہوم ہوتو ایک کے تعقل سے دوسرے کا تعقل لازم آئے گا، حالا نکہ ایسا نہیں ہے، کیونکہ کلی کامفہوم ہیہ کہاں کانفس تصور اس میں شرکت کے وقوع سے مانع نہ ہو، اور حیوان کامفہوم جسم نامی، حساس، تحرک بالا رادہ ہے، اور ان میں سے ایک کا تعقل دوسرے سے ذبول ہونے کے ساتھ ایک واضح بات ہے ہیں اول کوکلی طبعی کہتے ہیں کیونکہ وہ حقائق میں سے ایک حقیقت ہے بیاس کے کہو ہونے کہ وہ خارج میں موجود ہے اور دوم کوکلی منطق کہتے ہیں، کیونکہ منطق اس سے بحث کرتا ہے، اور ماتن نے جو'' الکلی المنطق کو نہ کیلی'' (کلی منطق کا کلی ہونا) کہا ہے، اس میں مساہلت ہے، کیونکہ کلیت کلی کا مبداء ہے، اور سوم کوکلی عقل کہتے ہیں، کیونکہ اس میں مساہلت ہے، کیونکہ کلیت کلی کا مبداء ہے، اور سوم کوکلی عقل کہتے ہیں، کیونکہ میں حقق ہے۔

اور الحیوان مثلاً "اس لیے کہا ہے کہان تین امور کا اعتبار نہ حیوان کے ساتھ خاص ہے، اور نہ کل کے مفہوم کے ساتھ بلکہ یہ اعتبارتمام ماہیات اور مفہومات کو شامل ہے، یہاں تک کہ جب ہم" الانسان نوع" کہیں تو ہم کونوع طبعی ہنوع منطقی اور نوع عقلی حاصل ہوگی ،اس طرح جنس فصل وغیرہ میں ہے۔ اور کلی طبعی خارج میں موجود ہے، کیونکہ 'نھذا الحیوان' (محسوس جزئی) موجود ہے، اور حیوان اس (خاص) حیوان کا جزء ہے جوموجود ہے، اور موجود کا جزء موجود ہوتا ہے، اس لیے حیوان موجود ہے، اور خاص کی طبعی ہے اور آخری دو کلیاں یعنی کلی منطقی اور کلی عقلی کے خارج میں موجود ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، اور اس سے بحث کرنافن نے خارج ہے، کیونکہ یہ حکمت الہیۃ کے مسائل سے ہے، جو موجود من حیث انہ موجود کے احوال سے بحث کرتی ہے، اور یہ وجہ ان دونوں اور کلی طبعی کے در میان مشترک ہے، اس لیے یہاں کلی طبعی کے ذکر کرنے اور کلی منطقی وعقلی کو دوسر کے لم کے حوالے کرنے کی کوئی وحضیس ہے۔ اس لیے یہاں کلی طبعی کے ذکر کرنے اور کلی منطقی وعقلی کو دوسر کے لم کے حوالے کرنے کی کوئی وحضیس ہے۔

#### كل طبعى منطقى وعقل

گذشتہ قال میں یہ بات گذری ہے کفصل ثالث مباحث کلی میں ہے'اور وہ مباحث پانچ ہیں ، چنا نچہاں قال میں دوسری بحث کاذکر کرر ہے ہیں۔

ماتن فرماتے ہیں کہ جب ہم مثلا''حیوان''بولتے ہیں تو ہمیں امور ثلثہ حاصل ہوتے ہیں (۱) حیوان من حیث هوهولیعنی حیوان اس حیثیت سے کہ وہ حیوان ہے، لیعنی اس کی ماہیت (۲) حیوان کا کلی ہونا لیعنی کلی کامفہوم' اس کے مادوں یعنی انسان وغیرہ سے قطع نظر (۳) حیوان (ماہیت) اور کلی کا مرکب مجموعہ جیسے انسحیو ان الکلی ان امور ثلثہ کے درمیان فرق بالکل ظاہر ہے، کیونکہ اگر ان میں سے ایک کامفہوم دوسر سے کے مفہوم کا عین ہوتو اس سے الزم آئے گا کہ ایک کے تعقل سے دوسر سے کا تعقل ہو جبکہ ایسا ہے نہیں ،اس لیے کہ کلی کامفہوم تو یہ ہے کہ جس کانفس تصور اس میں شرکت کے وقوع سے مانع نہ ہو، اور حیوان کامفہوم ہے کہ وہ ایک بڑھنے والا مجسوس کرنے والا اور اداد سے حرکت کرنے والا جس بناء پر ایک کے تعقل اور سمجھنے سے دوسر سے کا تعقل نہیں ہوسکتا ،ایسا ہوسکتا ،ایسا ہوسکتا ہیں میں ہوسکتا ،ایسا ہوسکتا سے کہ ایک کا تو تعقل ہواور دوسر سے کوکی منطق اور تیسر سے کوکی عقل کہتے ہیں۔

#### وجبرتسمييه

کلی طبعی کوطبعی اس لیے کہتے ہیں کہ طبیعت کے معنی ماہیت کے ہیں، یا اس وجہ سے کہ وہ موجود فی الخارج ہے۔ کلی منطقی اس لیے کہتے ہیں کہ منطقی اس سے بحث کرتا ہے۔

متن میں ہے' وکونہ کلیا' اس عبارت میں تسام ہے، کیونکہ اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ کلی منطق کلی کے کلی معلوم ہوتا ہے کہ کلی منطق کلی کے کلی ہونے کو کہتے ہیں ،اور بیٹ جنیں ،اس لیے کہ کلی مشتق کے درجہ میں ہے،اور کلیت کلی کا مبدا ہے، یہی وجہ ہے کہ شارح نے''مفہوم الکلی ،،فر مایا تا کہ کوئی اعتراض نہ ہو۔

کلی عقلی کو عقلی اس واسطے کہتے ہیں کہ وہ صرف عقل میں متحقق ہوتی ہے، خارج میں نہیں۔

فسائدہ: ماتن وشارح نے للحیوان کے ساتھ'' مثلاً''اس لیے بڑھایا ہے تا کہ بیوہ ہم نہ ہو کہ امور ثلثہ کا اعتبار صرف اس مادہ لیعنی حیوان کے ساتھ ہی خاص ہے، جبکہ بیا عتبار تو دیگر ماہیات اور کلیات میں بھی پایا جاتا ہے، جیسے الانسان نوع میں انسان من حیث ہو ہوں ہونے کی حیثیت سے نوع منطق ہے، اور دونوں کا مجموعہ نوع عقلی ہے، اور کلی ہونے کی حیثیت سے نوع منطق ہے، اور دونوں کا مجموعہ نوع عقلی ہے، اس طرح جنس فصل اور خاصہ وغیرہ میں بھی بیاعتباریایا جاتا ہے۔

# کلی طبعی خارج میں موجود ہے

كل طبعى خارج ميں پائى جاتى ہے يائيس،اس بارے ميں تين قول ميں:

- (۱) بعض حضرات فرماتے ہیں کہ کی طبعی مستقلا خارج میں موجود ہوتی ہے۔
- (۲) بعض حفرات فرماتے ہیں کہ کلی طبعی خارج میں موجود نہیں بلکہ صرف اس کے افراد پائے جاتے ہیں، کیونکہ اگر خارج میں اس کا وجود تسلیم کرلیا جائے تو پھر ثی واحد کا کلی طبعی اور جزئی کے ساتھ متصف ہونالا زم آئے گا، حالانکہ بیصفات متضادہ ہیں،اس لیے اس کے صرف افراد خارج میں پائے جاتے ہیں۔
- (٣) لعض حضرات بيفر ماتے ہيں كەوەصرف افراد كے ممن ميں پائى جاتى ہے، يـ قول زيادہ صحح ہے، چنانچيہ ماتن

وشارح نے بھی یمی فرمایا، کیونکہ جب خارج میں ھذا الحیوان موجود ہے قوصرف حیوان جواس کا جزء ہے، وہ بھی موجود ہوگا، تو معلوم ہوا کہ کی طبعی ہے وہ بھی موجود ہوگا، تو معلوم ہوا کہ کی طبعی مستقلانہیں بلکہ خارج میں اینے افراد کے شمن میں پائی جاتی ہے۔

# كلىمنطقي وعقلى كاوجود في الخارج

کلی منطقی و عقلی کے وجود خارجی کے بارے میں اختلاف ہے، اور اس میں نظر وفکر اس فن سے ایک خارجی امر ہے، کیونکہ اس کا تعلق حکمت الہیة ہے۔ امر ہے، کیونکہ اس کا تعلق حکمت الہیة ہے۔ معترض کہتا ہے کہ کلی طبعی بھی تو حکمت الہیة کے مسائل سے ہے، اس کی تو آپ نے موجود فی الخارج ہونے کی دلیل بیان کردی، آخر ان دوکو کیوں چھوڑ دیا؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ ان دونوں کے دلائل طویل ہیں ،اس لیے ان کے بیان سے صرف نظر کیا گیا ،جبکہ کلی طبعی کے وجود خارجی کی دلیل ان کے مقابلے میں مختفر تھی ،اس لیے اسے بیان کردیا۔

قَالَ: النَّالِثُ الكليانِ متساويانِ إنُ صَدَقَ كلُّ واحدٍ منهما على كُلِّ مَا يَصُدَقُ عليه الآخرُ كا لانسانِ والناطقِ وبينهما عمومٌ وخصوصٌ مطلقًا إن صدقَ اَحدُهما على كل مايصدقُ عليه الآخرُ من غيرِ عكس كالحيوانِ والانسانِ وبينهما عمومٌ وخصوصٌ من وجهٍ إنُ صدق كلُ منهما على بعضِ ما صَدَقَ عليه الآخرُ فقط كالحيوانِ والابيضِ ومتباينانِ إن لم يصدق شيء منهما على شيء مِمَا يصدقُ عليه الآخرُ كا لانسان والفرس.

ترجمہ: تیسری بحث یہ ہے کہ دوکلیاں متساوی ہوں گی اگران میں سے ہرایک دوسری کے ہرایک پر صادق ہو جیسے انسان اور ناطق ،اوران میں عموم وخصوص مطلق ہوگا گران میں سے ایک دوسرے کے ہر ایک پر عکس کے بغیر صادق ہو، جیسے حیوان اور انسان ،اور ان میں عموم وخصوص من وجہ ہوگا اگران میں سے ہرایک دوسرے کے ہرایک دوسرے کے بحافی پرصادق ہو، جیسے حیوان اور ابیض ،اور متبائنان ہوں گی اگران میں سے کوئی دوسری کے کسی پرصادق نہ ہوجیسے انسان اور فرس۔

أقول: النَّسَبُ بين الكليبِ منحصرة في أربعة التَّساوِي والعمُومُ والخصوصُ المصطلقُ والعمومُ والخصوصُ المسطلقُ والعمومُ والخصوصُ من وجه والتباين وذلك لأنّ الكليَّ إذا نُسِبَ الى كلي آخَرَ فإمّا أن يصدقا على شيء واحداو لم يصدقا على شيء اصلافهما متباينان كالانسان والفرسِ فإنّه لايصدق الانسانُ على شيءٍ من أفرادِ الفرسِ و بالعكسِ وإن صدقاً على شيءٍ فلايخ إمّا أن يصدق كُلِّ منهما على كل

مايصدق عليه الآخرُ أوْلا يصدقَ فإنُ صدقًا فهما متساويان كا لانسان والناطق فإنّ كلُّ مايصدق عليه الانسانُ يصدق عليه الناطقُ و بالعكس وإن لم يصدق فإمَّا أنّ يصدق احدُهما على كلِّ ماصدق عليه الآخرُ من غير عكس أو لا يصدقَ فإنُ صَدَقَ كَانَ بينهما عمومٌ وخصوصٌ مطلقًا والصادقُ على كل ما صدق عليه الآخرُ أعمُّ مطلقًا والآخراخصُّ مطلقًا كا لانسان والحيوان فإنّ كلَّ انسان حيوانٌ وليس كلَّ حيوان انسانًا وإن لم يصدق كان بينهما عمومٌ و خصوصٌ من وجُهِ وكلُّ واحدٍ منهما اعمُّ من الآخرِ من وجهٍ واخصُّ من وجهٍ فانهما لَمَّاصدقا على شيءٍ ولم يصدق احـدُهـما عـلى كلِّ ما صدق عليه الآخَرُ كان هناك ثلثُ صور احدًا ها ما يجتمعان فيها عملى الصدق والثانيةُ ما يصدقُ فيها هذا دون ذاك والثالثةُ ما يصدق فيهاً ذاكُ دون هـذا كـالـحيـوان والابيـض فـانهـمـا يصدقان معا على الحيوان الابيض ويصدق الحيوانُ بدون الابيض على الحيوان الاسودِ و بالعكس في الجمادِالابيض فيكونُ كُلُّ واحدٍ منهما شا ملَّالِلْآخرِو غيره فالحيوانُ شاملٌ للأبيض وغير الابيض والابيضُ شاملٌ للحيوان وغير الحيوان فباعتبارِأنَّ كلَّ واحدٍ منهما شاملٌ للآخَر يكون اعمَّ منه وباعتبار أنَّه مشمولٌ له يكونُ أخصَّ منه فمرجعُ التباين الكليِّ إلى سالبتين كليتين من الطرفين كقولنا لاشيء مِمّا هو انسانٌ فهو فرسٌ ولاشيء مما هو فرسٌ فهو انسانٌ والتساوي الى موجبتين كليتين كقولنا كلُّ ماهوانسانٌ فهو ناطقٌ وكلُّ ماهو ناطقٌ فهو انسانٌ والعمومُ المطلقُ إلى موجبةٍ كليةٍ من احدِ الطرفيين وسالبةٍ جزئيةٍ من الطرفِ الآخَر كقولنا كلُّ مَا هو انسانٌ فهو حيوانٌ وليس بعضُ ماهـو حيـوانٌ فهـو انسـانٌ والـعـمـومُ من وجهِ إلى سالبتين جزئيتين وموجبةٍ جزئيةٍ كقولنا بعضُ ماهو حيوانٌ هو ابيضُ وليس بعض ماهو حيوانٌ هو ابيضٌ وليس بعضُ ماهو ابيضُ هو حيوانٌ وإنَّما أعُتُبرَتِ النسبُ بين الكليين دون المفهومين لأن المفهومين إمّا كليان أوجزئيان أو كلتيّ وجزئيّ والنسبُ الاربعُ لاتتحقق في الـقسـميـن الاخيرين أمَّا الجزئيان فلأنَّهما لايكونان إلامُتَبَاينين وأمَّا الجزئيُ والكليُ فلأن المجزئي إنُ كان جزئيًّا لـذلك الكليِّ يكونُ اخصَّ منه مطلقًا وإن لم يكنُ جز ئيًاله يكونُ مباينًا لَهُ.

اقول: دوکلیوں میں نسبتیں چار میں منحصر ہیں یعنی تساوی، عموم وخصوص مطلق، عموم وخصوص من وجہ اور تباین میں ،اس لیے کہ جب ایک کلی کو دوسری کلی کی طرف منسوب کریں تو وہ دونوں یا تو شی واحد پرصاد ق ہوں گی بیاصاد ق نہ ہوں گی ،اگروہ دونوں ثی پر بالکل صادق نہ ہوں تو وہ متبائنین ہیں ، جیسے انسان اور فرس، اس لیے کہ انسان فرس کے کی فرد پرصاد ق نہیں اور فرس انسان کے کی فرد پرصاد ق نہیں۔
اورا گردونوں کلیاں کی ثی پرصاد ق ہوں تو وہ دوحال سے خالی نہیں ، یا توان میں سے ہرا یک دوسری کے ہرا یک پرصاد ق ہوگی یا نہ ہوگی ، اگر دونوں صاد ق ہوں تو وہ متساویین ہیں ، جیسے انسان اور ناطق ، کیونکہ جس پر انسان صاد ق آتا ہے ، اس پر ناطق بھی صاد ق آتا ہے ، ای طرح اس کا عکس ہے ، اور اگر صاد ق نہ ہوتو یا تو ان میں ہو ایک اس پرصاد ق ہوگی ، ٹس پر دوسری صاد ق ہوجس پر دوسری صاد ق ہوجی ، ٹس بر مصاد ق ہوتو ان میں معموم و خصوص مطلق ہوگی ، اور جو ، ہر اس پر صاد ق ہوجس پر دوسری صاد ق ہو وہ انسان نہیں ، اور دوسری اخص مطلق جیسے انسان اور حیوان کیونکہ ہر انسان میں سے ہرا کیک دوسری سے انسان نہیں ، اور اگر صاد ق نہ ہوتو ان میں عوم و خصوص من وجہ ہوگا ، اور ان میں سے ہرا کیک دوسری سے اعم من وجہ اور اخص من وجہ ہوگا ، اور ان میں سے ہرا کیک دوسری سے دوسری کے ہرا کیک پر صاد ق نہیں ہو وہ اور ان میں سے ہرا کیک دوسری سے دوسری کے ہرا کیک پر صاد ق نہیں ہو نہیں ہوں گی ، ایک وہ ، جسے حیوان اور ابیش ہوں ، دوم وہ جس میں دونوں صد ق پر جتی ہوں ، دوم وہ جس میں دونوں صد ق پر جتی ہوں ، دوم وہ جس میں بر ساد ق ہون کہ ہیا کی جو ان اور ابیش میں اس کا عکس ہے (سفیدی پائی جارہی ہے کیکن وہاں حیوان نہیں ) پس ان میں سے ہرا کیک ایک ایک وہ راس کی کی اس ان میں سے ہرا کیک ایک وہ رسی کی کون اور اس کے غیر کوشا مل ہوگا ، چنا نچے حیوان ابیض اور غیر ابیش کوشا مل ہے ، اور ابیش (سفیدی) دوسری کا وہ راس کی غیر کوشا مل ہوگا ، چنا نچے حیوان ابیض اور خیر ابیش کوشا مل ہے ، اور ابیش (سفیدی) دوسری کو اور اس کے غیر کوشا مل ہوگا ، چنا نچے حیوان ابیض اور خیر ابیش کوشا مل ہے ، اور ابیش (سفیدی) کوش کی کوشا مل ہوگا کی جو اور اس کی کوشرا ہوگی کوشا مل ہوگا ، چنا نچے حیوان ابیض اور دغیر ابیش کوشا مل ہے ، اور ابیش (سفیدی) کوشرا میں کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کی کوشرا کوشرا کی کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کی کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کوشرا کی کوشرا کوش

پی تباین کامرجع سلبطرفین سے دوسالبہ کلیہ کی طرف ہے جیسے لا شسی مسما ھو انسان فھو فرس، ولاشسی مسما ھو فرس فھو انسان، اور تباوی کامرجع دوموجبہ کلیہ کی طرف ہے جیسے کے لے ماھو انسان، اور عموم وخصوص مطلق کامرجع ایک جانب ہے موجبہ کلیہ کی طرف ہے اور دوسری جانب سے سالبہ جزئیہ کی طرف جیسے کے لے ماھو انسان فھو حیوان ولیس بعض ماھو حیوان فھو انسان اور عموم می وجب کامرجع میں البہ جزئیہ اور ایس بعض ماھو حیوان ھو ابیض اور دوسالبہ جزئیہ اور لیس بعض ماھو حیوان ھو ابیض ھو حیوان دونستوں کا اعتبار دوکلیوں میں کیا گیانہ کہ دومفہوموں میں، اس واسطے کہ دونوں مفہوم کی ہوں گے یا جزئی، یا ایک کی اور ایک جزئی دونوں قسموں میں چاروں نبیس جوتیں، جزئیں میں تو جزئی ہوتا ہے کہ دینہیں ہوتیں، جزئی، وار کی جزئی دونوں میں جاروں نبیس جوتیں، جزئی ہوتوں اس لیے کہ دو جزئی اگرائی کلی کے لیے جزئی ہوتوں مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس سے خص مطلق ہوگی ، اور گراس کے لیے جزئی نہ ہو، تو اس کی میں اس کی کرونوں کی میں سے خص میں میں ہو گراس کی کرونوں کی میں سے دونوں کی کرونوں کی کرونوں کی میں کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کی کرونوں کرونوں کی کرونوں کرونوں کی کرونوں کرونوں کی کرونوں کرونوں

حیوان اور غیرحیوان کوشامل ہے، تو اس اعتبار سے کہ ان میں سے ہرایک دوسرے کوشامل ہے، اعم

ہوگی ،اوراس اعتبارے کہ وہ دوسرے کے لیے مشمول ہے، اخص ہوگی۔

# كليين كے درميان جارنسبتيں

تیسری بحث: اس میں دوکلیوں کے درمیان چارنسبتوں کا ذکر کررہے ہیں،

وجہ حصر: دوکلیوں میں سے ہرا یک دوسری کلی کے ہر ہر فرد پرصادق آئے گی یانہیں،اگرصادق نہآ 'میں تو انہیں متبائنین کہتے ہیں، جیسے انسان اور فرس کے درمیان تباین کی نسبت ہے،انسان فرس کے کسی فرد پر،اور فرس انسان کے کسی فرد برصادق نہیں آتا۔

اگرصادق آئیں تو پھراس کی دوصورتیں ہیں یا ان دونوں میں سے ہرایک دوسری کلی کے ہرفر د پرصادق آئے گی یا نہیں متساویین کہتے ہیں،اگر نہیں تو پھراس کی دوصورتیں ہیں کہ یا تو ایک کلی دوسری کلی کے ہر ہرفر د پرصادق نہ آئے اس کوعموم وخصوص مطلق کہتے ہیں، جیسے حیوان اورانسان، چنانچے حیوان انسان کے ہر ہرفر د پرصادق نہ آئے اس کوعموم وخصوص مطلق کہتے ہیں، جیسے حیوان اورانسان، چنانچے حیوان انسان کے ہرفر د پرصادق ہے کیکن انسان حیوان کے ہرفر د پرصادق نہیں، حیوان کواعم مطلق اورانسان کواخص مطلق کہتے ہیں۔

اورا گرہمی کلی دوسری کلی کے بعض افراد پرصادق آئے اور بعض پرنہ آئے ،اسی طرح دوسری کلی بھی ہوتواس کوعموم وخصوص من وجہ کہتے ہیں،اس میں دراصل تین ماد ہے ہوتے ہیں،ایک اجتماعی اور دوافتر اتی ، مادہ اجتماعیہ اس طرح ہے کہ ثی واحد مثلاً حیوان بھی ہواور ابیض بھی جیسے بگلایا سفید بیل یا کبوتر وغیرہ ،اور مادہ افتر اتی اس طرح کہ حیوان ہوئیکن ابیض ہولیکن حیوان نہ ہوجیسے سیاہ بکری بھینس وغیرہ ،اور دوسرامادہ افتر اتی اس طرح کہ ابیض ہولیکن حیوان نہ ہوجیسے سیاہ بکری بھینس وغیرہ ،اور دوسرامادہ افتر اتی اس طرح کہ ابیض ہولیکن حیوان نہ ہوجیسے سامل ہونے کے سفیدگاڑی ، دیوار یا سفید کیٹر ا، ان میں سے ہرایک من وجہ اعم ہے اور ابیض حیوان اور غیر حیوان دونوں کوشامل ہے ،اور ابیض حیوان اور غیر حیوان دونوں کوشامل ہے ،اور ہم ایک اختص ہے مشمول ہے ،تو چونکہ ان میں ایک اختص ہے مشمول لے متو چونکہ ان میں ایک اختص ہے مشمول لے مرایک من وجہ کہتے ہیں۔

#### نسبار بعه کے مراجع

شارح ان نبتول کی مزید وضاحت کے لیے فرماتے ہیں کہ متبائنین سے ہمیں دو سالبہ کلیے قضے حاصل ہوتے ہیں جبد طرفین کوسلب کرلیا جائے، جیسے انسان و فرس کے درمیان تباین کی نسبت ہے، ان کا سلب ہے لاانسان، ولافرس تواس سلب سے دوسالبہ کلیہ برآ مدہوتے ہیں(ا) لاشسی مماهو انسان فهو فرس (کوئی انسان گھوڑ انہیں)۔ انسان گھوڑ انہیں)۔

متساویین ہے دوموجہ کلی قضے برآ مرہوتے ہیں جیسے ناطق اور انسان کے درمیان تساوی کی نسبت ہے اس ہے دوموجہ کلیہ حاصل ہوئے (1) کل ماھو انسان فھو ناطق (۲) و کل ماھو ناطق فھو انسان۔ اورعموم وخصوص مطلق میں ایک طرف سے موجبہ کلیہ اور دوسری طرف سے سالبہ جزئیہ حاصل ہوتا ہے، پہلے کی مثال: کہل ماھو انسان فھو حیوان اور دوسرے کی مثال لیسس بعض ماھو حیوان فھو انسان (بعض حیوان انسان نہیں)۔

اورعموم وخصوص من وجدسے تین قضے برآ مدہوتے ہیں (۱) موجبہ برئی: بعض ماھو حیوان فھو ابیض ، اوردوسالبہ برئی کی الیس بعض ماھو حیوان فھو ابیض ، اوردوسالبہ برئی کی الیس بعض ماھو ابیض فھو حیوان۔

# نسبتوں كااعتبار صرف كلىيين ميں كيوں

ماتن وشارح نے چاروں نسبتوں کا اعتبار صرف کلیین میں کیا ہے، اس پرمعترض کہتا ہے کہ بین الکلیین کیوں فر مایا، بین المفہو مین کیون نہیں فر مایا تا کہ جزئیات بھی اس میں شامل ہوجا تیں؟

اس کاجواب ہیہ ہے کہ اگر کلیین کے بجائے منہومین کبدیا جاتا تواس طرح پھر ہمارے سامنے تین صور تیں آتی ہیں یا تو منہومین سے کلیین مراد ہوں یا جزئیین یا کلی وجزئی ،اگر کلیین مراد ہوں تواس صورت میں چاروں نسبتیں متحقق ہو جاتی ہیں، لیکن آخری دونوں قسموں میں کمل چاروں نسبتیں متحقق نہیں ہوسکتیں، چنانچہ اگر جزئیین مرادلی جائیں تو وہاں صرف تباین کی نسبت ہوگی ، لیکن باقی نسبتیں اس میں ثابت نہیں ہوں گی۔

اورا گرکلی وجزئی مرادلیا جائے تو پھراس کی دوصورتیں ہیں کہ جزئی کلی کافر دہوگی یاغیر ہوگی ،اگرفر دہوتو عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے،اورا گرغیر ہے تو تباین کی نسبت ہے، باقی دونسبتیں نہیں پائی جاسکتیں ،تو چونکہ جزئیین یا کل وجزئی کی صورت میں چاروں نسبتیں محقق نہیں ہوسکتیں ،اس لیکلیین فرمایا گیا ،اس وجہ سے کہ اس میں چاروں نسبتیں محقق ہیں ۔

قَالَ: و نَقِيْضَا المُتسَاوِينِ مُتساوِينِ وَإِلَّالَصِدَقَ اَحدُهما على بعضِ مَا كذبَ عَليهِ الآخِرُ فَيَصُدق احدُ المتساوِينِ على ماكذبَ عليهِ الآخرُ و هُوَ مَحَ ونقِيضُ الاعمّ من الأخرُ فَيَصُدق احدُ المتساوِينِ على ماكذبَ عليهِ الآخرُ و هُوَ مَحَ ونقِيضُ الاعمّ من شيءٍ مطلقًا أخصُّ مِن نقيضِ الأخصِّ مطلقًا على كُلِّ مَا يصدُق عليه نقيضُ الاعمّ مِن غيرِ عكس امَا الآوَلُ فَلِانَّهُ لَو لاَ ذٰلِكَ لصدق عَيْنُ الأخصِّ عَللى بَعضِ مَاصِدق عَلَيهِ نقيضُ الأعمّ وذٰلِكَ مُستَلُزِمٌ لِصدقِ الأَخصِّ المَا الثَّانِي فَلِانَّهُ لَو لاَ ذٰلِكَ لَصدق نقيضُ الأعمّ على كُلِّ مَا بدون الاعَمّ وإنَّهُ مح وأمَّا الثَّانِي فَلِانَّهُ لَو لاَ ذٰلِكَ لَصدق نقيضُ الأعمّ على كُلِّ مَا يصدُق عليهِ نقيضُ الأحمّ وذلكَ مُستَلُزِمٌ لِصِدقِ الأَخصُ عَلى كُلِّ الأَعمّ وهُو مَحَ يصدُق عليهِ نقيضُ الأَخصُ وذلكَ مُستَلُزِمٌ لِصِدقِ الأَخصُ عَلَى كُلِّ الأَعمّ وهُو مَحَ والأَعمُ مِن شيءٍ مِن وَجُهِ لِيس بَيْنَ نقِيضيهِمَا عُمومَ اصلًا لِتَحقُّقِ هذَا العموم بَينَ عَينِ الأَعمٌ مُطلقًا وَعَيْنِ الأَخصُ مَع التَّبَائِي الْكُلِيّ بَيْنَ نقِيْضِ الأَعمَ مُطلقًا وعَيْنِ الأَحصُّ مَعَ التَّبَائِي الْكُلِيّ بَيْنَ نقِيْضِ الأَعمَ مُطلقًا وعَيْنِ الأَحصُ مَع التَّبَائِي الْكُلِيّ بَيْنَ نقِيْضِ الأَعمَ مُطلقًا وعَيْنِ الأَحصَ الأَحَمِّ مَا لَعَالَمُ وهُو مَنْ الْعَمْ مُطلقًا وعَيْنِ الأَحصَ مَعَ التَّبَائِي الْكُلِيّ بَيْنَ نقِيْضِ الأَعمَ مُطلقًا وعَيْنِ الأَحْصَ

ونقيضًا المتباينينِ مُتباينانِ تَبَايُنَاجُزُنِيًّا لِأَنَّهُمَا إِنْ لَمْ يصدقًا معًااصلًاكا للاوجودِ واللاعدم كان بينهما واللاعدم كان بينهما تباينٌ كليِّ وإن صدقامعًاكا للانسانِ واللافرسِ كان بينهما تباينٌ جزئ ضرورة صدقِ احدِالمتبائنين مع نقيضِ الاخرِ فقط فالتباينُ الجزئيُ لازمُ جزمًا.

متساویین کی نقیصین متساویین ہیں ورندان میں سے ایک بعض ان افراد پرصادق ہوگی جن پردوسری کاذب ہے ،اور یہ کال ہے، اور ایم کال ہے ، اور ایم مطلق کی نقیض نقیض اخص سے اخص مطلق ہے کیونکہ اخص کی نقیض ہراس فرد پر صادق آتی ہے جس پراعم کی نقیض نقیض اخص سے اخص مطلق ہے کیونکہ اخص کی نقیض ہراس فرد پر صادق آتی ہے جس پراعم کی نقیض صادق آئے ،اس کے عس کے بغیر ،بہر حال اول سووہ اس لیے کہ اگر ایسا نہ ہوتو اخص کی عین ان بعض افراد پرصادق ہوگی ، جن پراعم کی نقیض صادق ہے، اور بیاعم کی نقیض سادت ہوتو اخص کی عین ان بعض افراد پرصادق ہوگی ، جن پراعم کی نقیض سادت ہوتو اعم کی نقیض تمام ان افراد پرصادق آئے گی ، جن پراخص کی نقیض صادق ہے، اور بیاعم کے تمام افراد پراخص کے صدق کو افراد پر صادق آئے گی ، جن پراخص کی نقیض صادق ہے، اور بیاعم کے تمام افراد پراخص کے صدق کو مستزم ہے ، جو محال ہے، اور اعم من وجہ کی نقیض سادت ہے ، اور اخص کی نقیض کے درمیان تباین کی مستزم ہے ، جو محال ہے، اور اور متابخین میں بالکل عوم نہیں ، کیونکہ اس قسم کا عموم اعم مطلق کے عین اور اخص کی نقیض کے درمیان تباین کی ہونے کے باوجود ، اور متبائنین کی نقیصین متبائنین ہیں تباینا ہز کیا اس لیے کہ اگر وہ دونوں ایک ساتھ صادق ہوں جیسے لا انسان اور لافرس تو ان میں تباین ہی کی ہوگا ، اور اگر وہ دونوں ایک ساتھ صادق ہوں جیسے لا انسان اور لافرس تو ان میں تباین ہی کی ہوگا ، اور اگر وہ دونوں ایک ساتھ صادق ہوں جیسے لا انسان اور لافرس تو ان میں تباین ہی کی ہوگا ، کیونکہ متبائنین میں سے ایک صرف آخر کی نقیض کے ساتھ صادق ہے ، لہذا یقینا تباین ہی کی لازم ہے۔

القول: لمَّا فَرَغَ مِن بيانِ النِسَبِ الاربِع بَين العينينِ شَرعَ فِي بيانِ النُسبِ بَينِ النقيضينِ فَنَقيضينِ فَنَقيضينِ فَنَقيضينِ فَنَقيضينِ عَلَى النقيضينِ على المُتساوِيينِ على المُتساوِيينِ على المُتساوِيينِ على المُتساوِيينِ على المُتساوِيينِ على كُلِّ مَا يَصدقُ عليهِ نقيضُ الآخروالا لَكذبَ احدُ النقيضينِ يَصُدقُ عليهِ بعضِ ماصَدقَ عليهِ نقيضُ الآخرِ لكنَ ما يَكذِبُ عليهِ أحدُ النقيضينِ يَصُدقُ عليهِ عَيْنُ احد المتساويينِ على بَعضِ نقيض الآخرِ وهُو يَعنن احد المتساويينِ على بَعضِ نقيض الآخرِ وهُو يَستلزِمُ صِدقَ احدِ المتساويينِ على مَعنك يَعضِ الآخرِ وهُدا تُحلفٌ مَثلاً يَجبُ يصدقُ كلُّ النسانُ لاناطق وكلَ لا ناطق والنسانُ والالكانَ بعضُ اللانسانِ ليس بِلا ناطق في كُلُ الله في محالٌ و نقيضُ الاعمّ مِن فيض الاعمّ مِن العرف الاخصُ من نقيضِ الاحصُ مُطلقًا أي يصدق نقيضُ الاخصُ يصدُقُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ عليه نقيضُ عليه نقيضُ الاحسُ عليه نقيضُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحسُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحسُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الاحصُ عليه نقيضُ الله عَلَى عليه نقيضُ اللهُ عَلَيه عليه نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضُ اللهُ عَلَيْهُ نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضُ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهِ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهِ نقيضَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلْه

الأَعَمَّ أَمَّا الأَوِّلُ فِلْأَنَّه لو لم يصدقُ نقيضُ الأَخَصِّ عَلَى كُلِّ مَا يَصدُقُ عليه نقيضُ الأَعَمِّ يَصدُقُ عَلَيه نقيضُ الأَعَمِّ فَيَصُدُقُ الاَحصُّ الأَعَمِّ فَيَصُدُقُ الاَحصُّ بدون الأَعَمِّ وهو مع كما تَقُولُ يَصُدُقُ كُلُّ لا حيوان لاانسان وإلَّالكَانَ بعضُ اللاحيوان انسانًا فبعضُ الإنسان لا حيوانٌ هذا خُلُفٌ .

وأمّا الثانى فلأنّه لو لم يصدق قولُنا ليس كلَّمَا صَدَق عليه نقيضُ الأَحَسِّ يَصُدُق عَلَيْهِ نَقِيضُ الأَحَمِّ عَلَى كل ما يصدق عليه نقيضُ الأَحَصِّ عَلَيْهِ نَقِيضُ الأَحَمِّ على كل ما يصدق عليه نقيضُ الأَحَصِّ فيصدق عينُ الاحصِّ على كلِّ الاعمِّ بعكسِ النقيضِ وهو مح فليس كلُّ لا انسان لا حيوانًا و ينعكس إلى كلِّ حيوان انسانٌ أو نقول حيوانًا وإلَّالكان كلُّ نقيضِ الاحصِ نقيضَ الاحصّ فلو كان كلُّ نقيضَ الاحصِ نقيضَ الاحص نقيضَ الاحص فلو كان كلُّ نقيضَ الاحص نقيضَ الاعم لكان النقيضانِ متساويينِ فيكون العينانِ متساويينِ هذا خُلُفٌ أو نقول العامُ صادقٌ على بعضِ نقيضِ الأحصّ تحقيقًا للعمومِ فليس بعضُ نقيضِ الأحصّ نقيضَ الأحصّ نقيضَ الأحمّ الأحصّ نقيضَ الأحمّ من غيرِ عكس تسامح لِجَعُلِ الدعوى جزاءً من الدليل وهو مصادرةٌ على المطلوبِ من غيرِ عكس تسامح لِجَعُلِ الدعوى جزاءً من الدليل وهو مصادرةٌ على المطلوبِ

والأمران اللذان بينهما عمومٌ من وجه ليس بين نقيضيهما عمومٌ اصلاً أى لامطلقًا ولامن وجه لأنّ هذا العموم أى العموم من وجه متحققٌ بين عين الاعم مطلقًا ونقيض الاخص وليس بين نقيضيهما عمومٌ لامطلقًا ولامن وجه أمّا تَحقّقُ العموم من وجه بينهما فلأنّهُمَا يتصادقان في أخصَّ آخرَ ويصدق الاعمُّ بدون نقيضِ الاخرِ في ذالك الاخص وبالعكس في نقيضِ الأعمُّ كالحيوان واللاانسان فانهما يجتمعان في الفرس، والحيوان يَصُدُقُ بدونِ اللاانسان في الانسان واللانسان بيون الحيوان في الانسان واللانسان بيون الحيوان في العماد وأمّا أنّه لايكونُ بينَ نَقِيضِهما عمومٌ أصلَّا فلنتاين الكليِّ بين نقيضِ الاعمٌ وعين الاحصّ لإمنياع صدقهِما على شيءٍ فلا يكونُ بينهما عمومٌ اصلًا.

وإنَّ مَا قَيَّدَ التباينَ بالكليِّ لأنَّ التباينَ قد يكونَ جزئيًا وهو صدقَ كلِّ واحد من السمفه ومينِ بدونِ الآخرِ في الجملةِ فَمَرُجعُه إلى سَالبتينِ جزئيتينِ كما أنّ مرجعَ التباينِ الكليِّ سالبتانِ كليتانِ والتباينُ الجزئيُّ إمَّا عمومٌ من وجهٍ أوتَباينٌ كليٍّ لأنَّ للسمفهومين إذالم يَتَصادقاً في صورةٍ اصلاً فهو للسمفهومين إذالم يَتَصادقاً في بعض الصُور فان لم يتصادقا في صورةٍ اصلاً فهو

التباينُ الكليُّ وإلَّ فالعمومُ من وجهِ فلمّا صَدَقَ التباينُ الجزئيُّ على العمومِ من وجهٍ وعلى التباينِ الكليُ وإلَّ فالعمومُ من وجهٍ فلمّا صَدَققِ التبائنِ الجزئي أن لا يكون بينهما عمومٌ اصلاً فان قلتَ الحكمُ بأنّ الاعمَ من شيءِ من وجهٍ ليس بين نقيضِيهما عمومٌ من وجهٍ السلاباطلُّ لأنّ الحيوانَ اعمُ من الابيضِ من وجهٍ وبين نقيضيهما عمومٌ من وجهٍ فن قُدُمُ في المسكلُ أوُ فَدَنَقُولُ المرادُ منه أنّه ليس يلزمُ أن يكونَ بين نقيضيهما عمومٌ فينُدَفِعُ الاشكالُ أو نقولُ لو قَالَ بين نقيضيهما عمومٌ الأفادالعمومَ في جميعِ الصورِ لأنَّ الأحكامَ المموردَةَ فِي هذا الفنّ إنَّما هي كلياتٌ فإذا قال ليس بين نقيضيهما عمومٌ اصلاً كان رفعًا للايجابِ الكليِّ و تحقّقُ العمومِ فِي بعضِ الصورِ لا يُنافيه نعم لم يَتَبَيَّنُ مِمَّا ذَكَرَهُ النسبةُ بين نَقيضي الأمرينِ بينهما عمومٌ من وجهٍ بل تَبَيَّنَ عدمُ النسبةِ بالعمومِ وهو بصدد ذلك.

فاعلَمُ أنّ النسبةَ بينهما المباينةُ الجزئيةُ لأنّ العينين إذا كان كلُّ واحدٍ منهما بحيثُ يصدُقُ بدون الآخر كان النقيضان ايضًا كذلك ولا نَعْنيُ بالمبائنة الجزئيةِ إلَّاهِـذَاالُقَـدرَ و نقيضا المتبائنين متباينان تباينًا جزئيًا لأنَّهما إمَّا أن يصدقا معًا على شيءٍ كاللاانسان واللافرس الصادقين على الجمادِ أوُلايَصْدُقَا كاللاوجودِ واللاعدم فلا شيء مما يصدق عليه اللا وجود يصدق عليه اللاعدم وبالعكس وأيَّامَّا كان يتحقَّقُ التبائنُ الجزئيُ بينهما أمَّا إذالم يصدقا على شيءِ اصلًا كان بينهما تبائنٌ كـلتّي فيتحقق التبائنُ الجزئئُ بينهما قطعًا وأمّا إذا صدقا على شيءٍ كان بينهما تبائنٌ جزئييٌ لِأنَّ كُلُّ واحدٍ من المتبائنين يَصُدُقُ مع نقيض الآخر فيصدق كلُّ واحدٍ من نقيضِه ما بدون نقيض الآخر فالتبائنُ الجزئيُ لازمٌ جزمًا وقد ذَكَرَ في المتن ههنا مالايُحْتَاجُ إليه وَتَركَ مايحتاجُ إليه أمّاالاوّل فلأنّ قيدَ فقط بعد قوله ضرورة صدق احبدِ المتبائنين مع نقيض الآخر، زائدٌ لا طائلَ تَحْتَهُ وأمّا الثاني فلأنّه وَجَبَ أن يقولَ ضرور ـةَ صدق كلِّ واحدٍ من المتبائنين مع نقيض الآخر الأنِّ التبائنَ الجزئيَ بين النقيضين صدق كلِّ واحد منهما بدون الآخَر لاصدق واحدٍ منهما بدون الآخر فليس يَلزَمُ من صدق أحدِالشيئين مع نقيض الآخر صدق كُلِّ واحدِ من النقيضين بدون الآخَر فَتَرَكَ لَفُظَ كُلُّ ولابدَمنه وأنْتَ تعلمُ أنَّ الدعوم لا يثبت بمجر دِالمقدَّمَةِ القائلةِ بِأَنَ كُلُّ واحدٍ من المتبائنين يصدقُ مع نقيض الآخَر لأنَّه يصدقُ كلُّ واحدٍ من النقيضين بدون الآخرِ ح وهو المبائنةُ الجزئيةُ فباقى المقدّماتِ مستدركٌ. اقول: جب ماتن عینین کے درمیان چارنسبتوں کے بیان سے فارغ ہو چکے تو اب وہ تقیطین کے درمیان جارنسبتوں کو بیان کررہے ہیں۔ درمیان جارنسبتوں کو بیان کررہے ہیں۔

متساویین کی نقیط مین متساویین ہوتی ہیں یعنی متساویین میں سے ہرایک کی نقیض ان تمام افراد پر صادق آتی ہے جن پر دوسری کی نقیض صادق آتی ہے ، ور نہ احد انقیط مین بعض ان افراد پر کا ذہ ہوگی جن پر دوسری کی نقیض صادق ہے ، لیکن جس پر احد انقیط مین صادق نہ ہوتو اس پر اس کی مین صادق ہوگی ، جن پر ورنہ دونوں نقیط مین کا ذہ ہول گو ، تو احد المتساویین کی مین بعض ان افراد پر صادق ہوگی ، جن پر دوسری کی نقیض صادق ہے ، اور یہ متساویین میں سے ایک کے صدق کو دوسرے کے بغیر مسلزم ہے جو خلاف مفروض ہے ، مثل کل لا انسان لا ناطق اور کل لا ناطق لا انسان کا صادق ہونا ضروری ہے ، ورنہ بعض لا انسان لیس بلا ناطق ہوگا ، تو بعض لا انسان کا ناطق اور بعض ناطق کا ، لا انسان ہونالا زم آئے گا ، اور یہ حال ہے ۔

اوراعم مطلق کی نقیض اخص مطلق کی نقیض ہے اخص ہوگی یعنی اخص کی نقیض ہراس پرصادق ہوگی جس پر اعم کی نقیض سے اخص ہوگی یعنی اخص کی نقیض صادق ہو، ہبر اعم کی نقیض صادق ہو، ہبر حال اول تو وہ اس لیے کہ اگر اخص کی نقیض ہراس پر جس پراعم کی نقیض صادق ہے، صادق نہ ہوتو اخص کی عین اس بعض پر صادق ہوگی جس پراعم کی نقیض صادق ہے، تو اخص اعم کے بغیر صادق آئے گا جو محال ہے، جیسے آپ کہیں کہ کل لاحیوان لا انسان صادق ہے، ورنہ بعض لاحیوان انسان ہوگا، تو بعض انسان ہوگا، جو خلاف مفروض ہے۔

ر ہا امر ثانی تو وہ اس لیے کہ اگر ہمارا قول: لیس کل ماصدق علیہ نقیض الاخص یصدق علیہ نقیض الاعم صادق نہ ہو، تو اعم کی نقیض ہراس پرصادق ہوگی جس پراخص کی نقیض صادق آئے ، تو اخص کی عین کل اعم پر عکس نقیض کے ساتھ صادق ہوگی اور بیال ہے، اس لیے کہ ہر لا انسان لاحیوان نہیں ورنہ ہر لا انسان لاحیوان ہوگا جوکل حیوان انسان کی طرف منعکس ہوگا۔

ہم یوں بھی کہد سکتے ہیں کہ بیہ بات ٹابت ہے کہ اعم کی ہرنقیض اخص کی نقیض ہے،اب اگراخص کی ہر نقیض اعم کی نقیض ہوتو پھر دونوں نقیصین متساوی ہوں گی ، پھرعینین بھی متساوی ہوں گی اور بیہ خلاف مفروض ہے۔

یا ہم یوں کہیں کہ 'عام ،، اخص کی بعض نقیض پرعموم برقر ارر کھتے ہوئے صادق ہے، لہذا اخص کی نقیض کا بعض ، اعم کی نقیض نہ ہوگا بلکہ اس کا عین ہوگا ، اور ماتن کے قول ''یصد ق نقیض الاخص علی کل مایصد ق علیہ نقیض الاعم من غیر عکس ، میں تسامح ہے، دعوی کو دلیل کا جزء بنانے کی وجہ ہے، جو مصادرہ علی المطلوب ہے۔

اور جن دوامروں میں عموم من وجہ ہوان کی نقیطین میں بالکل عموم نہیں ہے، یعنی نہ مطلق، نہ من وجہ،
کیونکہ یہ عموم یعنی عموم من وجہ اعم مطلق کے عین اور اخص کی نقیض کے درمیان محقق ہے، اور ان کی نقیطین میں نہ عموم من وجہ اعم مطلق ہے، نہ من وجہ، بہر حال ان میں عموم من وجہ کا محقق ہونا تو اس لیے ہے کہ یہ اخص آخر میں صادق ہیں اور اعم کی نقیض میں اس کا اخص آخر میں صادق ہے، اور انسان کے بغیر انسان عکس ہے، جیسے حیوان اور لا انسان کے بغیر انسان میں مجتمع میں، اور حیوان لا انسان کے بغیر انسان میں صادق ہے، درمیان تابن کی نقیطین میں میں صادق ہے، درمیان تابن کی ہے، کیونکہ یہ بالکل عموم نہیں ہے تو وہ اس لیے کہ اعم کی نقیض اور اخص کے عین کے درمیان تابن کی ہے، کیونکہ یہ دونوں ایک عموم نہیں ہوسکتا۔

اور تباین کو' کلی ،، کے ساتھ اس لیے مقید کیا ہے کہ تباین کبھی جزئی ہوتا ہے، اور وہ دومفہوموں میں سے ہرا یک کا دوسر ہے کے بغیر فی الجملہ صادق ہونا ہے، لیس اس کا مرجع دوسالبہ جزئیہ کی طرف ہے، جیسے تباین کلی کا مرجع دوسالبہ کلیہ ہیں، اور تباین جزئی یاعموم من وجہ ہے یا تباین کلی ، کیونکہ دومفہوم جب بعض صورتوں میں صادق نہ ہوں تو یہی تباین کلی ہے ور نہ عموم من وجہ اور تباین کلی ہے ور نہ عموم من وجہ اور تباین کلی پرصادق ہے تباین جزئی کے تحقق سے ان میں عموم کا بالکل نہ ہونالازم نہیں آتا۔

اگرآپ کہیں کہ یہ تکم کہ اعم من وجہ کی تقیطین میں بالکل عموم نہیں ،باطل ہے، کیونکہ حیوان ابیض سے اعم من وجہ ہے، اور ان کی تقیطین میں عموم من وجہ ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان کی تقیطین میں عموم کا زم نہیں ،اس لیے اشکال جا تارہا۔ یا ہم کہتے ہیں کہ اگر ماتن یہ کہتے کہ ان کی تقیطین میں عموم ہونے کا فائدہ دیتا، کیونکہ اس فن میں تمام احکام کلیات ہیں، اور جب ماتن نے یہ کہا کہ ان کی تقیطین میں بالکل عموم نہیں، تو یہ ایجاب کلی کا رفع ہوا، اور بعض صور تو ا جب ماتن نے یہ کہا کہ ان کی تقیطین میں بالکل عموم نہیں، تو یہ ایجاب کلی کا رفع ہوا، اور بعض صور تو ل میں عموم کا تحقق اس کے منافی نہیں ہے، ہاں ماتن نے جو کچھ ذکر کیا ہے، اس سے اعم من وجہ امرین کی شیطین میں نبیت ہوگا، اور ہماری مراد بھی نبیست بیان کرنے کے در بے ہیں، تو یا در کھے کہ ان میں ' مبایت جزئید، کی نبیت ہے، کیونکہ جب عینین میں سے ہر ایک آخر کے بغیرصاد تی ہے تو تقیطین میں ہیں ایسا ہی ہوگا، اور ہماری مراد بھی' مباینت جزئید، سے صرف یہی ہے۔

اورمتبائنین کی نقیصین متبائنین ہوتی ہیں۔ تباین جزئی ، کیونکہ یا تو وہ دونوں کسی ٹی پرایک ساتھ صادق ہوں گ جیسے لا انسان اور لافرس جو جماد پر صادق ہیں ، یا صادق نہ ہوں گی جیسے لا وجود اور لاعدم ، کیونکہ کوئی ٹی ایسی نہیں کہ جس پرلا وجود صادق ہو، اس پرلا عدم بھی صادق ہو، اور اس کا عکس ، اور جو بھی ہو، ان میں تباین جزئی متحقق ہوگا،اس صورت میں کہ جب وہ کسی ٹی پرصادق نہ ہوں تو ان کے درمیان تباین کلی ہوگا، پس ان میں تباین جزئی یقینا تباین جزئی یقینا محقق ہوگا،اوراس صورت میں کہ جب وہ کسی ٹی پر صادق ہوں، تو ان کے درمیان تباین جزئی ہوگا، کیونکہ متبائنین میں سے ہرایک آخری نقیض کے ساتھ صادق ہے، لہذاان کی نقیضین میں سے بھی ہرایک آخری نقیض کے بغیر صادق ہوگا، تو بتاین جزئی یقیناً لازم ہے۔

اور ماتن نے متن میں غیر ضروری بات ذکر کردی اور ضروری کو چھوڑ دیا، بہر حال اول تو وہ اس لیے کہ 
''فقط،، کی قید ماتن کے قول''ضرورۃ صدق احد المتبائنین مع نقیض الاخر،، کے بعد زائد ہے، جس کا 
کوئی فائدہ نہیں، ربی دوسری بات تو وہ اس لیے کہ ماتن کو یہ کہنا ضروری تھا: ضرورۃ صدق کل واحد من 
المتبا ینین مع نقیض الاخر،، کیونک نقیصین کے درمیان تباین جزئی ان میں ہے'' ہرایک، کا آخر کے بغیر 
صادق آنا ہے نہ کہ ان میں ہے''صرف ایک، کا آخر کے بغیر صادق آنا، یہی وجہ ہے کہ شیئین میں سے 
ایک کے آخر کی نقیض کے ساتھ صادق آنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ نقیصین میں سے (بھی) ہرایک آخر کے بغیر صادق آئے، تو ماتن نے لفظ''کل، چھوڑ دیا حالانکہ اس کاذکر ضروری ہے۔

اورآپ جانتے ہیں کہ دعوی صرف اس مقدمہ''کل واحد من المتباینین یصدق مع نقیض الاخر،، سے ثابت ہو جاتا ہے، کیونکہ اس وقت نقیصین میں سے ہر ایک آخر کے بغیر صادق آئے گی، اور یہی ''مبانیت جزئیہ، ہے، پس باقی مقد مات برکار ہیں۔

### تساوى كى نقيصىين مىں نسبت

جن دوکلیوں کے درمیان تساوی کی نسبت ہو، ان کی نقیصین میں بھی تساوی کی نسبت ہوگی چنانچہ جہاں السان ایک کلی کی نقیض صادق ہوگی ، یہ موجبہ کلیہ ہے جیسے جہاں لا انسان صادق ہوگا وہاں لا ناطق بھی ضرورصادق ہوگا ، اوراگر ایسا نہ ہوتو دوسری کی عین صادق ہوگی کیونکہ اگر عین بھی صادق نہ ہوا اور نقیض تو پہلے ہے صادق نہیں تو پھر ارتفاع نقیصین لازم آئے گا جو سمج نہیں ، تو اب جب ایک کی عین صادق ہو اور نقیض تو پہلے سے صادق نہیں تو پھر ارتفاع نقیصین لازم آئے گا جو سمج نہیں ، تو اب جب ایک کی عین صادق ہو تا اس سے بدلازم آئے گا کہ متساویین میں سے ایک دوسری کے بغیر صادق آئے گی و حوظف، مثلاً لا انسان اور لا ناطق کے درمیان تساوی کی نسبت ہے ، اگر یہ تسلیم نہیں تو اس کی نقیض سالیہ جز کیصادق ہوگی بعنی بعض لا انسان کا ناطق ہونا اور اس کے برغیس بعنی بعض ناطق ہونا انسان ہونالازم آئی ، جو سمج نہیں ، اور پیٹر ابی اس لیے لازم آئی ہے ، کہ متساویین کی نقیصین میں تساوی کی نسبت تبلیم نہیں گئی ، تو معلوم ہوا کہ ان کی نقیصین میں تساوی کی نسبت تبلیم نہیں گئی ، تو معلوم ہوا کہ ان کی نقیصین میں تساوی کی نسبت تبلیم نہیں گئی ، تو معلوم ہوا کہ ان کی نقیصین میں تساوی کی نسبت تبلیم نہیں گئی ، تو معلوم ہوا کہ ان کی نقیصین میں تساوی کی نسبت ہے۔

#### عموم وخصوص مطلق كي نقيضين مين نسبت

اعم اوراخص مطلق کی نقیض اعم اوراخص مطلق ہے لیکن عینین کے برعکس کہ اعم کی نقیض اخص ہوگی ،اوراخص کی نقیض اعم ، گویا یہاں دو دعوے ہیں (1) جن پر اعم کی نقیض صادق ہوگی ان پراخص کی نقیض بھی صادق ہوگی (۲) جن پراخص کی نقیض صادق ہود ہاں اعم کی نقیض کا صادق آنا ضروری نہیں ہے۔

اماالاول: پہلے دعوی کی دلیل ہے ہے کہ اگراخص کی نقیض اعم کی نقیض کے کل پرصادق نہ آئے تو پھراخص کی عین ،اعم کی نقیض کے بعض پرصادق ہوتو ارتفاع عین ،اعم کی نقیض کے بعض پرصادق ہوتی ، کیونکہ اگر نہ اخص کی نقیض صادق ہواور نہ اخص کی عین صادق ہوتو ارتفاع نقیصین لازم آئے گا، جونج نہیں ،اس لیے اخص کے عین کا صادق آنا ضروری ہے،اور جب اعم کی نقیض پر اخص کی عین صادق ہوگی تو اخص کا اعم کے بغیرصادق آنالازم آئے گا جو خلاف مفروض ہے،اس لیے کہ ایک چیز جب حیوان نہیں تو وہ انسان کسے ہو گئی ہو جونے جونی لاحیوان لا انسان کا صادق ہونا ضروری ہے، یعنی جو چیز حیوان نہیں وہ انسان بھی نہیں ہو گئی ،اوراگر لا انسان صادق نہ ہوتا وہ انسان کا حیال اسلام کی تعین لازم آئے گا، اسلام کی نقیض ہو گئی کہ جہاں اعم کی نقیض صادق ہوگی نقیض بھی ضرورصادق ہوگی ۔

واماالثانی: دوسرا دعوی بیان کرتے ہیں کہ جہاں نقیض اخص صادق ہو وہاں اعم کی نقیض کا صدق ضروری نہیں ، بیسالبہ جزئیہ ہے،اور بیصادق ہےاوروا قع کے مطابق ہے،لیکن اگر بیشلیم نہیں تو پھراس کی نقیض موجبہ کلیہ صادق ہوگی یعنی کلما یصدق علیہ نقیض الاخص یصدق علیہ نقیض الاعم (جہاں اخص کی نقیض صادق ہوگی وہاں اعم کی نقیض بھی صادق ہوگی ) لیکن یہ موجبہ کلیہ درست نہیں ہے اس پر تمین دلیلیں بیان کی گئی ہیں:

(۱) اخص کے عین کا اعم کے ہر ہر فر د پر عکس نقیض کے ذریعہ صادق آنے کی وجہ ہے، اس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر آپ سالبہ جزئے نہیں مانیں گے تو پھر لامحالہ اس کی نقیض موجہ کلیہ صادق ہوگی، سالبہ جزئیہ ہے: لیس بعض لا انسان لاحیوان ہے اور قضیہ کو عکس لازم ہے، لبذا قد ماء مناطقہ بعض لا انسان لاحیوان ہے اور قضیہ کو عکس لازم ہے، لبذا قد ماء مناطقہ کے طریق پر عکس نکالیں گے، وہ اس طرح نکالے ہیں کہ موضوع کی جگہ محمول کو اور محمول کی جگہ موضوع کو رکھ دیتے ہیں مع بقاء الکیف یعنی کلیت و جزئیت کی بقاء کے ساتھ، تو ان کے طریق پر اس جملہ کا عکس آئے گا'' کل حیوان مع بقاء الکیف یعنی انسان ، اب اس عکس میں عین اخص یعنی انسان عین اعم یعنی حیوان کے ہر ہر فر د پر صادق آرہا ہے جو محال اور باطل ہے، اس لیے آپ کا دعوی بھی باطل ہے۔

(۲) یہ بات تابت ہے کہ جہاں اعم کی نقیض صادق ہو وہاں اخص کی نقیض بھی ضرور صادق ہو گی تو اگر اخص کی نقیض پراعم کی نقیض بھی کلی طور پر صادق ہو کہ جہاں اخص کی نقیض صادق ہو، وہاں اعم کی نقیض بھی ضرور صادق ہوتو پھرنقیطیین میں تساوی کی نسبت ہو جائے گی ،لہذاعینین میں بھی تساوی ہوگی کیونکہ متساویین کی نقیطین متساويين ہوتی ہيں، جبكهان دونول ميں عموم وخصوص كى نسبت مسلم ہے وھذا خلف۔

شارح فرماتے ہیں کہ ماتن کا دلیل میں بیکہنا کہ' اعم کی نقیض پراخص کی نقیض کلی طور پر صادق ہے،،تسامح پر بین ہے، کیونکہ دعوی بھی یہی ہے کہ اخص کی نقیض اعم کی نقیض سے اعم ہوتی ہے، تو دعوی دلیل پر موقوف ہوتا ہے،اور یہاں دلیل دعوی پر موقوف ہوگئی، یہی مصادر وعلی المطلوب ہے۔

# عموم من وجهر كي نقيضين مين نسبت

عموم من وجہ کی نقیصین کے درمیان بالکل عموم نہیں نہ مطلق اور نہ من وجہ، کیونکہ عین اعم اور نقیض اخص کے درمیان تو عموم من وجہ کی نسبت ہے، لیکن ان کی تقیصین میں بالکل عموم نہیں ہے، بلکہ تباین کلی ہے۔

عین اعم اورنقیض اخص کے درمیان عموم من وجہ کی نسبت اس طرح ہے کہ عین اعم مثلاً حیوان ،نقیض اخص مثلاً لا انسان کے ساتھ فرس وحمار میں صادق ہے، یہ ایک مادہ اجتماعیہ ہوا ،اور حیوان لا انسان کے بغیر انسان زید ،عمر وغیرہ کے ساتھ صادق ہے ،اور لا انسان حیوان کے بغیر جماد میں صادق ہے ،یہ دوافتر اقی ماد ہے ہو گئے۔

لیکن ان کی نقیصین یعنی نقیض اعم اورعین اخص (لاحیوان وانسان) کے درمیان بالکل عموم نہیں ہے، بلکہ ان کے درمیان'' تباین کلی ،، ہے، کیونکہ یہ دونوں ایک مادہ میں بالکل جمع نہیں ہو سکتے ، طاہر ہے کہ ایک چیز لاحیوان بھی ہو،اورساتھ ہی انسان بھی ہو، یہ محال ہے۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے'' تباین ،،کو'' کلی ،، کے ساتھ کیوں مقید کیا ،صرف یہ کہہ دیتے کہ نقیض اعم اور عین اخص کے درمیان بالکل عموم نہیں ہے، بلکہ ان کے درمیان' تباین ،، ہے، لفظ'' کلی ،، کا اضافہ کیوں کیا؟

اس کا جواب سے ہے کہ'' تباین ، کو'' کلی ، کے ساتھ اپنے مدعا کو ثابت کرنے کے تعلیم تقید کیا گیا ہے، مدعا یہ ہے کہ عموم من وجہ کی تقیصین میں مطلقا عموم نہیں ، تو اب اگر مطلق تباین ثابت کیا جائے تو نقیصین کے درمیان بالکل عموم نہ ہونے کا دعوی ثابت نہیں ہوسکتا ، اس لیے تباین کوکل کے ساتھ مقید کیا ہے ، کہ جب تباین کلی ثابت ہوگا تو عموم کی بالکل نفی ہوجائے گی اور مدعا ثابت ہوجائے گا ، اس کی مزیرتشری میهے کہ تباین کی دوشمیں ہیں:

- (۱) تباین کلی: وہ ہوتا ہے کہ جس میں ہر کلی دوسری کے بغیرصا دق آئے ، جیسے انسان اور حجر۔
- (۲) تباین جزئی: وہ ہوتا ہے کہ جس میں دومفہوموں میں سے ہرایک دوسرے کے بغیر''فی الجملہ'' صادق آئے۔

اس تباین جزئی کے دوافراد ہیں (۱) عموم من وجہ (۲) تباین کلی، کیونکہ اگر مفہومین میں سے ہرایک دوسرے کے بغیر بعض مادہ میں صادق ہو، اور بعض میں صادق نہ ہو، تو بیعموم من وجہ ہے، جیسے لاحیوان اور لا ابیض دونوں سرخ ڈیسک پرصادق ہیں، کیونکہ ڈیسک حیوان بھی نہیں، اور نہ ہی سفید ہے، اور سیاہ بکری پر لا ابیض تو صادق ہے، لیکن لاحیوان نہیں بلکہ حیوان ہے، اور سفید دیوار لاحیوان تو ہے لیکن لا ابیض نہیں بلکہ ابیض ہے۔

اوراگر ہرایک دوسرے کے بغیرصادق آئے تو بہ بتاین کلی ہے جیسے لاحیوان اورانسان ہیں یہ دونوں ایک جگہ بالکل جمع نہیں ہوسکتے۔ چنانچہ بتاین جزئی کی تعریف میں" فی الجملہ، کے لفظ سے اس کی ان دوقسموں کی طرف اشارہ کیا ہے، تواگر ماتن صرف" بتاین بزئی کی تعریف میں "فی الجملہ» کے لفظ سے اس کی ان دوقسموں بزئی بھی آجا تا ہے، تو بھر یہ دعا ثابت نہ ہوتا کہ عموم من وجہ کی نقیصین میں بالکل عموم کی نبہ جس کے اندر عموم من وجہ بھی آجا تا ہے، تو بھر یہ دعا ثابت نہ ہوتا کہ عموم من وجہ کی نقیصین میں بالکل عموم کی نسبت نہیں ہے، جس کے اندر عموم کو بھی شامل ہوتا ہے، لبدالدعا ثابت ہوگیا۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے کہا کہ عموم من وجہ کی نقیصین میں بالکل عموم کی نسبت نہیں ہے، یہ درست نہیں ہے، اس لیے کہ حیوان اور ابیض کے درمیان، اس طرح ان کی نقیصین لاحیوان اور لا ابیض کے درمیان بھی عموم من وجہ کی نسبت ہے، چنانچہ آپ کا مدعا کہ''ان کی نقیصین میں اصلاعموم کی نسبت نہیں، بیتو ثابت نہ ہوسکا منتقض ہوگیا ؟ شارح نے اس اعتراض کے دوجواب ذکر کئے ہیں:

- (۱) یہ جوکہا گیا ہے کہ ان کی تقیقین میں اصلاعموم نہیں ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ 'ان کی تقیقین میں عموم لا زم نہیں، تو بعض صورتوں میں ان کی تقیقین میں آگر عموم کی نسبت پائی جائے تو وہ ہمارے مدعا اور مطلوب کے خلاف نہیں ہے۔
- (۲) اگر جم بیر کہتے کے موم من وجہ کی تقیضین میں عموم من وجہ کی نسبت ہے، تو پھراس میں بہت عموم ہو جا تا، اوراس کا معنی بیہ ہوتا کہ عموم کی تمام وہ صور تیں جن کی عینین میں عموم من وجہ کی نسبت ہوتا کہ عموم کی تمام وہ صور تیں جن کی عینین میں عموم من وجہ کی نسبت ہوگی ، کیونکہ اس فن کے قواعد کلی ہیں ، حالا نکہ بیک طرح درست نہیں ہے، بلکہ خلاف واقعہ بھی عموم من وجہ کی نسبت ہوگی کا رفع مراد ہے، جو ہے، اس لیے بیکہا کہ ''ان کی نقیضین میں اصلاعموم نہیں ، بیسالبہ کلیہ ہے، اس سے ایجاب کلی کا رفع مراد ہے، جو درحقیقت سالبہ جزئیہ ہوتا ہے، تو مطلب بیہوا کہ بعض صور توں میں ان کی نقیضین میں عموم من وجہ کی نسبت ہوگی ، اور بعض صور توں میں اور معارض نہیں ہے۔

باں بد حقیقت ہے کہ ماتن نے ان کی نقیصین کے درمیان عموم من وجہ کی نسبت نہ ہونے کا تو بیان کیا، لیکن بہیں بتایا کہ آخران کی نقیصین کے درمیان کونی نسبت ہے، جبکہ مقام کا تقاضا بھی یہ ہے کہ ماتن ان کی نقیصین کے درمیان نسبت بیان کرتے؟

شارح فرماتے ہیں کہ عموم من وجہ کی نقیصین کے درمیان'' تباین جزئی، کی نسبت ہے، کیونکہ عموم من وجہ کی عینین میں سے ہرایک دوسری کی نقیض کے ساتھ مینین میں سے ہرایک دوسری کی نقیض کے ساتھ بھی صادق آئے گی، اور تباین جزئی کا بھی یہی مفہوم ہے۔

تباین جزئی چارنستوں کے علاوہ کوئی مستقل نسبت نہیں ہے، بلکہ تباین کلی اور عموم من وجہ میں وہ مخصر ہے، کوئی علیحدہ سے نسبت نہیں ،اس لیے بیاشکال نہ ہونا چاہیے کہ بیقومستقل پانچویں نسبت ہے۔

#### متبائنین کی تقیصین کے درمیان نبت

متبائنین کی نقیصین میں بھی تباین جزئی کی نسبت ہے، کیونکہ ان کی نقیصین بعض دفعہ تو دونوں شی واحد پر جمع ہوجاتی ہیں، جیسے لا انسان اور لافرس، بید دنوں جماد پر صادق ہیں، لیکن بعض دفعہ بید دونوں جمع نہیں ہو تیں جیسے لا وجود اور لامعدوم، بید دونوں ایک شیم پر جمع نہیں ہوسکتیں، بلکہ ان دونوں میں سے ہرایک دوسری کی نقیص کے ساتھ شی واحد پر جمع ہوسکتی ہے، دونوں جمع نہیں ہوسکتیں، ایسانہیں ہوسکتا کہ ایک ہی چیز لا وجود بھی ہو، اور لامعدوم بھی، بلکہ جو چیز لا وجود ہوگی، وہ لا وجود ہوگی، بلکہ موجود ہوگی۔ لا وجود ہوگی، وہ وہ دو دہیں ہوسکتی، بلکہ موجود ہوگی۔

شارح مزید وضاحت کے لیے فرماتے ہیں کہ جب متبائنین کی عینین میں سے ہرایک دوسری عین کے بغیرصادق آسکتی ہے، تو ایک عین دوسری کی نقیض کے ساتھ بھی صادق ہوگی، لہذاان کی نقیصین میں سے ہرایک بھی دوسری کے بغیر صادق آسے گی، یہی تباین جزئی ہے، اگر بالکل ہی جمع نہ ہو سکیس تو وہ تباین کل ہے، جیسے لا وجود اور لامعدوم، اور اگر بعض صور توں میں جمع ہو جا کیں، تو پھر ان کے درمیان عموم من وجہ کی نسبت ہوگی جیسے لافرس اور لاانسان دونوں جماد پرصادق ہیں، جونی بھی صورت ہو، تباین جزئی ان کے درمیان ضرور تحقق ہوگی۔

ماتن نے کہا''ضرورہ صدق احدالمتبائنین مع نقیض الاخر فقط ،،اس پرشار ح اعتراض کرتے ہیں کہ یہاں لفظ''فقظ ،،کہنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے،اس کے بغیر بھی مطلوب ٹابت ہوجا تا ہے،البتہ ماتن پر بیضروری تھا کہوہ لفظ''کل ،،کااضا فہ کرکے یوں فرماتے: ضرورہ صدق کل واحد ،، کیونکہ تقیصین کے درمیان تباین جزئی کامعنی یہ لفظ''کل ،،کااضا فہ کرکے یوں فرماتے: ضرورہ صدق کل واحد ،، کہ کہ ان میں 'صرف ایک ،،کادوسری کے بغیرصادق ہونا، ہے کہ ان میں سے کہ کا دوسری کی نقیض کے ساتھ صدق ، یہاس بات کو ہرگڑ مسلزم نہیں کہ تقیصین میں سے اس لیے کہ شمیکین میں سے ایک کا دوسری کی نقیض کے ساتھ صدق ، یہاس بات کو ہرگڑ مسلزم نہیں کہ تقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ، دوسری کے بغیرصادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لاانسان ہیں ، دوسری کے بغیرصادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لا انسان ہیں ، دوسری کے بغیرصادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی لا انسان ہیں ، دوسری کے بغیرصادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیض لیمنی کی انسان ہیں ، دوسری کے بغیر صادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیص کی خوان ہوں ہوں کی سے کو میکستان کی بغیر صادق آئے کی سے میں میں میں میں کی بغیر صادق آئے کی کی میں میں کی بغیر صادق آئے کی کو میں کی بغیر صادق آئے کی میں کی بغیر صادق آئے گی ، جیسے حیوان اور انسان ہیں ،ان میں حیوان ، آخر کی نقیص کی کی بغیر صادق آئے کی کیمنی کی کیمنی کی کیمنی کی کی کیمنی کیمنی کی کیمنی کی کیمنی کیمنی کیمنی کی کیمنی ک

کے ساتھ فرس پرصادق ہے،لیکن ان دونوں کی نقیصین یعنی لاحیوان ولا انسان میں ہے'' ہرایک ، ، دوسری کے بغیر صادق نہیں ، ظاہر ہے جوثی حیوان نہ ہو، وہ انسان بھی نہیں ہوگی لیکن جولا انسان ہو،اس کالاحیوان ہوناضر وری نہیں ، وہ دوسراکوئی جانور ہوسکتا ہے، بلکہ ایک دوسری کے بغیر صادق ہے۔

تو معلوم ہوا کے عینین میں ہے ایک اگر آخری نقیض کے ساتھ صادق ہوتو اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ نقیصین میں سے بہاری کے بغیر صادق آئے گی، جیسا کہ ابھی مثال گذری ہے، اس لیے ماتن کو لفظ ''کل،،ذکر کرنا چاہئے تھا۔

بعض حضرات بیفر ماتے ہیں که احدالمتبائنین کی اضافت عموم اور استغراق کے لیے ہے ای کے لیے اور کے اسل واحد من المتبائنین .....

شارح فرماتے ہیں کہ اس صورت میں مدعا کے ثبوت کے لیے صرف یہی مقدمہ''کل واحد من المتبائنین یصد ق مع نقیض الاخر،، کافی ہوگا، کیونکہ اس وقت نقیصین میں سے ہرایک آخر کے بغیر صاوق ہوگا،اوریہی مباینت جزئیہ ہے، باقی مقد مات یعنی فقط کی قید،اور''جزما،،متدرک اور زائد ہیں۔

قَالَ: الرابعُ الجزئيُ كما يُقالُ على المعني المذكورِ المسمَّى بالحقيقيِّ فكذلك يقال على كلِّ اخصَّ تحت الاعمِّ ويُسمَّى الجزئيَّ الاضافيَّ وهو اعمُّ من الأوّلِ لأنّ كلَّ جزئي حقيقيٍّ فهو جزئيٌ اضافي دون العكسِ أَمّاالأوّلُ فَلإنُدِرَاجِ كلَّ شخصٍ تحتَ الماهياتِ المُعَوَّاةِ عن المشخصاتِ وأمّا الثاني فَلِجَوَاذِ كونِ الجزئيِّ الاضافيِّ كليًا وإمتناع كون الجزئيِّ الحقيقيِّ كذلك

چوتھی بحث: لفظ جزئی جیسے اس معنی مذکور پر بولا جاتا ہے، جوحقیقی کے ساتھ موسوم ہے، ایسے ہی لفظ جزئی ہراخص تحت الاعم پر بھی بولا جاتا ہے، اور اس کو جزئی اضافی کہا جاتا ہے، اور بیاول سے اعم ہے، کیونکہ ہرجزئی حقیقی جزئی اضافی کے حقیق ان ماہیات کے حت مندرج ہے جومشخصات سے خالی ہیں، اور ثانی اس لیے کہ جزئی اضافی کا کلی ہونا ممکن ہے، اور جزئی حقیق کا اس طرح ہونا محال ہے۔

أَقُولُ: البجزئ مقولٌ بالاشتراكِ على المعنى المذكورِو يُسمَّى جزئيًا حقيقيًا لأنّ جزئيته بالنظرِ إلى حقيقتِه المانعةِ من الشركةِ وبإزانه الكليُّ الحقيقيُّ وعلى كلَّ اخصَّ تحتَ الاعم كالانسانِ بالنسبةِ إلى الحيوانِ ويسمِّى جزئيًا اضا فيًا لأنّ جزئيته بالاضافةِ إلى شيءٍ آخرو بازائه الكليُّ الاضافيُ وهو الاعمُّ من شيءٍ آخرو في تعريفِ الجزئي الأضافي نظرٌ لأنّه والكليُ الاضافيُ مُتَضَايِفَانِ لأنّ معنى الجزئي الاضافي الخاص ومعنى الكليِّ الاضافي العام وكماأنّ الخاص خاص بالنسبةِ إلى

العام كذلك العامُ عامٌ بِالنسبةِ إلى الخاصِ وأحَدُ المتضائِقُينِ لا يجوزُان يُذَكَرَ في تعريفِ المتضائفِ الاخرِ وإلالكان تعقُلُهُ قبل تعقّله ل، امعهُ وايضًالفظهُ كلٌ إنما هي للأفرادِ والتعريفُ بالأفرادِليس بجائزِ فالأولى أن يقال هو الاخصُ من شيءٍ وهو أى المجزئي الاضافى اعمٌ من الجزئي الحقيقي يعنى أنّ كلَّ جزئي حقيقي جزئي اضافي بدون العكسِ أمّا الأوّلُ فلأنَّ كلَّ جزئي حقيقي فهو مندرِ ج تحت الماهيةِ المعرّاةِ عن المشخصاتِ التي بها صار عن المشخصاتِ التي بها صار شخصًامعيَّنا بقيتِ المماهيةُ الإنسانيةُ وهي أعم منه فيكونُ كلُّ جزئي حقيقي مندرجًا تحت اعمٌ فيكون جزئيًا اضافيًا وهذا منقوضٌ بواجبِ الوجودِفإنّه شخصٌ معينٌ ويُمُتنغُ أن يكونَ له ماهيةٌ كليةٌ وإلافهو إنْ كان مجردُ تلك الماهيةِ الكليةِ يلزم أن يكون امرّواحدٌ كليًّا و جزئيا وهو مع وإنْ كان تلك الماهيةُ مع شيءٍ آخَرَ يلزم أن يكونَ واجبُ الوجودِ ععروضًا لِلتَّشَخُصِ وهو مع لما تَقَرَّرَ في فَنَّ الحكمةِ النَّ تشخصُ واجب الوجودِ عينهُ وأمّا الثانِي فلجوازِأن يكون الجزئيُ الاضافيُ كليًا أنَّ تشخصُ واجب الوجودِ عينهُ وأمّا الثانِي فلجوازِأن يكون الجزئيُ الاضافيُ كليًا بخلافِ الجزئي الجوئي الحقيقي فإنه يمتنعُ أن يكونَ كليًا تحتَ كلي آخَرَ الجزئي الحقيقي فإنه يمتنعُ أن يكونَ كليًا.

اقول: لفظ جزئی (لفظی) اشتراک کی وجہ سے اس معنی پر (بھی) بولا جاتا ہے، جوذکر کیا جاچکا ہے (وہ مفہوم جس کانفس تصوراس میں وقوع شرکت سے مانع ہو) اوراسے جزئی حقیقی کہا جاتا ہے، کیونکہ اس کا جزئی ہونااس کی حقیقت کے لحاظ سے ہے، جوشرکت سے مانع ہے، اوراس کے مقابلے میں کلی حقیق ہے، اور (لفظ جزئی بولا جاتا ہے) ہراخص پر جواعم کے تحت ہوجیسے انسان حیوان کے لحاظ سے، اوراسے جزئی اضافی اضافی کہا جاتا ہے، کیونکہ اس کا جزئی ہونا دوسری شی کے لحاظ سے ہواوراس کے مقابلے میں کلی اضافی ہے، اور سے وقی آخر سے اعم ہو۔

اور جزئی اضافی کی تعریف میں نظر ہے، کیونکہ جزئی اضافی اور کلی اضافی آپس میں متضایفین ہیں، اس لیے کہ جزئی اضافی کا معنی عام ہے، اور جیسے خاص، عام کے لحاظ سے خاص ہوتا ہے، اور جیسے خاص، عام ، خاص ہوتا ہے، اور متضایفین میں سے ایک کو دوسر سے خاص ہوتا ہے، اور متضایفین میں سے ایک کو دوسر سے متضایف کی تعریف میں ذکر کرنا جائز نہیں، ورندا یک کا تعقل دوسر سے کے تعقل سے پہلے ہوگانہ کہ اس کے ساتھ (جبکہ متضایفین کا تعقل تو ایک ساتھ ہوتا ہے) نیز لفظ" کل،، افراد کے لیے ہوتا ہے، اور تعریف بیل افراد جائز نہیں، اس لیے (جزئی اضافی کی تعریف میں)" هوالاخص من شی، کہنا اولی ہے۔ اور وہ یعنی جزئی اضافی جن کہ اس کاعکس، اول تو اوروہ یعنی جزئی اضافی ہے نہ کہ اس کاعکس، اول تو

اس لیے کہ ہرجز کی حقیقی اپنی ماہیت کے تحت مندرج ہوتی ہے، جو شخصات سے خالی ہو، جیسے جب ہم زید کوان مخصات سے خالی کرلیں، جن کی وجہ سے زید محض معین ہوا ہے، تو ماہیت انسانیہ باتی رہ جاتی ہو جو اس (زید) سے اعم ہے، گویا ہر جز کی حقیقی اعم کے تحت مندرج ہوگی، لہذا وہ جزی اضافی بھی ہوگی، لیکن سے بات واجب الوجود سے ٹوٹ جاتی ہے، کیونکہ وہ تو شخص معین ہے، اور اس کے لیے ماہیت کلیہ نہیں ہوگی ورنہ اگر وہ صرف یہی کلیہ نہیں ہوگی ورنہ اگر وہ صرف یہی ماہیت کلیہ ہوتا گا نروا کی اور ہوتی کی اور اگر وہ صرف یہی ماہیت کلیہ ہوتا گا نرم آئے گا، جو محال ہے، اور اگر وہ ماہیت دوسری شی کے ماہیت میں سے ماتھ ہوتو پھرام رواحد کا کلی اور جزئی ہوتا لازم آئے گا، جو محال ہے، اور اگر وہ ماہیت دوسری شی کے ماہیت میں سے ماتھ ہوتو لازم آئے گا کہ واجب الوجود کا تشخص اس کی ذات ہے، اور امر خانی اس لیے کہ جزئی اضافی کا کلی ہونا مکن ہے، کیونکہ وہ شی سے خص ہے، اور یہ ہوسکتا ہے کہ اخص شی، کلی ہوجود ورسری کلی کے تحت ہو، مکن ہے، کیونکہ وہ شی ہو جود ورسری کلی ہونا منتز اور عال ہے۔

#### جزئی کے دومعنی

لفظ ' جزئی ، مشترک طریقے سے دومعنی پر بولا جاتا ہے:

(۱) جزئی حقیق: وہ ہوتی ہے جس کانفس تصوراس میں شرکت کے وقوع سے مانع ہو جیسے خالد مجمود، آصف، وغیرہ اس کو جزئی حقیق اس لیے کہتے ہیں کہ اس کے اندر جزئیت اس کے نفس مفہوم اور حقیقت کے اعتبار سے ہے، نہ کہ غیر کے اعتبار سے۔

(۲) جزئی اضافی: وہ ہوتی ہے جواخص تحت الاعم ہو، جیسے انسان خاص ہے، اور حیوان کے تحت ہے، اور حیوان کے تحت ہے، اور حیوان اعم ہے، اور حیوان اعم ہے، اور حیوان اعم ہے، اور حیوان اعم ہے، اور جسم نامی ہمی جزئی اضافی ہے، اس لیے کہ وہ جسم کے تحت ہے، اور جسم بھی جزئی اضافی ہے، کیونکہ وہ جو ہرکے تحت ہے، اور جسم بھی جزئی اضافی ہے، کیونکہ وہ جو ہرکے تحت ہے۔

اس کو جزئی اضافی اس لیے کہتے ہیں کہ اس کا جزئی ہوناغیر کے اعتبار سے ہوتا ہے،نفس مفہوم اور ذات کے اعتبار سے نہیں بلکہ کے اعتبار سے نہیں بلکہ حیوان کے اعتبار سے بہال کے اعتبار سے بہالے اسان حیوان کے تحت واقع ہے۔

#### كلى حقيقى واضافي

جزئي حقيق كے مقابلے ميں كلي حقيق ہے:

کلی حقیقی: وہ ہوتی ہے جس میں شرکت کثیرین کی صلاحیت ہو، چاہے شرکت ہویا نہ ہو، جیسے کلیات فرضیہ

لاثی، لا وجود اور لامکن ہیں، بیسب کلیات حقیقیہ ہیں، کیونکہ ان کے اندر کلیت کامعنی نفس مفہوم اور حقیقت کے اعتبار سے پایا جارہا ہے۔

جزئی اضافی کے مقابلے میں کلی اضافی ہے۔

کلی اضافی: وہ ہوتی ہے جوثی آخر ہے اعم ہو، جیسے انسان زید سے اعم ہے، اس لیے انسان کلی اضافی ہوا، اور حیوان بھی کلی اضافی ہے، اس لیے کہ وہ انسان ہے اعم ہے ۔۔۔۔۔ اس کوبھی کلی اضافی اس واسطے کہتے ہیں کہ اس کا کل ہونانفس مفہوم اور حقیقت کے اعتبار سے نہیں ہے، بلکہ غیر کے لحاظ ہے ہے۔

#### تقابل كى اقسام

شارح نے جزئی اضافی کے تعریف پر'' نظر ، ، ذکر کی ہے ،اس سے پہلے تقابل کی اقسام کا بیان ناگز رہے ، تا کہ وہ نظر اچھی طرح سمجھی جاسکے۔ تقابل کی چارفشمیں ہیں :

(۱) نقابل تضایف: وہ ہوتا ہے جس میں متقابلین دونوں وجودی ہوں،اور ہرایک کاسمجھنا دوسرے پر موقوف ہو، جیسے باپاور بیٹا،ان میں سے ہرایک کاسمجھنا دوسرے پرموقوف ہے۔

(۲) تقابل تضاد: وہ ہوتا ہے جس میں متقابلین دونوں وجودی ہوں الیکن ایک کا دوسر سے پر سمجھنا موقوف نہ ہو، جیسے سواد و بیاض۔

(س) تقابل ایجاب وسلب: وہ ہوتا ہے جس کے متقابلین میں سے ایک وجودی اور ایک عدمی ہو، اور عدمی و وہودی کا کمل نہ ہو، چیسے انسان وجودی ہے، ہی عدمی یعنی لاانسان کا محل نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ جوانسان نہیں ہے، اس کو محل انسان نہیں بنایا جاسکتا۔

(۴) نقابل عدم وملکہ: وہ ہوتا ہے جس کے متقابلین میں سے ایک وجودی اور ایک عدمی ہو، اور عدمی وجودی کامحل ہوجیسے' دعمی ،،عدمی ہے کیکن وجودی یعنی بصر کامحل ہے۔

# جزئی اضافی کی تعریف پر'' نظر،،

ماتن نے جو جزئی کی تعریف''کل اخص تحت الاعم، سے کی ہے، اس پرشار ح نظر بیان کررہے ہیں۔
شارح فرماتے ہیں کہ اس تعریف سے تقدم شی علی نفسہ لازم آرہا ہے، جو سیح نہیں ، اس کی تفصیل یہ ہے کہ
جزئی اضافی کا معنی ہے کہ جو کسی دوسری شی کے تحت مندرج ہو، اور بعینہ یہی معن''خاص ، ، کا بھی ہے، گویا اخص و
خاص اور جزئی اضافی متر ادف ہوئے ، اور کلی اضافی کا معنی یہ ہے کہ جس کے تحت کوئی دوسری شی مندرج ہو، اور بعینہ
یہی معن''عام ، ، کا بھی ہے، گویا عم وعام اور کلی اضافی متر ادف ہوئے ، اور جس طرح اخص اور اعم میں تضایف ہے کہ
خاص خاص جو تا ہے عام کے لحاظ ہے ، اور عام عام ہوتا ہے خاص کے لحاظ ہے ، اس طرح جزئی اضافی اور اعم میں بھی

تضایف ہے، اور یہاں جزئی اضافی کی تعریف میں''اعم، کالفظ ذکر کیا گیا ہے، گویا ایک متضایف کی تعریف میں دوسرے متقایف کا ذکر کیا گیا ہے، ہوتا ہے، ان میں نقدم و دوسرے متقایف کا ذکر کیا گیا ہے، جو کہ درست نہیں ہے، کیونکہ متضایفین کا تعقل ایک ساتھ ہوتا ہے، ان میں نقدم و تا خزنہیں ہوتا، جبکہ معرف بالکسر اور اس کے اجزاء کا تصور، معرف بالفتح سے مقدم ہونا ضروری ہے، اس لیے ایک متضایف کی تعریف میں دوسرے متضایف کا ذکر جائز نہیں، ورنہ نقدم شی کی نفسہ لازم آئے گا، جو جائز نہیں ہے۔

اس تعریف پر دوسرااعتر اض بیہ ہے کہ اس میں لفظ'' کل ، ،استعمال کیا گیا ہے، جوافراد کی تعیم پر دلالت کرتا ہے،اورتعریف بالافراد جائز نہیں ، بلکہ تعریف ماہیت کی ہوتی ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ بہتریہ ہے کہ جزئی اضافی کی تعریف تبدیل کر دی جائے ، تا کہ کوئی اعتراض ہی نہ ہو، چنانچہ یوں تعریف کی جائے: الجزئی الاضافی: هوالاخص من ثی یعنی جزئی اضافی اسے کہتے ہیں، جوثی سے اعم ہو، اس تعریف سے لفظ' کل ،،اورلفظ' 'اعم،، دونوں نکال دیئے گئے جن کی وجہ سے اعتراض واقع ہور ہے تھے۔

#### کلی حقیق واضافی کے درمیان نسبت

کلی حقیقی اور کلی اضافی کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، کلی اضافی اخص ہے، اور کلی حقیقی اعم ہے، جس پر کلی اضافی صادق ہو، اس پر کلی حقیقی بھی صادق ہوگی، لیکن اس کا عکس ضروری نہیں جیسے انسان ، حیوان …… یکلی اضافی بھی ہیں اور کلی حقیقی بھی، لیکن کلیات فرضیہ جیسے لا وجود، لاشی اور لاممکن کلیات حقیقیہ تو ہیں، کلیات اضافیہ ہیں ہیں۔

## جزئی حقیقی اور جزئی اضافی کے درمیان نسبت

جزئی حقیقی اور جزئی اضافی کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، جزئی حقیقی اخص ہے اور جزئی اضافی اعم ہے، یعنی ہر جزئی حقیقی جزئی اضافی ہوگی کیکن اس کا عکس ضروری نہیں، گویا یہاں دودعوے ہیں:

(۱) ہرجز کی حقیقی جز کی اضافی ہوگی۔(۲) ہرجز کی اضافی کا جز کی حقیقی ہونا ضروری نہیں۔

شارح دونوں کودلیل سے بیان کررہے ہیں:

امسا الاول ،،، ہرجزئی حقیق جزئی اضافی ہوتی ہے، کیونکہ ہرجزئی حقیق اس ماہیت کے تحت مندرج ہوتی ہے جو مشخصات سے خالی ہو، جیسے مثلاً زید ہے اس میں دو چیزیں ہیں ایک تو اس میں ماہیت انسانیہ ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ اس میں ایک خاص ما بدالا میازش بھی ہے، جو اس کے لیے شخص کا فائدہ دیتی ہے، اور اسے دوسر سے تمام انسانوں سے ممتاز کرتی ہے، اگر اس خاص ما بدالا متیازش کو اس زید سے ختم کر دیا جائے تو پھر اس میں صرف ماہیت انسانیہ باتی رہ جاتی ہے، اور ایہ میں بھی پائی ماہیت انسانیہ باتی رہ جاتی ہے، اور ہے وہ جزئی جاتی ہے، اس لیا طرح کو یا ہر جزئی حقیق ایک شی عام یعنی ماہیت انسانیہ کے تحت مندرج ہوتی ہے، اس لیا وہ جزئی

اضافی بھی ہوگی ،تومعلوم ہوا کہ ہر جزئی حقیق جزئی اضافی ہوتی ہے، یہتو پہلے دعوی کی تفصیل ہے۔

لین پونکہ کی اہیت کلیے ہے تحت مندرج نہیں ہے،اس لیے جزئی اضافی نہیں ہے، کونکہ الوجود جزئی حقیق توہ،
لیکن چونکہ کی اہیت کلیے ہے تحت مندرج نہیں ہے،اس لیے جزئی اضافی نہیں ہے، کیونکہ اگر واجب الوجود کی ذات
کی ماہیت کلیے ہے تحت مندرج ہوتو اس میں دواختال میں کہ واجب الوجود کی ذات اس ماہیت کلیے کی عین ہوگی یا
اس ماہیت کے ساتھ تی آخر یعنی شخص بھی ہوگا، اگر عین ہوتو ہے تھے نہیں اس لیے کہ اس صورت میں ثی واحد کا کلی و
جزئی ہونالازم آرہا ہے، جو محال ہے، جبکہ کلی اور جزئی کے درمیان تقابل عدم و ملکہ ہے، اور وہ جمع نہیں ہوسکتا جیسے کی
اور بھر جمع نہیں ہوسکتے ،اس طرح ثی واحد کا کلی و جزئی ہونا بھی محال ہے، اور اگر واجب کی ذات دوسری جزئیات کی
طرح ماہیت اور ثی آخر یعنی شخص سے عبارت ہو، تو بھی درست نہیں ہے کیونکہ اس سے بیلازم آتا ہے کہ واجب کی
طرح ماہیت اور ثی آخر یعنی شخص سے عبارت ہو، تو شخص کہ داس تو خواہ اس شخص کی وجہ سے جو عارض
ذات اس شخص کی وجہ سے متاز ہوتی ہے، جو شخص کہ اس کو عارض ہور ہا ہے، حالا نگر فنی حکمت میں بیٹا بت ہو چکا
ہو، اس لیے اس دعوی پر یفتی اپنی عبکہ درست ہے اور اس نقص کو ختم کرنے اور اصول کے اثبات کے لیے اگر چہ مینیات و جوابات دیے گئے ہیں، کین کوئی جواب اشکال سے خالی نہیں ہے، اس لیے ہم انہیں تحریر کرنے سے گریز کر

و اما الثانی ..... دوسرادعوی یہ ہے کہ جرجز کی اضافی کا جزئی حقیقی ہونا ضروری نہیں، کیونکہ جزئی اضافی کلی ہوئتی ہو،اس کلی ہونا مکن ہے، جیسے کلی ہوئتی ہے،اس لیے کہ جزئی اضافی اخص من الثی کو کہتے ہیں،اور جواخص من الثی ہو،اس کا کلی ہونا ممکن ہے، جیسے انسان،حیوان ..... ییسب جزئیات اضافیہ ہی ہیں اور کلیات بھی ، بخلاف جزئی حقیقی کے کہ وہ کلی نہیں ہوسکتی ، نہ حقیقی ، نہ اضافی ، کیونکہ جزئی حقیقی میں بالکل شرکت نہیں ہوسکتی ،اور کلی خواہ حقیقی ہویا اضافی ، بہر حال شرکت کثیرین سے مانع نہیں ہوتی ، تو معلوم ہوا کہ جزئی حقیقی اور کلی حقیقی واضافی کے درمیان تباین ہے۔

حاصل ہے ہے کہ جزئی اضافی وحقیق کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، جزئی حقیق اخص مطلق ہے، اور جزئی اضافی اعم مطلق ہے۔

قَالَ: الخامسُ النوعُ كما يقال على ماذكرناه ويقال له النوعُ الحقيقيُّ فكذلك يقالُ على كلِّ ماهو قولًا أوليًّا يقالُ على غيرِها الجنسُ في جوابِ ماهو قولًا أوليًّا ويسمى النَّوعَ الاضافيَ.

پانچویں بحث یہ ہے کہ نوع کا اطلاق جیسے اس پر ہوتا ہے جو ہم نے ذکر کردیا ، اور اس کونوع حقیقی کہا جاتا ہے، ایسے ہی ( نوع کا اطلاق ) ہراس ماہیت پر ہوتا ہے کہ ما ہو کے جواب میں اس ( ماہیت ) پر اور اس کے غیر پر قول اولی کے طور پر جنس بولی جائے ، اور اس کونوع اضافی کہتے ہیں۔

أقول: النوعُ كما يُطلق على ماذكرناه وهو المقولُ على كثيرينَ متفقينَ بالحقيقةِ

فِي جواب ماهوَ ويقال له النوعُ الحقيقيُ لأنَّ نوعيتَهُ إنَّما هي بالنظر إلى حقيقةِ الواحدة الحاصلة في أفراده كذلك يُطلق بالاشتراك على كلِّ ماهمة نن عليها وعلى غيرها الجنسُ في جواب ماهو قولًا أوليًّا أي بلاواسطةٍ كالانسان بالقياس إلى الحيوان فإنه ماهيةٌ يقال عليها وعلى غيرها كالفرس، الجنسُ وهو الحيوانُ حتَّى إذا قيل ماالانسانُ والفرسُ فالجوابُ أنّه حيوانٌ ولهذاالمعنى يُسَمَّى نوعًااضافيًا لأنّ نوعيتَةُ بالاضافةِ إلى ما فوقه فالماهيّةُ مَنزلةٌ بمنزلةِ الجنس ولابد مِنُ تركِ لفظِ الكلِّ لِمَا سمعتَ فِي مبحثِ الجزئي الاضافي مِن أنَّ الكلِّ للأفرادِ والتعريفُ للأفرادِ لايجوزُوذِكُر الْكُلِّيِّ لأنَّهُ جنسُ الكلياتِ فلايتمُّ حدودُها بدون ذكره فإنُ قلتَ الماهيةُ هي الصورةُ العقليةُ من شيءِ والصورُ العقليةُ كلياتٌ فذكرُها يُغُنيُ عن ذكر الكُليّ فنقولُ الماهيةُ ليس مفهومُها مفهومَ الكلي غايةُ مَا فِي البابِ أنَّه من لَوَازمِها فيكونُ دلالة الماهية على الكلى دلالة الملزوم على اللازم يعنى دلالة الالتزام لكنّ دلالةَ الالتزام مهجورةٌ في التعريفاتِ وقولُهُ فِي جُوابِ ماهو يُخُرِجُ الفصلَ والخاصةَ والعرضَ العام فإنَ الجنسَ لَايُقَالَ عليها وعلى غيرها في جواب ماهو وأمّا تَقُييُدُ القول بالاولى فَاعْلَمُ أُوَّلَّأَنَّ سِلْسَةَ الكلياتِ إِنَّمَا تَنتَهِي بالاشخاصِ وهو النوعُ المقيلة بالتشخص وفوقها الاصناف وهو النوع المقيد بصفاتٍ عرضيةٍ كليةٍ كالرومِيِّ والتركِيِّ وفوقها الانواعُ وفوقها الاجناسُ وإذَا حُمِلَ كليَّاتُ مترتبةٌ على \_ شيء واحد يكون حمل العالى عليه بواسطة حمل السافل عليه فإنّ الحيوان إنّما يُصدقُ على زيدٍ وعلى التركيِّ بواسطةٍ حمل الانسان عليهما وحملُ الحيوان على الانسان أوللي فقوله قولًا أوليًا احترازعن الصنفِ فإنّه كليّ يقال عليه وعلى غيره البجنسُ فِيُ جوابِ ماهو حتى إذا سُئِلَ عن التركيِّ والفرس بماهما كان الجوابُ الحيوانَ لكن قولَ الجنسِ على الصنفِ ليس بأوْلي بل بواسطةِ حملِ النوع عليه فَيِاعُتِبَارِ إلا وّليّةِ في القولِ يُخُرَجُ الصنفُ عن الحدّلأنَّهُ لايسمَّى نوعًا اضافيًا.

اقول: نوع جیسے اس معنی پر بولا جاتا ہے جے ہم ذکر کر چکے پیغی جو ماہو کے جواب میں ان کثیرین پر مقول ہوجن کی حقیقت مفق ہے، اور اس کونوع حقیقی کہا جاتا ہے، کیونکہ اس کا نوع ہونا اس حقیقت واحدہ کے لحاظ ہے ہے، جواس کے افراد میں حاصل ہوتی ہے، ایسے ہی لفظی اشتر اک کی بناء پرنوع کا اطلاق ہراس ماہیت پر بھی ہوتا ہے کہ ماہو کے جواب میں اس پراور اس کے غیر پرقول اولی کے طور پر لیعنی بلاواسطہ جنس بولی جائے، جیسے انسان ہے حیوان کے لحاظ ہے، کیونکہ یہ (انسان) ایک ایسی ماہیت ہے کہ اس پراور اس کے غیر مثلاً فرس پرجنس بولی جاتی ہے، اور وہ (جنس) حیوان ہے، یہاں تک کہ

جب کہا جائے: ما الانسان والفرس؟ تو جواب' حیوان ، ، ہوگا ، اوراسی معنی کی وجہ سے اس کونوع اضافی کہا جا تا ہے ، کیونکہ اس کا نوع ہونا مافوق کے لحاظ سے ہے۔

پس لفظ ماہیت جنس کے درجہ میں ہے، اور لفظ کل کا ترک ضروری ہے، کیونکہ جزئی اضافی کی بحث میں آپ ن چکے ہیں کہ لفظ کل افراد کے لیے ہے، اور افراد کی تحریف جائز نہیں، اور لفظ کلی کا ذکر ضروری ہے، کیونکہ پیکلیات کی جنس ہے، اور کلیات کی تعریفات، کلی کے ذکر کے بغیرتا منہیں ہو سکتیں۔

اگرآپ یہ کہیں کہ ماہیت شی کی عقلی صورت ہے،اور عقلی صورتیں کلیات ہیں،اس لیے ماہیت کا ذکر، لفظ کی کے ذکر سے بے نیاز کر دیتا ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ ماہیت کا مفہوم بعینہ کلی کا مفہوم نہیں ہے، زیادہ سے زیادہ سے کے کہا ہیت کے کلی پر دلالت، ملزوم کی لازم پر دلالت ہے تھی دلالت التزامی ہے، کی دلالت التزامی ہے۔ دلالت ہے تھی دلالت التزامی ہے، لیکن تعریفات میں دلالت التزامی متروک ہے۔

اور ماتن کے قول "فسی جسواب ماھو،، نے فصل، خاصہ اور عرض عام کو نکال دیا، اس لیے کہنس ان براوران کے غیر بر ماہو کے جواب میں مقول نہیں ہوتی۔

اوررہا'' قول، کو''اولی، کے ساتھ مقید کرنا، تو اولا یہ جان لیجئے کہ کلیات کا سلسلہ اشخاص پرختم ہو جاتا ہے، اور وہ (شخص) نوع ہے جو تشخص سے مقید ہو، اور ان (اشخاص) کے او پر اصناف ہیں، اور وہ (صنف) وہ نوع ہے جو صفات عرضیہ کلیہ کے ساتھ مقید ہو، جیسے رومی ، ترکی، اور ان (اصناف) کے او پر افواع ہیں، اور انواع ہیں، اور جب کلیات متر تبہ کسی ایک چیز پرمجمول کی جا کیں تو عالی کا محمل اس شی پر سافل کے حمل کے واسطہ سے ہوگا، یہی وجہ ہے کہ زید اور ترکی پر حیوان کا صدق اس واسطہ سے ہے کہ ان پر انسان محمول ہوتا ہے، اور حیوان کا حمل انسان پر اوّل ہے، تو ماتن کا قول'' قولا اولیا، صنف سے احتر از ہے، کیونکہ صنف وہ کی ہے کہ ماہو کے جواب میں اس پر اور اس کے غیر پر جنس اولیا، منف سے احتر از ہے، کیونکہ صنف وہ کی ہے کہ ماہو کے جواب میں اس پر اور اس کے غیر پر جنس ہوگا، لیکن جنس کا حمل صنف پر اولی نہیں ہے بلکہ اس پر نوع کے حمل کے واسطہ سے ہے، چنانچہ'' قول، ، میں ''اولیت'، کے اعتبار کی وجہ سے تعریف سے صنف نکل جاتی ہے، کیونکہ اس کونوع اضافی نہیں کہا میں ''اولیت'، کے اعتبار کی وجہ سے تعریف سے صنف نکل جاتی ہے، کیونکہ اس کونوع اضافی نہیں کہا جاتا۔

#### نوع حقيقي اورنوع اضافي

لفظ ''نوع،، كااطلاق مشترك طريقے سے دومعنى پر موتا ہے:

(۱) نوع حقیق: وہ کلی ہے جو ماہو کے جواب میں ان کثیر افراد پر بولی جائے، جن کی حقیقت منفق ہو، جیسے انسان ہے۔ ان کونوع حقیقی اس واسطے کہتے ہیں کہ اس کا نوع ہونا اس حقیقت واحدہ کے لحاظ سے ہے جوافر اد میں حاصل ہوتی ہے، گویااس کا نوع ہونانفس حقیقت کے لحاظ سے ہے،اوراس میں کسی امر آخر کی طرف نسبت کا اعتبار نہیں ہے،اس لیےاس کونوع حقیقی کہتے ہیں۔

(۲) نوع اضافی: و هو یقال علی کل ماهیة یقال علیها و علی غیرها الجنس فی جواب ماهو قولا اولیا ای بلا و اسطة ۔ نوع اضافی دو کل ہے کہ ماہو ہے جب ماہیت اوراس کے ساتھ غیر کو ملا کر سوال کیا جائے تو جواب میں قول اولی کے طور پر یعنی بلاوا سط جنس واقع ہو جسے ماہیت مثلا انسان کے ساتھ جب اس کے غیر مثلاً فرس کو لے کر سوال کیا جائے تو جواب میں جنس یعنی حیوان واقع ہوگی۔ اس کونوع اضافی اس لیے کہتے ہیں کہ اس کانوع ہونا پنی ذات اور حقیقت کے لحاظ سے نہیں ہے بلکہ مافوق کے لحاظ ہے ہے۔

نوع اضافی کی تعریف میں قیو د کا فائدہ:

اس تعریف میں لفظ''ماہیت، جنس کے درجہ میں ہے، جو ہرفتم کی ماہیت کوشامل ہے، خمن میں ایک اعتراض ذکر کررہ ہے ہیں۔

معترض کہتا ہے کہ اس تعریف میں لفظ''کل، نہیں ذکر کرنا چاہئے تھا،اس لیے کہ وہ تو افراد کے لیے ہوتا ہے،اور تعریف اس کے کہ اس تعریف میں لفظ''کلی، کا ذکر نظر دری تھا،اس لیے کہ کلی ہے،اور جب تک کلیات کی تعریفات میں کلی کا ذکر نہ کیا جائے اس وقت تک ان کی تعریفیں ناتمام رہتی ہیں۔

ہاں کوئی کہہسکتا ہے کہ تعریف میں جب لفظ''ماہیت، ذکر کر دیا ہے تو پھر لفظ کلی کی چنداں ضرورت نہیں رہی، کیونکہ ماہیت شی کی عقلی صورت کو کہتے ہیں، اور عقلی صورتیں تمام کی تمام کلی ہوتی ہیں، لہذااب لفظ کلی ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے؟ لیکن بیدرست نہیں ہے اس لیے کہ ماہیت اور کلی کا مفہوم بعینہ ایک نہیں ہے، بلکہ کلی کا مفہوم ماہیت کے لوازم میں سے ہے، تو ماہیت کی دلالت کلی پرالی ہے جیسے ملزوم کی دلالت لازم پر، یعنی دلالت التزامی ہیں چونکہ خفاء ہوتا ہے، اس لیے بیتعریفات میں متروک و مجبور ہے، تو معلوم ہوا کہ نوع اضافی کی تعریف میں لفظ کلی کاذکر ضروری ہے، تا کہ وہ مطابقة دلالت کرے۔

اورنوع اضافی کی تعریف میں'' فی جواب ماہو،، ہے فصل، خاصہ اور عرض عام خارج ہو گئے ،اس لیے کہ جنس ماہو کے جواب میں ان پراوران کے غیر پرمقول نہیں ہوتی

نوع اضافی کی تعربیف میں کہاہے'' قولا اولیا، بعن قوئو کو ''اوّلی، کی قید کے ساتھ مقید کیا گیا ہے، اس قید ہے در حقیقت''اصناف، کوخارج کرنا پیش نظر ہے، اس بات کے تیجھنے کے لیے دومقد ہے:

پہلامقدمہ: کلیات کا سلسدا شخاص کے سب سے ختم ہوتا ہے کہ جب شخص کا تحقق ہوجا تا ہے تو اس کلی پر ہی سلسنہ نتبی ہوجا تا ہے جس کے شخص کی وجہ سے خص کا حصول ہوا ہے، شارح نے اس بناء پر الی الا شخاص نہیں کہا بلکہ بالاشخاص کہا، کیونکہاشخاص کلیات کےسلسلہ میں داخل نہیں ہیں بلکہ خارج ہیں،اشخاص شخص کی جمع ہے،اور شخص اس نوع کو کہتے ہیں جوشخص دفعین کےساتھ مقید ہو۔

ا شخاص کے او پراصناف ہیں، اصناف، صنف کی جمع ہے، اور صنف اس نوع کو کہتے ہیں جو صفات عرضیہ کلید کے ساتھ مقید ہو جیسے انسان کارومی یاتر کی ہونا، یہ انسان کی صفات عرضیہ میں ہے، ان کے او پر انواع ہیں، اور انواع کے او پر اجناس ہیں۔

دوسرامقدمہ: جب کلیات متر تبہ کسی فی واحد پرمحمول ہوں تو جوان میں سافل ہووہ بلا واسطہ محمول ہوگی، جیسے انسان کا حمل زید پر داسطہ کے بغیر ہے، اور جوعالی ہووہ اس فی پر سافل کے واسطہ سے محمول ہوگی، جیسے زید پر حیوان کا حمل انسان پر حیوان کے واسطہ سے ہے، اور جسم مطلق کا حمل ، حیوان پر جسم نامی کے واسطہ سے ہے۔ اور جسم مطلق کا حمل ، حیوان پر جسم نامی کے واسطہ سے ہے۔

جب بیمعلوم ہوگیا تو اب اگرنوع اضافی کی تعریف میں''حمل اقلی'،کی قید نہ ہوتو نوع اضافی کی تعریف اصناف پر بھی صادق آئے گی، کیونکہ ماہو کے جواب میں صنف اور اس کے غیر پرجنس بولی جاتی ہے، مثلاً جب یوں سوال کریں: الرومی والفرس ماھا؟ تو جواب حیوان ہوگا،اور جب ماہو کے جواب میں''رومی ،، پربھی جنس بولی گی تو گویا صنف پرنوع اضافی کی تعریف صادق آگئ، حالا نکہ اصناف کونوع اضافی نہیں کہتے ، لیکن جب نوع اضافی کی تعریف میں''حمل اقلی ،، کی قیدلگ گئ ، تو اب اس سے صنف خارج ہوجائے گئ ، کیونکہ رومی پرحیوان کاحمل واسطہ کے بغیرنہیں بلکہ انسان کے واسطہ سے ہے، جبکہ نوع اضافی میں حمل اولی یعنی و جمل معتبر ہوتا ہے جو بلا واسطہ ہو۔

قَالَ: وَمراتبُه أَرْبَعٌ لأَنّهُ إِمّا أَعمُّ الانواعِ وهو النوعُ العالِيُ كَالجسمِ أَو أَخصُها وهو النوعُ العالَى عَالَبُه أَرْبَعٌ لأَنّهُ إِمّا أَعمُّ الانواعِ أَو أَعَمُّ من السافلِ واخصُّ من العالى وهو النوعُ المفردُ وهو النوعُ المفردُ كالحيوانِ والجسمِ النامِي أومبائنُ للكلِّ وهو النوعُ المفردُ كالعقل إنْ قلنا إنّ الجوهرَ جنسٌ لَهُ.

نوع کے چارمراتب ہیں، وہ یا تو اعم الانواع ہے، اور وہی نوع عالی ہے، جیسے جسم ، یا خص الانواع ہے، اور یہی نوع سافل ہے جیسے انسان ، اور اس کا نام نوع الانواع ہے، یا سافل سے اعم اور عالی سے اخص ہے، اور یہی نوع مقرد ہے، ہے، اور یہی نوع مقرد ہے، جیسے حیوان اور جسم نامی، یا ان سب سے جدا ہے، اور یہی نوع مقرد ہے، جیسے عقل اگر ہم یہ ہیں کہ جو ہراس کے لیے جنس ہے۔

أقولُ: أرادَ أن يُشِيئرَ إلى مَراتِبِ النوعِ الاضافيِّ دون الحقيقي لأنَّ الانواعَ الحقيقية يستحيلُ أن تَتَرَتَّبَ حتى يكون نوعٌ حقيقيٌ فوقَه نوعٌ آخرُو إلَّالكانَ النوعُ الحقيقية يستحيلُ أن تَتَرَتَّبُ حتى يكون نوعٌ الحقيقي فقد تَتَرَتَّبُ لجوازِأن يكون نوعٌ اضافيٌّ فقد تَتَرَتَّبُ لجوازِأن يكون نوعٌ اضافيٌّ فوقه نوعٌ اضافيٌّ للحيوانِ وهو نوعٌ اضافيٌّ

لِلُجِسُمِ النامِي وهو نوعٌ اضافي للجسمِ المطلقِ وهو نوعٌ اضافي للجوهرِ فَبِاعتِبَارِ ذَلَكَ صَارَمراتِبُهُ أَربعُ الإِنهِ إِمّا أَن يكون اعمَّ الانواعِ أواخصَها أواعمَّ من بعضِها واخصَّ من البعضِ أومبائنًا للكلِّ والأوّلُ هو النوعُ العالي كالجسمِ فإنَّه أعمُّ من البحسمِ النامِي والحيوانِ والانسانِ والثاني النوعُ السافلُ كالانسانِ فإنّه احصُ من سائرِ الانواعِ والثالث النوعُ المتوسطُ كالحيوانِ فإنّه أخصُّ من الجسمِ النامِي واعمُّ من الانسانِ وكالبحسمِ النامي فإنّه اخصُ من الجسمِ المطلقِ أعمُّ من الحيوانِ والرابعُ النوعُ المُفرَدُولِم يوجدُ له مثالٌ فِي الوجودِ وقد يقال في تمثيله إنه كالعقلِ العقلِ النوعُ المُفرَدُولِم يوجدُ له مثالٌ فِي الوجودِ وقد يقال في تمثيله إنه كالعقلِ العقلِ العقرلُ العشرةُ وهي كلُّها في حقيقةِ إن قلنا إنّ المحوهر عنس له فإنّ العقلِ تحته العقولُ العشرةُ وهي كلُّها في حقيقةِ العقلِ متفقةٌ فهو لايكونُ اعمَّ من نوع آخرَ إذليس تحته نوعٌ بل الشخاصٌ ولا اخصَّ الذليس فوقه نوعٌ بل الجنسُ وهو الجوهرُ على ذلك التقديرِ فهو نوعٌ مفردٌ ورُبَمَا إذليس فوقه نوعٌ بل الجنسُ وهو الجوهرُ على ذلك التقديرِ فهو نوعٌ مفردٌ ورُبَمَا أولايكونَ فوقه نوعٌ ولا تحته نوعٌ أويكونَ فوقهُ نوعٌ ولايكون قوقهُ نوعٌ وذلك ظاهرٌ

#### اس کے او پرنوع ہوگی، یاصرف اس کے نیچ نوع ہوگی، پیطریقہ بالکل واضح ہے۔

#### انواع حقیقیہ کے مراتب نہیں

#### انواع اضافیہ کے مراتب

انواع اضافیہ کے مراتب ہیں، کیونکہ ایک نوع اضافی کے اوپر دوسرا نوع اضافی ہوسکتا ہے، جیسے انسان حیوان کے لئے نوع اضافی ہے، اورجیم جو ہر حیوان کے لئے نوع اضافی ہے، اورجیم جو ہر کے لیے نوع اضافی کے لیے نوع اضافی کے جارم راتب ہیں، ان کی وجہ حصر:

نوع دوحال سے خالی نہیں یا تو اعم الانواع ہوگا یا اخص الانواع ، یا بعض سے اخص اور بعض سے اعم ہوگا ، یا سب کے مباین ہوگا ، پہلانوع عالی ہے جیسے جسم کہ یہ جسم نامی ، حیوان اور انسان سے اعم ہے ، یہ سب اس کے تحت ہیں ، اور دوسرا نوع سافل ہے جیسے انسان ہے بیتمام انواع ہے اخص ہے ، اور تیسرا نوع متوسط ہے جیسے جسم نامی اور دوسرا نوع سافل ہے جیسے جسم نامی انواع ہے اخص ہے ، اس طرح حیوان ما تحت کے اعتبار سے اقام ہے ، ووائن ، جسم نامی حیوان ، کا عتبار سے اخص ہے ، اس طرح ہوگا نوع مقرد ہے ، سے تواع ہم ہم اس کی کوئی مثال نہیں ، وہیش کیا ہے ، بشرطیکہ عقل کے لیے جو ہر کوجنس فرض کیا جائے ، اور البتہ بعض حضرات نے اس کی مثال میں 'دعقل ، کو پیش کیا ہے ، بشرطیکہ عقل کے لیے جو ہر کوجنس فرض کیا جائے ، اور عقول عشرہ اس عقل کے افراد ہیں ، اس کے انواع نہیں ، لہذا ان سب کی حقیقت متفق ہوگی ، اب جب یہ سب عقل کی انواع نہیں بلکدا فراد ہیں تو عقل اعم نہ ہوئی ، کیونکہ اعم تو تب ہو کہ جب اس کے تحت کوئی نوع ہواوروہ یہاں نہیں ، ای طرح عقل اخص بھی نہیں ، اس لیے کہ یہاں اس کے اور کوئی نوع نہیں ہے ، بلکداس نقد پر پر اس کے او پر صرف جنس ہراورہ جو ہر ہے ، گویا ہوئی نہ ہواوراء کم بھی نہ ہوا وراء کم بھی نہ ہوا ور اعم کو نوع مفرد ہے ہیں ۔ ہوئی نہ ہواوراء کم بھی نہ ہوا وراء کم بھی نہ ہوا کہ کہ ہوں کہ بھی نہ ہوا وراء کم بھی نہ ہوا کہ کو کو کی کو کیا گور کم بھی نہ ہوا کہ کو کور کو کم کور کم بھی نہ ہوا کہ کور کم کور کم کے دور کم کور کم کے بھی کی ہو کی کور کم کور کم کی کور کم کور کم

#### نوع کی تقسیم اورا نداز ہے

شارح فرماتے ہیں کہ نوع کی تقتیم دوسرے انداز ہے بھی کی گئی ہے،اس کی وجہ حصر: نوع دوحال سے خالی نہیں، یا تو اس کے او پر بھی نوع ہوگا اور نیچے نوع نہیں ہوگا، یااس نوع کے او پر تو کوئی نوع ہوگا اور اس کے بیچے نوع نہیں ہوگا، یااس نوع کے او پر تو کوئی نوع ہوگا اور اس کے بیچے نوع نہیں ہوگا، پہلی صورت انواع اضافیہ متوسطہ کی ہے، جیسے حیوان اور جسم نامی، اور دوسری صورت نوع مفرد کی ہے جیسے عقل، اور تیسری صورت انواع اضافیہ سافلہ کی ہے جیسے عقل، اور تیسری صورت انواع اضافیہ سافلہ کی ہے جیسے انسان ،اس کے او پر تو انواع ہیں حیوان ہے، جسم مطلق ہے، کین اس کے تحت کوئی نوع نہیں ہے، جسم مطلق ہے، کین اس کے تحت انواع ہیں، کیکن اس کے تحت انواع ہیں، کیکن اس کے تحت انواع ہیں، کیکن اس کے او پر نوع نہیں ہے۔ کا ویر نوع نہیں ہے۔

قال: ومراتبُ الاجناسِ أيضًا هذه الاربعُ لكنّ العالى كالجوهرِ فى مراتبِ الاجناسِ يسمّى جنسَ الأجناسِ لا السافل كالحيوانِ ومثالُ المتوسطِ فيها الجسمُ الناميُ ومثالُ المفردِ العقلُ إنُ قلنا إنّ الجوهرَ ليس بجنسِ لَهُ.

اجناس کے مراتب بھی یہی چارہیں ہمین عالی جیسے جوہر، مراتب اجناس میں اسے'' جنس الاجناس ، کہا جاتا ہے، نہ کہ سافل جیسے حیوان ، اور ان میں'' متوسطہ ، کی مثال جسم نامی ہے، اور'' مفرد ، ، کی مثال عقل ہے، اگر ہم یہ کہیں کہ جوہراس کے لیے جنس نہیں ہے۔

المحول: كمما أنَّ الانواع الاضا فية قدتتَوتَ بُ متنازلة كذلك الاجناسُ ايضًا قد تترتبُ متصاعدةً حتى يكونَ جنسٌ فوقه جنسٌ آخرُوكما أنَّ مراتب الانواع اربعٌ فكذلك مراتبُ الاجناسِ ايضًا تلك الاربعُ لأنّه إنُ كان اعمَّ الاجناسِ فهو الجنسُ العالى كالجوهرِ وإن كان أخصَّها فهو الجنسُ السافلُ كالحيوانِ أوُاعمٌ واخصٌ فهو المجنسُ المتوسطُ كالجسمِ النامِي والجسمِ أومبائنًا للكلِّ فهو الجنسُ المفردُ إلاَّأنَ العالى في مراتبِ الاجناسِ يسمّى جنسَ الأجناسِ لاالسافلُ والسافلُ في مراتبِ الانواعِ يسمّى نوعَ الانواعِ لاالعالِي وذلك لأنّ جنسيةَ الشيءِ إنّماهي بالقياسِ إلى ما نوقه فهو إنما يكونُ جنسَ الاجناسِ إذا كان فوق جميعِ الأجناسِ ونوعيةُ الشيءِ إنّماهي بالقياسِ الينما يكون بالقياس إلى ما فوقه فهو انما يكون نوعَ الانواعِ إذاكان تحتَ جميعِ الانواعِ والمجنسُ المفردُ مُمَثلٌ بالعقلِ عَلَى تقديرِ أنُ لايكونَ الجوهرُ جنسَاله فإنه ليس اعمَّ من جنسِ إذليس تحته إلا العقولُ العشرةُ وهي انواعٌ لاأجناسٌ ولاأخصَّ ليس اعمَّ من جنسٍ إذليس تحته إلا العقولُ العشرةُ وهي انواعٌ لاأجناسٌ ولاأخصَّ ليس اعمَّ من جنسٍ إذليس تحته إلا العقولُ العشرة وهي انواعٌ لاأجناسٌ ولاأخصَّ إلى النوع المفردُ بِالعقلِ على تقديرِ جنسيةِ الجوهرِ وإما تمثيلُ الجنسِ إلى المفردِ بِالعقلِ على تقديرِ جنسيةِ الجوهرِ وإما تمثيلُ الجنسِ

المفردِ بالعقلِ على تقديرِ عرضيةِ الجوهرِ لأنّ العقلَ إن كان جنسًا يكون تحته انواعٌ فلايكونُ نوعًا مفردًا بل كان عاليًا فلا يصحُّ التمثيلُ الأوّلُ وإن لم يكن جنسًا لم يصح التمثيلُ الثانى ضرورةَ أنَّ مَالاً يكونُ جنسًا لا يكونُ جنسًا مفردًا لإنَّا نقولُ التحشيلُ الأوّلُ على تقديرِ أنّ العقولَ العشرةَ متفقةٌ بالنوع والثانى على تقديرِ أنّها مختلفةٌ والتمثيلُ يحصل بمجردِ الفرض سواءٌ طابق الواقعَ أوْلَمُ يُطَابِقُهُ.

اقول: جس طرح انواع اضافیہ بھی نیچ کواتر تے ہوئے مرتب ہوتے ہیں،ای طرح اجناس بھی او پر کو چڑھتی ہوئی مرتب ہوتی ہیں، یہاں تک کہ جنس کے اوپر دوسری جنس ہوگی، اور جیسے انواع کے چار مراتب ہیں،ایسے ہی اجناس کے مراتب بھی یہی جار ہیں، کیونکہ اگر وہ اعم الا جناس ہوتو وہ جنس عالی ے جیسے جو ہر،اوراگراخص الا جناس ہوتو وہ جنس سافل ہے، جیسے حیوان،اورا گراعم واخص ہوتو وہ جنس متوسط ہے جیسے جسم نامی اور جسم،اوراگر کل کے مباین ہوتو وہ جنس مفرد ہے۔

مگرعالی مراتب اجناس میں جنس الاجناس سے موسوم ہوتا ہے، نہ کہ سافل ،اور سافل مراتب انواع میں نوع الانواع سے موسوم ہوتا ہے، نہ کہ عالی ،اور بیاس لیے کہ ٹی کا جنس ہونا اپنے ماتحت کے لحاظ سے ہوتا ہے، لہذا وہ جنس الاجناس اس وقت ہوگی جب تمام اجناس کے اوپر ہو، اور ٹی کا نوع ہونا اپنے مافوق کے لحاظ سے ہوتا ہے، تو وہ نوع الانواع اس وقت ہوگی جب تمام انواع کے نیچ ہو،اور جنس مفرد کی مثال عقل سے دی گئی ہے،اس نقد میر پر کہ اس کے لیے جنس نہ ہو، کیونکہ وہ جنس سے اعم نہیں ہے،اس لیے کہ اس کے لیے جنس نہیں ہے۔

بیند کہاجائے کردومیں سے کوئی ایک مثال غلط ہے، یا تو نوع مفردی مثال عقل ہے، جو ہر ہے جنس ہونے کی تقدیر پر، اور یاجنس مفرد کی مثال عقل ہے، جو ہر کے عرض ہونے کی تقدیر پر، کیونکہ اگر عقل جنس ہوتو اس کے تحت انواع ہوں گی تو وہ نوع مفرد نہیں ہوگی بلکہ نوع عالی ہوگی ، لہذا پہلی ممثیل سے خہوگی ، اورا گر عقل جنس نہ ہو، وہ جنس مفرد نہیں ہو سکتی ؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ پہلی ممثیل ہوتو دوسری ممثیل سے کہ عقول عشر ومتفق بالنوع ہیں ، اور دوسری ممثیل اس تقدیر پر ہے کہ وہ مختلف ہیں ، اور تمثیل تو محض فرض کرنے سے حاصل ہوجاتی ہے خواہ واقع کے مطابق ہویا نہ ہو۔

#### مراتب اجناس

جس طرح نوع اضافی کے جارمراتب ہیں عالی، متوسط، سافل اور مفرد، اسی طرح جنس کے بھی یہی جار مراتب ہیں، کیونکہ وہ جنس یا تو تمام اجناس سے اعم ہوگی، یہی جنس عالی ہے، جس کوجنس الا جناس بھی کتے ہیں جیسے جو ہر ہے، یا وہ جنس تمام اجناس سے اخص ہوگی ، تو وہ جنس سافل ہے جیسے حیوان ، یا وہ اخص بھی ہوگی اور اعم بھی ، توبیہ جنس متوسط ہے جیسے جنس متوسط ہے جیسے جنس متوسط ہے جیسے جنس متوسط ہے جیسے جنس مقرد ہے جیسے عقل ، جبکہ جو ہراس کے لیے جنس نہ ہو، اور عقول عشر ہ مختلفة الحقائق ہوں۔

## جنس اورنوع کے مراتب میں چندفرق

جنس اورنوع کے مراتب میں پانچ فرق ہیں:

(۲) جنس کے مراتب میں جنس عالی کوجنس الا جناس کہا جاتا ہے، جبکہ نوع اضافی کے مراتب میں نوع سافل کو نوع الانواع کہتے ہیں، اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی ٹی کا جنس ہونا اس کے ماتحت کے اعتبار سے ہوتا ہے، تو جب ایک جنس کی نسبت دوسری جنس کی طرف کریں تو وہ ماتحت ہے اعم ہوگی جیسے جسم نامی، حیوان سے اعم ہے، اور جسم، جسم نامی سے اعم ہے، اور جو جر، ان تمام اجناس سے چونکہ اعم ہے، اس لیے اس کو'' جنس الا جناس ، کہتے ہیں، شارح نے اسی کواس انداز میں فرمایا کہ جنس متصاعد السلامی نبیج سے اوپر چڑھتی ہوئی) متر تب ہوتی ہے۔

اورکسی تی کانوع ہونااس کے مافوق کے اعتبار سے ہوتا ہے، جیسے جسم، جوہر کے اعتبار سے نوع عالی ہے،
اور جسم نامی جسم کے لحاظ سے،اور حیوان جسم نامی کے اعتبار سے نوع ہے، اور انسان حیوان کے اعتبار سے نوع ہے،
انسان پر انواع کا سلسلہ چونکہ ختم ہو جاتا ہے، اس لیے اس نوع سافل کونوع الانواع کہتے ہیں، اس کو شرح میں
''متنازلہ، سے تعبیر کیا ہے کہ انواع کی ترتیب او پر سے پنچے کی طرف ہوتی ہے، لہذا جس نوع پر انواع کا سلسلہ ختم ہو
جاتا ہے، اس کونوع الانواع کہتے ہیں۔

- (m) جنس سافل حیوان ہے، اورنوع کے مراتب میں نوع سافل انسان ہے،
- (۴) سنجنس کے مراتب میں اجناس متوسطہ جسم نامی اور جسم مطلق ہیں ، اور نُوع کے مراتب میں انواع متوسطہ حیوان اور جسم نامی ہے۔ حیوان اور جسم نامی ہے۔
- (۵) نوع مفرد میں ''عقل، کومثال میں پیش کیا ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ اس کے لیے جو ہر کوجنس بھی فرض
  کیا گیا ہے، اور جنس مفرد کی مثال میں بھی ' 'عقل، کو پیش کیا ہے، کین اس نقذیر پر کہ جو ہراس کے لیے جنس نہ ہو، اب
  یہ قل نہاعم ہے اور نہ اخص، اعم تو اس وجہ سے نہیں کہ اس کے تحت عقول عشرہ ہیں، وہ انواع ہیں، اجناس نہیں، لہذ ااعم
  نہ ہوئی، اور اخص اس وجہ سے نہیں کہ اس کے او پر صرف جو ہر ہے، اور مفروض یہ ہے کہ جو ہر عقل کے لیے جنس نہیں
  ہے، جب اس کے تحت بھی کوئی جنس نہیں اور نہ اس کے او پر کوئی جنس ہے، گویا پی عقل نہ اعم ہواور نہ اخص اس لیے
  اب عقل کوجنس مفرد کی مثال بنانا درست ہوگیا۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے نوع مفرد کی مثال میں بھی عقل کو پیش کیا ہے، جو ہر کواس کے لیے جس فرض کر

۔ اور جنس مفرد میں بھی اسی کومثال میں چیش کیا ہے، بشر طیکہ جو ہراس کے لیے جنس نہ ہو، ہم کہتے ہیں کہ ان دو
مثالوں میں سے کوئی ایک فاسد ہے، وہ اس طرح کہ ہم آپ سے یہ پوچھتے ہیں کہ خود عقل کیا ہے؟ اگر تو عقل جنس
ہے، تو پھراس کے تحت عقول عشر ہ انواع ہوں گی ، اور بیان کی نوع عالی ہوگی ، لہذا بیاب نوع مفرد کی مثال نہیں ہو
گی ، کیونکہ نوع عالی جو ہوگئی ، اور اگر عقل جنس نہیں تو پھر اس کوجنس مفرد کی مثال میں پیش کرنا درست نہیں ، کیونکہ ایک چیز جب جنس ، یہ نہیں تو پھر وہ جنس مفرد کی مثال میں بیش کر آپ عقل کوجنس قر اردیں تو پھر فوع مفرد کی مثال باطل ہوجائے گی ، اور اگر جنس نہ قر اردیں تو پھر جنس مفرد کی مثال باطل ہوجائے گی ، اور اگر جنس نہ قر اردیں تو پھر جنس مفرد کی مثال باطل ، اسی وجہ سے شارح نے فر مایا کہ دومثالوں میں سے کوئی ایک فاسد ہے، ظاہر ہے دونوں تو درست نہیں ہو سکتیں ؟

اس کا جواب سے ہے کہ مثال میں ایک اور تقدیر ہے جو مقدر ہے اور وہ سے کہ جو ہر کوعقل کے لیے جنس فرض کرنے کے بعد عقول عشرہ کو معند قتہ الحقیقہ مانا جائے تو عقل نوع مفر د کی مثال ہوگی ، اور جو ہر کوعقل کے لیے جنس نہیں بلکہ عرض عام فرض کرنے کی تقدیر کے بعد عقول عشرہ کو مختلفۃ الحقیقہ فرض کیا جائے ، تو عقل جنس مفر د کی مثال ہوگی ۔ اور مثال دینے کا مقصد صرف مسلم کی وضاحت پیش نظر ہوتی ہے تا کہ آسانی کے ساتھ اسے مجھا جا سکے ، چنا نچہ یہاں بھی فرضی مثال سے مسلم کی وضاحت کی گئی ہے ، کیونکہ مثال کا نفس الامراور واقع کے مطابق ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔

قال: والنوعُ الاضافى موجود بدون الحقيقي كا لانواعِ المتوسطةِ والحقيقى موجود بدونِ الاضافي كالحقائقِ البسيطةِ فليس بينهما عمومٌ وخصوصٌ مطلقًابل كلَّ منهما اعمُّ من الآخرِ من وجهٍ لِصِدُقِهِمَا على النوع السافِلِ.

نوع اضافی نوع حقیقی کے بغیر موجود ہے جیسے انواع متوسطہ، اورنوع حقیقی، اضافی کے بغیر موجود ہے، جیسے حقائق بسیطہ اس لیے ان کے درمیان عموم وخصوص مطلق نہیں ہے بلکہ ان میں سے ہرایک دوسری سے من وجداعم ہے، کیونکہ بیدونوں نوع سافل پرصادق ہوتے ہیں۔

أقول: لَمَّانَبَهُ على أَنَّ للنوع مَعنين أراد أن يُبَيِّن النسبة بينهما وقد ذهب قدماء المنطقيين حتى الشيخ في كتاب الشفاء إلى أنّ النوع الاضافي أعم مطلقًا من المحقيقي وَرَدَّذلك في صورة دعوى اعم وهي أنّ ليس بينهما عموم وخصوص مطلقا فإنّ كلّا منهما موجودٌ بدون الآخر أمّا وجودُ النوع الاضافي بدون الحقيقي فكما في الأنواع المتوسطة فإنها انواع اضافية وليستُ انواعًا حقيقية لأنّها اجناس وأمّا وجودُ النوع المحقيقي بدون الاضافي فكما في الحقائق البسيطة كالعقل والمنفس والنقطة والوحدة فإنّها انواع حقيقية وليستُ انواعًا اضافية وإلّا لكانتُ مركبة لو جوبِ إندراج النوع الاضافي تحت جنس فيكونُ مركبًا مِن الجنسِ مركبة لو جوبِ إندراج النوع الاضافي تحت جنس فيكونُ مركبًا مِن الجنسِ

والفصلِ ثُمَّ بَيَّنَ ماهو الحقُ عنده وهو أنَّ بينهما عمومًا وخصوصًا من وجهِ لأنّه قد شبتَ وجودُ كلِّ منهما بدونِ الاخرِوهما يتصادقانِ على النوع السافلِ لأنّه نوعٌ حقيقي من حيث أنّه مقولٌ على أفرادٍ متفقةِ البحقيقةِ ونوعٌ اضافيٌ من حيث أنّه مقولٌ عليه وعلى غيرِه الجنسُ فِي جوابِ ماهو.

اقول: جب ماتن نے اس بات پرآگاہ کردیا کہنوع کے دومعنی ہیں، تواب ان دونوں کے درمیان نسبت بیان کرنا چاہتے ہیں، اور متقد مین مناطقہ حتیٰ کہ شیخ کتاب الشفاء میں اس طرف گئے ہیں کہنوع اضافی حقیقی ہے ایم مطلق ہے۔

اور ماتن نے اس کوعام دعوی کی صورت میں ردکیا ہے، اور وہ یہ کدان میں عموم وخصوص مطلق نہیں، کیونکہ نوع اضافی وخقیق میں سے ہرایک دوسری کے بغیر موجود ہے، نوع اضافی کا وجود حقیق کے بغیر جیسے انواع مقسمیں، کیونکہ بیا نواع اضافیہ ہیں، انواع حقیقیہ نہیں، اس لیے کہ بیا جناس ہیں، اور نوع حقیق کا وجود اضافی کے بغیر جیسے حقائق بسیطہ مثلا عقل نفس، نقط اور وحدت میں، کیونکہ بیا نواع حقیقیہ توہیں، انواع اضافیہ نہیں، ورنہ بیمر کب ہوں گی، اس لیے کہ نوع اضافی کا جنس کے تحت مندرج ہونا ضروری ہے، پس بیجنس اور فصل سے مرکب ہوگی۔

پھر ماتن نے ان کے درمیان وہ نسبت بیان کی ہے جوان کے نزدیک حق ہے اور وہ یہ کہ ان میں عموم و خصوص من وجہ ہے، اس لیے کہ ان میں سے ہرایک کا دوسرے کے بغیر موجود ہونا ثابت ہو چکا، اور یہ دونوں نوع سافل (انسان) پرصادق ہیں کیونکہ وہ نوع حقیق ہے بایں معنی کہ ایک حقیقت والے افراد پر بولی جاتی ہے، اور نوع اضافی اس حیثیت ہے کہ ماہو کے جواب میں اس (انسان) پراوراس کے غیر پر جنس محمول ہوتی ہے۔

## نوع اضافی اور حقیق کے درمیان نسبت

نوع اضافی اورنوع حقیقی کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نبست ہے، نہ کہ عموم خصوص مطلق جیسا کہ قد ماء مناطقہ اور شخ ابوعلی بینا کتاب الشفاء میں اس طرف کئے ہیں، یہ نظر بید درست نہیں، چنانچہ شارح نے ان کے قول کی ایک عام دعوی سے تر دید کی ہے، اور بی ثابت کیا ہے کہ ان کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نبست ہے۔ وہ اس طرح کہ نوع اضافی اور نوع حقیقی دونوں ''انسان، پر صادق ہیں کیونکہ انسان اس حیثیت سے کہ ایک ہی حقیقت والے افراد پر بولا جاتا ہے۔ نوع حقیقی ہے، اور اس لحاظ سے کہ ماہو کے جواب میں اس پر اور اس کے غیر پر چنس بولی جاتی ہے، نوع اضافی ہے، یہ مادہ اجتماعیہ ہوا۔

اورنوع اضافی حقیقی کے بغیرانواع متوسط یعنی حیوان وجسم نامی میں پائی جاتی ہے، کیونکہ یہ انواع اضافیہ

ہیں، انواع تقیقہ نہیں ہیں، اس لیے کہ پیا جناس ہیں اور اجناس انواع حقیقہ نہیں ہو تکتیں، ان کے درمیان منافات ہے، پیا کی مادہ افتر اقیہ ہوا، اور نوع حقیقی اضافی کے بغیر اجناس بسیطہ مثلا عقل نفس، نقطہ اور وحدت میں پائی جاتی ہے، کیونکہ یہ سب انواع حقیقیہ ہیں، انواع اضافی نہیں ہیں، اس لیے کہ نوع اضافی کا جنس کے تحت مندرج ہونا ضروری ہے، اور قاعدہ ہے کہ جس کے لیے جنس ہواس کے لیے فصل بھی ضروری ہے، لہذا پھر نوع اضافی کے لیے جنس اور فصل کا ہونالازم آئے گا، اور نوع اضافی مرکب ہوجائے گی، حالانکہ ندکورہ حقائق، بسیطہ ہیں نہ کہ مرکبہ تو یہ دوسرا مادہ افتر اقیہ ہے جس میں نوع حقیقی نوع اضافی کے بغیریا یا گیا۔

جب نوع اضافی و حقیقی میں ہے ہرایک کا وجود دوسرے کے بغیر ثابت ہو گیا، تو ان میں عموم خصوص مطلق کی نسبت نہ ہوئی ،اس لیے کہ عام گوخاص کے بغیر پایا جاسکتا ہے، کیکن خاص عام کے بغیر نہیں پایا جاتا۔

قال وجزءُ المَقُولِ فِي جوابِ ماهو إنكانَ مذكورًا بالمطابقةِ يسمَّى واقعًا فِي طريقِ ماهو كالحيوانِ والناطقِ بالنسبةِ إلى الحيوانِ الناطقِ المقولِ في جوابِ السوالِ بما هو عن الانسانِ وإنكانَ مذكورًا بِالتضمنِ يسمِّى داخلًا في جوابِ ما هو كالجسمِ والنامِي والحساسِ والمتحركِ بالإرادةِ الدالِ عليها الحيوانُ بالتضمن.

مقول فی جواب ماہوکا جزءاگرمطابقۃ ندکور ہوتو اس کو واقع فی طریق ماہوکہا جاتا ہے، جیسے حیوان اور ناطق، حیوان ناطق کے لحاظ سے، جوانسان کے بارے میں ماہو کے ذریعہ سوال کے جواب میں مقول ہوتا ہے، اور اگر تھممنا ندکور ہوتو داخل فی جواب ماہو کہا جاتا ہے، جیسے جسم ، نامی، حساس اور متحرک بالا رادہ، جن پرحیوان بطریق تھممن دلالت کررہا ہے۔

القول: المقولُ في جوابِ ماهو هو الدالُ على الماهيةِ المسئولِ عنها بالمطابقةِ كما اذاسُئِلَ عن الانسانِ بما هو فأجيْبَ بالحيوانِ الناطقِ فانه يدلُ على ماهيةِ الانسانِ مطابقة وأمّا جزوُه فانكان مذكورًا في جوابِ ماهو بالمطابقةِ أي بلفظ يدلُ عليه بالمطابقةِ يسمِّى واقعاً في طريقِ ما هو كالحيوانِ او الناطقِ فانّ معنى الحيوانِ جزءٌ لمجموع معنى الحيوانِ الناطقِ المقولِ في جوابِ السوالِ بما هو عن الانسانِ وهو مذكورٌ بلفظِ الحيوانِ الدالِ عليه مطابقةً وانما سُمِيَّ واقعاً في طريقِ ماهو لأنَ المقولَ في جوابِ ماهو وهو واقع فيه وان كان مذكورًا في جوابِ ماهو بالتضمنِ المفظِ يدلُّ عليه بالتضمنِ يسمِّى داخلًا في جواب ماهو كمفهوم الجسم أو النامي أو الحساسِ أو المتحركِ بالارادةِ فانه جزءُ معنى الحيوانِ الناطقِ المقولِ في جوابِ ماهو وهو وهو مذكورٌ فيه بلفظِ الحيوانِ الدالِ عليه بالتضمنِ وانّما انْحَصَرَ جزءُ المقولِ في جوابِ ماهو في القسمينِ لأنّ دلالةَ الالتزام مهجورةٌ في جوابِ ما هو بمعنى أنّه في جوابِ ماهو في القسمينِ لأنّ دلالةَ الالتزام مهجورةٌ في جوابِ ما هو بمعنى أنّه

لايُـذكَرُ في جوابِ ما هـو لـفـظٌ يدلٌ على الماهيةِ المسئولِ عنها أو على اجزائها بالالتزام اصطلاحاً

اقول: ''مقول فی جواب ماہو' وہ ہے جواس ماہیت پر جس کے بارے میں سوال کیا جارہا ہے، مطابقة دلالت کرے، جیسے جب انسان کے بارے میں ماہو سے سوال کیا جائے اور حیوان ناطق سے اس کا جواب دیا جائے تو یہ انسان کی ماہیت پر مطابقة دلالت کرتا ہے، اور رہا مقول کا جزء تو اگر وہ ماہو کے جواب میں مطابقة فدکور ہو یعنی ایسے لفظ سے جواس پر مطابقة دلالت کرتا ہے، تو اس کو واقع فی طریق ماہو کہا جاتا ہے، جیسے حیوان یا ناطق اس لیے کہ حیوان کا معنی حیوان ناطق کے معنی کے مجموعہ کا جزء ہے، جوان ساتھ کے بارے میں ماہو کے ذریعہ سوال کے جواب میں بولا جاتا ہے، اور وہ لفظ حیوان کے ساتھ فہ کور ہے، جواس پر مطابقة دلالت کررہا ہے، اور اس کو واقع فی طریق ماہواس لیے کہتے ہیں کہ مقول فی جواب ماہوطریق ماہو سے، اور وہ اس میں واقع ہے۔

اوراگر ماہو کے جواب میں تصمنا مذکور ہوئینی ایسے لفظ کے ساتھ جواس پرتضمنا دلالت کرتا ہے، تو اس کو داخل فی جواب ماہو کہتے ہیں، جیسے جسم یا نامی، یا حساس یا متحرک بالا رادہ کا مفہوم، کیونکہ بیہ حیوان ناطق کے معنی کا جزء ہے، جو ماہو کے جواب میں بولا جاتا ہے، اور وہ اس میں لفظ حیوان کے ساتھ مذکور ہے، جس پروہ تھمنا دلالت کررہاہے۔

اور مقول فی جواب ماہو کا جزء دوقعموں میں منحصر ہے اس لیے کہ دلالت التزامی ماہو کے جواب میں متروک ہے، بایں معنی کہ ماہو کے جواب میں وہ لفظ اصطلاحا ذکر نہیں کیا جاتا، جواس ماہیت پر، جس کے بارے میں سوال کیا جارہا ہے، یااس کے اجزاء پر،التزامادلالت کرے۔

#### ماہوکے جواب میں تین چیزوں کااختصاص

جب مناطقہ ماہو ہے کسی ٹی کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو اس کے جواب میں تین چیزوں میں ہے کوئی ایک واقع ہوتی ہے الیکن سوال ہے ہے کوئی ایک واقع ہوتی ہے الیکن سوال ہے ہے کہ حد تام جوہن قریب اور فصل قریب سے مرکب ہوتی ہے، جب ماہو کے جواب میں یہ بولی جائے گی تو اس کے صمن میں فصل بعید پر بھی دلالت ہوتی ہے، مثلا جب حیوان ناطق جواب میں کہا گیا تو حیوان کی دلالت جسم ، جسم نامی، حساس اور متحرک بالا رادہ پر تضمنا ہورہی ہے، گویا ماہو کے جواب میں حد تام کے حمن میں فصل بھی مقول ہوگئی، لہذا تین چیزوں کا کوئی اختصاص ندر ہا؟

شارح فرماتے ہیں کہ یہاں تین چیزیں ہیں (۱) مقول فی جواب ماہو (۲) واقع فی طریق ماہو (۳) داخل فی جواب ماہو۔ ''مقول فی جواب ماہو، کا مطلب ہے ہے کہ ماہو کے جواب میں ایس چیز بولی جائے جواس ماہیت پرجس کے بارے میں سوال کیا گیا ہے، مطابقة ولالت کرے جیسے انسان کے بارے میں ماہو سے سوال کیا جائے اور اس کے جواب میں'' حیوان ناطق ، ، ذکر کیا جائے تو یہ''مقول فی جواب ماہو، ہے، کیونکہ یہ جواب اس ماہیت یعنی انسان پرمطابقة ولالت کرتا ہے۔

پھرمقول فی جواب ماہو (مثلاحیوان ناطق) کے جزء کی دو حالتیں ہیں کہ ماہو کے جواب میں وہ مطابقة مذکورہوگا یاتھ منا ،اگرمقول ماہوکا جزء جواب میں ایسے لفظ کے ساتھ ذکر کیا جائے جواس جزء پرمطابقة دلالت کرتا ہوتو اسے''واقع فی طریق ماہو،، کہتے ہیں، جیسے حیوان یا ناطق ہے، جو کہ حیوان ناطق کے اجزاء ہیں، اور حیوان ناطق کا معنی ان کے معنی کے ساتھ مل کر کمل ہوتا ہے، کو یا حیوان کامعنی ،حیوان ناطق کے معنی کے مجموعہ کا جزء ہے، اور اس جزء میں کی لفظ حیوان مطابقة دلالت کررہا ہے، اس طرح لفظ ناطق ہے۔

اس کو واقع فی طریق ماہواس لیے کہتے ہیں کہ مقول فی جواب ماہو، ماہو کا راستہ ہے،اوریہ جزءاس میں واقع ہے۔

اوراگرمقول فی جواب ماہوکا جزء ایسے لفظ کے ساتھ جواب میں مذکور ہو جواس جزء پرتضمنا دلالت کرتا ہوتو اسے'' داخل فی طریق ماہو،، کہتے ہیں،، جیسے جسم، نامی حساس اور متحرک بالا رادہ کامفہوم کہ بیہ حیوان ناطق کے معنی کا جزء ہے، اور وہ مفہوم لفظ حیوان کے ساتھ مذکور ہے، جس پرلفظ حیوان تضمنا دلالت کر رہا ہے، کیونکہ حیوان ان اجزاء سے مرکب ہے، لہذا بیا جزاءاس میں ضمنا نذکور ہول گے۔

### ماہوکے جواب میں دلالت التزامی متروک ہے

سوال یہ پیداہوتا ہے کہ مقول فی جواب ماہو کے جزء میں صرف دو دلالتوں کا اعتبار کیا ہے ، دلالت التزامی کاکس وجہ سے اعتبار نہیں کیا گیا؟

اس کا جواب میہ ہوتی، اس کا معنی میہ ہو کے جواب میں متروک ہے، وہ واقع نہیں ہوتی، اس کا معنی میہ ہے کہ ماہو کے جواب میں متروک ہے، وہ واقع نہیں ہوتی، اس کا معنی میہ ہے کہ ماہو کے جواب میں کوئی ایسالفظ نہیں بولا جاتا جومسئول عنہا ماہیت پریااس کے اجزاء پر دلالت التزامی ایسالفظ نہیں ہوتا، اور قرائن بھی پوشیدہ ہوتے ہیں، جو ہر شخص کو معلوم بھی منہیں ہوسکتے، اس لیے دلالت التزامی ماہو کے جواب میں متروک ہے۔

قَالَ: وَالْجِنْسُ العالَىٰ جَازَانْ يكونَ له فصلٌ يُقوِّمُه لجوازِ تَرَكِّبِه مِنْ أَمْرَيْنِ متساويينِ أَوْامورٍ متساويةٍ ويجبُ أن يكونَ له فصلٌ يُقَسِّمُه والنوعُ السافلُ يَجِبُ أن يكونَ له فصلٌ يقسّمه والمتوسطاتُ يجب أن يكونَ لها فصلٌ يقسّمه والمتوسطاتُ يجب أن يكونَ لها فصولٌ تُقوَّمُها وكلُّ فصلٍ يقوِّم العالى فهو يُقوَّمُ السافلَ من غيرِ

عکس کلی و کل فصل یُقسّم السافل فهو یقسّم العالی من غیرِ عکس کلی جنس عالی کے لیے فصل مقوم ہو عتی ہے، کیونکہ اس کا دویا چندا مور متساویہ سے مرکب ہونا ممکن ہے، اور فصل اس کے لیے فصل مقوم کا ہونا ضروری ہے، اور فصل اس کے لیے فصل مقوم کا ہونا ضروری ہے، اور ہروہ فصل جو مقسم کا ہونا متنع ہے، اور متوسطات کے لیے فصول مقسمہ اور مقومہ کا ہونا ضروری ہے، اور ہروہ فصل جو عالی کا مقوم ہے، سافل کا بھی مقوم ہے عکس کلی کے بغیر، اور ہروہ فصل جو سافل کا مقسم ہے، عالی کا بھی مقسم ہے عکس کلی کے بغیر، اور ہروہ فصل جو سافل کا مقسم ہے، عالی کا بھی مقسم ہے عکس کلی کے بغیر، اور ہروہ فصل جو سافل کا مقسم ہے عکس کلی کے بغیر، اور ہروہ فصل جو سافل کا مقسم ہے عکس کلی کے بغیر۔

أقولُ: الفصلُ له نسبة الى النوع ونسبة الى الجنسِ أى جنسُ ذلك النوع فأمّانسبتُه الى النوع فَبِأنّه مُقَوِّمٌ له أي دَانِحِلٌ في قِوَامه وجزءٌ له وأمّا نسبتُه الى الجنسَ فَبَانَّه مقسَّمٌ له أي مُحصَّلُ قِسْمِ له فانّه اذاانْضَمَّ الى الجنسِ صَارَ المجموعُ قِسْمًا من البحنس ونوعًاله مثلًا الناطقُ اذًا نُسِبَ الى الانسان فهو داحلٌ في قوامه وماهيته واذَانُسِبَ الى الحيوان صار حيوانًاناطقاً وهو قسمٌ من الحيوان واذًا تصوَّرْتَ هذا فسقولُ الحسسُ العالي جَازَ أن يكون له فصلٌ يقوّمه لجوازِأن يتركّبَ من امرينِ متساويين يُسَاويانِهِ ويُمَيّزَانِهِ عن مشاركاته في الوجودِ وقد امتنع القدماءُ عن ذلك بناءً على أن كلَّ ماهيةٍ لها فصلٌ يقوّمها لابدأن يكونَ لها جنسٌ وقد سَلَفَ ذلك وَيحِبُ ان يكونَ له أي للجنسِ العالى فصلٌ يقسّمه لو جوبِ أن يكون تحته انواعٌ وفصولُ الانواع بالقياسِ الى الجنسِ مقسماتٌ له والنوعُ السافلُ يجب أن يكونَ له فصلٌ مقومٌ ويمتنع أن يكونَ له فصلٌ مقسمٌ أما الأوّلُ فلو جوب أن يكونَ فوقَه جنسٌ وَمَالَهُ جنسٌ لَا بُدَّأَن يكونَ له فصلٌ يميِّزُه عن مشاركاته في ذلك الجنس وأمَّاالثاني فلامتناع أن يكون تحته انواعٌ والا، لم يكن سافلًا والمتوسطاتُ سواءً كانت انوا عَاأُوْ اجناسًا يجب أن يكون لها فصولٌ مقوماتٌ لأنّ فوقَها اجناسًا و فصولٌ مقسماتٌ لأنّ تسحتَها انواعًا فكلُّ فصلٍ يقوّم النوعَ العالِيَ أوِالجنسَ العالى فهو يقوّمُ السافلَ لأنّ العالى مقومٌ للسافل ومقوّمُ المقوّمَ مقوّم من غيرِ عكسٍ كُلِيّ أي ليس كلُّ مقوم للسافل فهو مقومٌ للعالِي لأنَّه قد ثبتَ أنَّ جميعَ مقوماتِ العالى مقوماتُ للسافِلُ فلوكان جميعُ مقوماتِ السافل مقومات العالِي لم يكن بين السافل والعالِي فرق ـ وانَّـما قال من غير عكس كُلِّيِّ لأنَّ بعضَ مقوَّم السافل مقومٌ للعالي وهو مقومُ العالي . وكلَّ فصلِ يُقَسِّمُ الجنسَ السافلَ فهو يُقسّمُ العالى لأن معنى تقسيم السافل تَحصُّلُه في نوعٍ وكلُّ ما يُحَصِّلُ السافلَ في نوع يُحصلُ العالى فيه فيكونُ العالي حاصلًا ايضٌ فى ذلك النوع وهو معنى تقسيمه للعالى ولاينعكسُ كليا أى ليس كلُّ مقسمٍ للعالى مقسّمًا للسافلِ لأَن فصلَ السافلِ مقسّمٌ لِلْعَالِى وهو لا يقسّم السافلَ بل يقوّمُه ولكن يَنْعَكِسُ جزئيًا فانّ بعضَ مقسّمٍ للعالِى مقسِّمٌ للسافلِ وهو مقسّمٌ للسافل

اقول: فصل کی ایک نسبت نوع کی طرف ہے، اور ایک جنس یعنی اس نوع کی جنس کی طرف، نوع کی طرف، نوع کی طرف بنوع کی طرف ہوء کے طرف تو اس کی نسبت میہ ہے کہ وہ اس کے لیے مقوم ہے یعنی اس کے قوام میں داخل ہے اور اس کا جزء ہے، اور جنس کی طرف اس کی نسبت میر ہے کہ وہ اس کے لیے مقسم یعنی محصل تم ہے، کیونکہ جب وہ (فصل ) جنس کی حالت میں تو اس کی ایک اور شم اور اس کی نوع کو اصل کے اس مجموعہ ہے ) جنس کی ایک اور شم اور اس کی نوع کو اصل ) ہوجاتی ہے، مثلا جب انسان کی طرف ناطق کی نسبت کریں تو یہ ناطق اس انسان کے قوام اور اس کی ماہیت میں واضل ہے، اور جب حیوان کی طرف نسبت کریں تو ''حیوان ناطق ، ہوجاتا ہے، جو حیوان کی ایک قتم ہے۔

جب آپ نے بیجان لیا تو ہم کہتے ہیں کہ جنس عالی کے لیف طل مقوم ہو کتی ہے، کیونکہ ایسے دوامروں سے اس کامرکب ہوناممکن ہے، جواس کے مساوی ہوں، اوراس کومشار کات فی الوجود سے ممتاز کریں، اور قد ماءاس سے اس لیے بازر ہے کہ ہروہ ماہیت جس کے لیف طل مقوم ہو، اس کے لیے جنس کا ہونا ضروری ہے، کیونکہ اس کے تحت ضروری ہے، اور یہ پہلے گذر چکا، اور جنس عالی کے لیف طل مقسم کا ہونا ضروری ہے، کیونکہ اس کے تحت انواع کا ہونا ضروری ہے، اور انواع کی فصول جنس کے لحاظ سے مقسمات ہوتی ہیں۔

اورنوع سافل کے لیے فصل مقوم کا ہونا ضروری اور فصل مقسم کا ہوناممتنع ہے، امراول تو اس لیے کہ اس (نوع سافل) کے اوپر جنس کا ہونا ضروری ہے، اور جس کے لیے جنس ہو، اس کے لیے مشار کات فی الحجنس سے تمیز دینے والی فصل ضروری ہے، اور امر ثانی اس لیے کہ اس کے تحت انواع کا ہوناممتنع ہے، ورنہ وہ سافل نہ رہے گی، اور متوسطات انواع ہوں یا اجناس، ان کے لیے فصل مقومہ ضروری ہیں، کونکہ ان کے لیے فصل مقومہ ضروری ہیں، کیونکہ ان کے اپنے انواع ہیں۔

پس ہروہ فصل جونوع عالی یاجنس عالی کی مقوم ہے، وہ سافل کی بھی مقوم ہے، کیونکہ عالی ، سافل کے لیے مقوم ہو، وہ مقوم ہو، وہ مقوم ہو، وہ علی کے بغیر، یعنی ایسانہیں کہ جوسافل کے لیے مقوم ہو، وہ عالی کے لیے مقوم ہو، دہ عالی کے لیے بھی مقوم ہو، کیونکہ بیڑا بت ہے کہ عالی کے تمام مقومات میں، تو اگر سافل کے تمام مقومات عالی کے مقومات ہوں، تو عالی اور سافل میں کوئی فرق ندر ہے گا۔

اور من غیر عکس کلی اس لیے کہاہے کہ بعض مقوم سافل مقوم عالی ہے،اور وہ مقوم عالی ہے،اور ہر وہ فصل جوجنس سافل کی مقسم ہے، وہ مقسم عالی ہے، کیونکہ سافل کی تقسیم کامعنی بخصیل سافل فی النوع ہے،اور جو محصل سافل فی النوع ہے، وہ محصل عالی فی النوع ہے، لہذا عالی بھی اس نوع میں حاصل ہوگا، اور یہی مطلب ہے عالی کے مقسم ہونے کا الیکن اس کا عکس کلی نہیں یعنی ایبانہیں کہ جو مقسم عالی ہو، وہ مقسم سافل بھی ہو، کیونکہ فصل سافل مقسم عالی ہے، گروہ مقسم سافل ہے، اور وہ مقسم سافل ہے۔ بہی وجہ ہے کہ بعض مقسم عالی مقسم سافل ہے، اور وہ مقسم سافل ہے۔

# فصل مقوم اور مقسم

شارح فرماتے ہیں کہ فصل کی دوصورتیں ہیں،اس فصل کی نسبت یا نوع کی طرف ہوگی، یااس نوع کی جنس کی طرف،اگر فصل کی نسبت نوع کی طرف ہوتو اس کو' دفصل مقوم ،، کہتے ہیں۔

اس کو''مقوم'،اس لیے کہتے ہیں کہ یہ''قوام'، بمعنی حقیقت سے ماخوذ ہے، یہ فصل بھی چونکہ نوع کی حقیقت میں داخل ہے،اوراس کی حقیقت کا جزء ہے،اس وجہ سے اسے فصل مقوم کہتے ہیں جیسے ناطق،انسان کے لیے فصل مقوم ہے، کیونکہ بیاس کی حقیقت میں داخل ہے،اوراس کا جزء ہے۔

اورا گرفعل کی نسبت اس نوع کی جنس کی طرف ہوتو اس کو' فصل مقسم ،، کہتے ہیں ،اس کو' دمقسم ،، اس لیے کہتے ہیں ،اس کی نسبت اس نوع کی جنس کی طرف منسوب کی جائے ، اور اس کے ساتھ جنس ملا دی جائے تو ہیے ہوء جنس کی ایک قسم اور نوع ہوجا تا ہے، کو یا جنس کی ایک قسم حاصل ہو جاتی ہے، جیسے ناطق کے ساتھ جب حیوان ملا دیا جائے تو حیوان ناطق نوع ہے۔ ناطق ہوجا تا ہے، جوحیوان کی ایک خاص قسم ہے، اور اس جنس یعنی حیوان کے لیے حیوان ناطق نوع ہے۔

# جنس عالی کے لیے صل مقوم وقسم

جنس عالی بین جو ہر کے لیے گوجنس نہیں ہوتی لیکن فصل مقوم ممکن ہے، کیونکہ یہ ہوسکتا ہے کہ جنس عالی امرین متساویی امور سے مرکب ہواور یہ امور اس جنس عالی کومشار کات فی الوجود ہے متاز کرتے ہول، لہذا یہ اموراس کے لیف مقوم ہول گے۔

قد ماءمناطقہ کا کہنا ہیہ ہے کہ ہروہ ماہیت جس کافصل ہو،اس کے لیے جنس ناگزیر ہوتی ہے،اس کے بارے میں تفصیل سے کلام گذر چکا ہے۔

جنس عالی کے لیے فصل مقسم ضروری ہے، کیونکہ اس کے تحت انواع ہوتی ہیں، اور انواع کے لیے فصل مقوم ضروری ہے، تو جوفصل ان انواع کے لیے مقوم ہوگی وہ جنس عالی کے لیے مقسم ہوگی، جیسے حساس حیوان کے لیے فصل مقوم ہے، اس کی ذات میں داخل ہے، لیکن یہی حساس جنس عالی مثلاجہم نامی کے لیے فصل مقسم ہے۔

### نوع سافل کے لیے نصول

نوع سافل کے لیے فعل مقوم ضروری ہے، اور فصل مقسم ممتنع اور محال ہے، اول کی دلیل یہ ہے کہ نوع سافل کے لیے جنس ہوتی ہے، اور جس شی کیلیے جنس ہواس کے لیے فصل کا ہونا ضروری ہے، جواس ماہیت کواس جنس کے مشار کات سے ممتاز کردے۔

امردوم کی دلیل ہے ہے کہ نوع سافل کے تحت انواع نہیں بلکہ اشخاص وافراد ہیں، کیونکہ اگراس کے تحت بھی انواع نہیں ہو بھی انواع ہوں تو پھر بینوع، نوع سافل نہ ہوگی، اور جب اس کے تحت انواع نہیں تو اس کے لیے فصل مقسم نہیں ہو علق، کیونکہ فصل مقسم جنس کے لیے ہوتی ہے، اور جب اس کے تحت انواع ہی نہیں تو وہ جنس نہیں ہے، لہذا اس کے لیے فصل مقسم نہیں ہوسکتی۔

#### متوسطات کے فصول

متوسطات خواہ انواع ہوں جیسے حیوان اورجسم نامی،خواہ اجناس ہوں جیسے نامی اور حیوان ، ان کے لیے فصول مقومہ بھی ہوتے ہیں،اورفصول مقسمہ بھی ، بلکدان کا ہونا ضروری ہے۔

فصول مقومہ تو اس طرح کہان کے اوپر اجناس ہیں، لہذا بیانواع ہوئے، اور فصول کی نسبت جب انواع کی طرف ہوتو ان کوفصول مقومہ کہتے ہیں جیسے حیوان، جسم نامی کے لحاظ سے نوع اضافی ہے، اب جب حساس، حیوان کی طرف منسوب ہوگا تو اس کواس کے لیے فصل مقوم کہیں گے۔

اور متوسطات کے لیے نصول مقسمہ اس طرح ہیں کہ ان کے تحت انواع ہیں، لہذا بیا جناس ہوئیں، اور جب نصول کی نسبت اجناس کی طرف جب جب نصول کی نسبت اجناس کی طرف جب متحرک بالا رادہ کی مثلانسبت کی جائے توبیاس کے لیے فصل مقسم ہوگی۔

ایک قاعدہ کلیہ بیان کررہے ہیں کہ جوفصل، عالی کے لیے مقوم ہو جاہے وہ نوع عالی ہویا جنس عالی، وہ فصل، سافل کے لیے بھی مقوم ہوگی، کیونکہ عالی، سافل کا جزء ہوتی ہے، جیسے جسم، جسم نامی کا جزء ہے، اور جسم نامی حیوان کا اور حیوان ، انسان کا جزء ہے، اور ثی کے جزء کا جزء ، اس ثی کے لیے جزء ہوتا ہے، یایوں کہیئے کہ ٹی کے مقوم کا مقوم ، اس ثی کے لیے مقوم ہوتا ہے لہذاوہ فصل جو عالی کے لیے مقوم ہو، وہ سافل کے لیے بھی مقوم ہوتی ہے۔

عس کل کے بغیر بینی ایسانہیں کہ ہروہ فصل جوسافل کے لیے مقوم ہوتو وہ عالی کے لیے بھی مقوم ہو، جیسے لفظ ناطق، انسان کے لیے تو فصل مقوم ہے، لیکن عالی بینی حیوان کے لیے فصل مقوم نہیں ہے، کیونکہ اگر اس کو تسلیم کر لیا جائے تو پھر عالی اور سافل کے درمیان کوئی فرق نہیں رہے گا، اس لیے کہ یہ تو طے ہے کہ ہروہ فصل جو عالی کے لیے مقوم ہو، وہ سافل کے لیے مقوم ہو، وہ سافل کے لیے کے میروہ فصل جو سافل کے لیے مقوم ہوگی، تو اب اگر اس کا تکس بھی اس طرح ہوجائے کہ ہروہ فصل جو سافل کے لیے

مقوم ہووہ عالی کے لیے بھی ضرور مقوم ہو، تو پھر عالی وسافل کے درمیان کوئی فرق نہیں رہے گا، جوخلاف واقعہ ہے۔ اور ماتن نے عکس کے ساتھ' کلی ،، کی قیداس لیے لگائی ہے کہ بعض وہ فصل جوسافل کے لیے مقوم ہوں، وہ عالی کے لیے بھی مقوم ہوتے ہیں، جیسے حساس جہاں یہ انسان کے لیے فصل مقوم ہے، وہاں حیوان کے لیے بھی فصل مقوم ہے۔

اور ہروہ فصل جوجنس سافل کے لیے مقسم ہو، وہ عالی کے لیے بھی ضرور مقسم ہوتی ہے، کیونکہ عالی ، سافل کا جزء ہے، اور سافل کل ہے، لہذا جوفصل کل کے لیے مقسم ہو، وہ جزکے لیے بھی ضرور مقسم ہوگی ، جیسے ناطق جنس سافل ِ یعنی حیوان کے لیے فصل مقسم ہے، اسی طرح جسم نامی ، اور جو ہر سب کے لیے فصل مقسم ہے۔

ولا بنعکس کلیاس کاعکس کلی نہیں کہ ہروہ فصل جوعالی کے لیے قسم ہو، سافل کے لیے بھی ضرور مقسم ہو، یہ صحیح نہیں اس لیے کہ عالی، سافل کا کل نہیں، بلکہ جزء ہے، لہذا عالی کی فصل مقسم ، سافل کے لیے فصل مقسم ہوتے ہیں، جیسے عکس جزئی ہوسکتا ہے کہ بعض وہ فصل جوعالی کے لیے فصل مقسم ہیں، وہ سافل کے لیے بھی فصل مقسم ہوتے ہیں، جیسے نامی ، جس طرح جو ہر کے لیے مقسم ہے، یا جیسے حساس، جس طرح عالی بحق فصل مقسم ہے، یا جیسے حساس، جس طرح عالی یعنی جو ہر کے لیے فصل مقسم ہے، یا جیسے حساس، جس طرح عالی یعنی جو ہر کے لیے فصل مقسم ہے، اسی طرح جسم اور جسم نامی کے لیے بھی فصل مقسم ہے۔

قال: الفصل الرابع في التعريفاتِ المعرِّفُ للشئي هو الذي يَسَتَلْزِمُ تصورُه تصورُّه تصورُّد الفصل الماهية تصورُّذ لك الشئي أوْامتيازَه عن كلِّ مَا عدَاه وهو لا يَجوزُأن يكونَ نفسَ الماهية لأنَّ المعرَّف معلومٌ قبلَ المعرَّفِ والشئي لا يُعُلَمُ قبلَ نفسه ولا اعمَّ لقصوره عن افادةِ التعريفِ ولا احصَّ لكونه أَخْفَىٰ فهو مساوِلها في العموم و الخصوصِ

چوشی فصل تعریفات میں ہے، ٹی کا معرف وہ ہوتا ہے کہ جس کا تصوراس ٹی کے تصور کو، یا اس کے جمیع ماعدا کے امتیاز کوستازم ہو، اور اس کا نفس ماہیت ہونا جائز نہیں، اس لیے کہ معرف (بالکسر) معرف (بالفتی) سے پہلے معلوم نہیں ہوتی ، اور نہ (معرف بالکسر کا) اعم ہونا (جائز ہے) کیونکہ وہ تعریف کے افادہ سے قاصر ہے اور نہ (معرف بالکسر کا) اخص ہونا (جائز ہے)، کیونکہ وہ تعریف کے افادہ سے قاصر ہے اور نہ (معرف بالکسر کا) اخص ہونا (جائز ہے)، کیونکہ وہ تعریف بلکسر کا ہائشتی کے ساتھ عموم وخصوص میں مساوی کیونکہ وہ زیادہ پوشیدہ ہے، بلکہ معرف بالکسر ما ہیت (معرف بالفتی) کے ساتھ عموم وخصوص میں مساوی ہوگا

أَقُوْلَ: قَدْسَلَفَ لَكَ أَنّ نَظْرَ المنطقِي امّا في القولِ الشارحِ أَوْ في الحجةِ ولكلّ منهما مقدماتٌ يَتَوقَفُ معرفتُه عليها وَلَمَّا وَقَعَ الفراعُ عن بيانِ مقدماتِ القولِ الشارحِ فَقَدْ حَانَ أَن يَشْرَعَ فيهِ فالقولُ الشارحُ هو المعرّفُ وهو مايستلزمُ تصوّرُه الشارحِ فَقَدْ حَانَ أَن يَشْرَعَ فيهِ فالقولُ الشارحُ هو المعرّفُ وهو مايستلزمُ تصورُه بوجهٍ مَّا تصوّرُ الشئي تصورُه بوجهٍ مَّا والاّ لكان الاعمُّ من الشئي أو الاخصُّ منه معرفًا لأنّه قد يستلزمُ تصورُه تصورُ ذلك

الشبيى بوجهٍ مَّاوَلَكَانَ قولُه "أوْامتيازُه عن كلّ ماعداه مستدركًا لأنّ كلَّ معرفٍ فهو م فيدٌ لتصوّر ذلك الشيى بوجهِ مَّابل المرادُ التصوّرُ" بكُنْهِ الحقيقةِ وهو الحدُّ التام كالحيوان الناطق فانّ تصورَّه مستلزمٌ لتصورِ حقيقةِ الانسان وانَّما قال "أوْامتيازُه عن كلّ ماعداه" لِيَتناوَلَ الحدّ الناقصَ والرُّسومَ فانّ تصوراتِها لا تَسْتَلْزمُ تصوّرَ حقيقةِ الشيِّي بل امتيازَه عن جميع أغياره ثمّ المعرّفُ امّا ان يكون نفسَ المعرَّفِ أوْ غيرَه لا جائزٌ أنْ يكونَ نفسَ المعرّفِ لو جوبِ أن يكون المعرّف معلومًا قبل المعرَّفِ والشنَّى لا يعلمُ قبلَ نفسه فَتَعَيَّنَ أن يكونَ غيرَ المعرَّفِ ولا يخ إمَّا أن يكونَ مساويًا له أو اعبم منه او اخص منه اومبائنًا له لاسبيلَ الى أنَّه أَعَمُّ من المعرَّفِ لأنَّه قاصرٌ عن افادة التعريفِ فان المقصود من التعريفِ امّا تصورُ حقيقةِ المعرَّفِ اوامتيازُه عن جميع ما عداه وَ ألا عَمُّ من الشئي لا يفيد شيئًا منهما ولا إلى أنّه اخصُّ لكونه أخفى لِأنَّه اقلُّ وجودًا في العقل فانَّ وجودَ الخاص في العقل مستلزمٌ لو جودِالعِام وربسما يوجد العامُ في العقلِ بدون الخاصِ وايضًا شروطُ تحقق الخاصِ وَمُعَانِدَاتُهُ أَكْشُرُ فَانَّ كُلُّ شُرطٍ ومعاندٍ للعام فهو شرطٌ ومعاندٌ للحاصِ والاينعكسُ ومايكونُ شُرُوطُهُ ومعانداتُهُ أَكْثَوَ يكون وقوعُه في العقل اقلُّ وما هو اقلُّ وجودٌ افي العقل فهو أخفى عند العقل والمعرّفُ لابدّان يكون أجْلى من المعرّفِ ولاالى أنّه مبائنٌ لِأَنَّ الاعمَّ والاخصَّ لَـمَّا لم يَصْلُحَا للتعريفِ مع قُرْبِهما الى الشيي فالميائنُ بالطريقِ الأوْلَى لِأَنَّه في غايةِ البُعُدِ عنه فَوَجَبَ أن يكونَ المعرِّفُ مساويًا للمعرَّفِ في العموم والخصوص فكلُّ مَا صَدَقَ عليه المعِرِّثُ صدق عليه المعرَّف وبالعكسِ وما وَقَعَ في عبارةِ القوم مِنْ أنّه لَا بُدَّأن يكونَ جَامِعًا وما نِعًا أوْ مُطَّردًأوْمُنْعَكِسًا راجعٌ الى ذلكَ فَانَّ مَعْنِي الْجَمْعِ أَنْ يَكُوْنَ الْمُعّرِفُ مُتَنَا وِلَالِكُلِّ وَاحْدِ مِن اَفْرَادِ المُعرُّفِ بحيث لاَيَشُلُمنه فَردُوهَ ذاالْمَعنى ملازمٌ لِلكليّةِ الثّانيةِ القَائلةِ كُلَّمَا صَدَقَ عَليهِ المُعَرَّفُ صَدَقَ عَليه المُعَرِّفُ وَمَعْنَى المَنْعِ أَنْ يَكُونَ بِحَيثُ لَايَدْخُلُ فِيهِ شَنيٌ مِنْ اَغْيَادِ الْمُعرَّفِ وَهُوَ مُلازِمٌ للكليَّةِ الأوْللي وَالْاَطْرَادُ التلازمُ فِي النبُوتِ اَيْ مَتى وُجِـدَالـمُعرِّف وُجِدَ المُعرَّفَ وَهُو عَينُ الْكُليَّةِ الْاولِيٰ وَالْإِنْعِكَاسُ التلازمُ في الانتفاء أى مَسَىٰ إِنْسَفَى المُعَرِّفُ انْتَفَى المُعَرَّفُ وَهُو مُلاَزِمُ لِلكُليَّةِ الثَّانِيَةِ فَانَّه إِذَا صَدَقَ قُولُنا كُلُ مَا صَدَقَ عَلَيهِ المُعرِّفُ صَدَقَ عَلَيهِ الْمُعَرَّفُ وَكُلَّمَا لَمْ يَصدُقْ عَليهِ الْمُعرِّفُ لَم يَصْدُق عِليه المُعرَّفُ وَ بِالْعَكسِ ا قول: پہلے گذر چکا کہ منطق کی نظر قول شارح میں ہے یا جحت میں،اوران میں سے ہرایک کے لیے پچھے مقدمات ہیں، جن پر بیر موقوف ہیں اور جب قول شارح کے مقدمات کے بیان سے فراغت ہوگئ تو اب قول شارح کے بیان کا وقت آگیا۔

پی قول شارح بی معرف بالکسر ہے، اور بیوہ ہے کہ جس کا تصور تی کے تصور کو، یااس کے جمیع ماعدا سے امتیاز کو تنزم ہو، اور شی کے تصور سے تصور بیجہ ما مراذبیں ہے، ورنہ شی سے اعم یا اخص بھی معرف ہوگا،
کیونکہ اس کا تصور بھی بھی شی کے تصور بیجہ ما کو تنزم ہوتا ہے، نیز ماتن کا قول ''او امتیازہ عن کل ماعداہ، بیکار ہوگا، کیونکہ ہر معرز ف (بالکسر) شی کے تصور بیجہ ما کا فائدہ دیتا ہے، بلکہ تصور بخد الحقیقہ مراد ہے، جو حد تام ہے، جیسے حیوان ناطق ہے، کیونکہ اس کا تصور انسان کی حقیقت کو تنزم ہے، ''او امتیازہ عن کل ماعداہ، اس لیے کہا ہے تا کہ حد ناقص اور رسوم کو بھی شامل ہو جائے، کیونکہ ان کے تصور احتازم نہیں ہوتے، بلکہ وہ جمیع اغیار سے شی کے امتیاز کو تنزم ہوتے ہیں۔
س

اورمباین بھی نہیں ہوسکتااس لیے کہ جب اعم اوراخص ٹی کے قریب ہونے کے باو جود قائل تعریف نہیں ہیں تو مباین بطریق اللہ کا معرف بالفتح بیں تو مباین بطریق اولی نہ ہوگا، کیونکہ وہ توشی سے اور بھی دور ہے، اس لیے معرف بالفتح کے عموم وخصوص میں مساوی ہونا ضروری ہے، لہذا جس پر معرف بالفتح بھی ضرورصا دق ہوگا، اس پر معرف بالفتح بھی ضرورصا دق ہوگا، اس طرح اس کا عکس ہوگا۔

اورقوم کی عبارت میں جو یہ آیا ہے کہ معرف (تعریف) کا جامع اور مانع ہونا، یا مطرد ومنعکس ہونا ضروری ہے، یہائی کی طرف راجع ہے، کیونکہ جامع ہونے کامعنی یہ ہے کہ معرف بالکسر معرف بالفتح کے ہر ہر فردکوشامل ہواس طور پر کہ کوئی فرداس سے باتی ندر ہے، اور یہ معنی دوسری کلی کولازم ہے لیعن کلما صدق علیہ المعرف بالفتح ،صدق علیہ المعرف بالفتح کے اغیار میں داخل نہ ہو، اور یہ معنی پہلی کلی کے لیے لازم ہے یعنی کل ماصدق علیہ المعرف بالکسر، صدق علیہ المعرف بالفتح۔

اور "اطراد، بثوت میں تلازم ہولینی جب معرف بالکسر پایا جائے ، تو معرف بالفتح بھی پایا جائے ، یہی بعینہ پہلی کل ہے، اور "انعکاس، انفاء میں تلازم ہولینی جب معرف بالکسر منتقی ہو (نہ پایا جائے) تو معرف بالفتح بھی منتقی ہو، اور بیدوسری کلی کولازم ہے، کیونکہ جب بھارا بیقول صادق ہوگا کہ کل ماصدق علیہ المعرف بالکسر، تو یہ بھی صادق ہوگا کل مالم یصد فی علیہ المعرف بالکسر، ٹم یصد فی علیہ المعرف بالکسر، ٹم یصد فی علیہ المعرف بالکسر، تو یہ بھی صادق ہوگا۔

# فصل رابع تعريفات ميں

شارح فرماتے ہیں کمنطق کی نظر دو چیزوں میں ہوتی ہے، یا تو قول شارح میں ہوتی ہے یا ججت اور دلیل میں ، اور پھران دونوں میں سے ہرایک کے پچھ مقد مات ہوتے ہیں جن پران کی شناخت موقوف ہوتی ہے، چنانچہ قول شارح کے مقد مات کلیات خمس ہیں ، جن کا بیان ہو چکا ہے، ابقول شارح کی تعریف اور اس کے متعلق گفتگو کر رہے ہیں قول شارح (معرف): ھو مایستلوم تصورہ تصوراتی ، اوا تمیازہ عن کل ماعداہ۔

قول شارح یا معرف بالکسروہ ہوتا ہے جس کا تصور شی کے تصور کو، یا اس کے جمیع ماعدا سے متاز ہونے کو متلزم ہو۔

اب ہم آپ سے یہ پوچھتے ہیں کہ تعریف میں 'نصور شی ، سے کونسانصور مراد ہے، تصور بالکنہ یا تصور بوجہ
ما، اگرآپ کی مراد 'نصور بوجہ ما، بوتو یہ تجے نہیں ہے، اس لیے کہ اگر اس سے یہ تصور مراد ہوتو دوخرا بیاں لازم آتی ہیں:
(۱) شی کی اعم یا اخص سے تعریف کرنالازم آتا ہے، کیونکہ تصور بوجہ ما کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کسی بھی قتم کا تصور
پایا جائے ،اور اعم یا اخص میں کچھ نہ کچھٹی کا تصور چونکہ ضرور پایا جاتا ہے، لہذا پھر تو اعم یا اخص سے تعریف درست
ہونی چاہئے ، حالانکہ اس درست قرار نہیں دیا گیا، جیسے انسان کی تعریف اگر حیوان سے کی جائے تو یہ تعریف بالاعم
ہے، اس نے انسان کوجسم نامی اور جسم مطلق سے متاز کر دیا، یا حیوان کی تعریف انسان سے کی جائے تو یہ تعریف
بالاخص ہے۔

(٢) اگر ' تصوراشی ،، سے تصور بوجہ مامراد ہوتو پھراس کے بعد ' اوامتیاز وعن کل ماعداد ، انعواور بریار ہوجائے گا،

کیونکہاس سے تصور بوجہ مامراد ہے۔

تو معلوم ہوا کہ''نصورائی ،، سے نصور ہوجہ ما مراز نہیں ہے، بلکہ اس سے نصور بالکنہ مراد ہے، یعنی حقیقت و ماہیت ،اور وہ حد تام ہے، جیسے انسان کے لیے حیوان ناطق ،اور''اوا متیاز ہ عن کل ماعداہ ،، سے باتی تین اقسام مراد ہیں حد ناقص ،رسم تام اور رسم ناقص ، کیونکہ ان کے نصورات ، ثنی کے نصور بالکنہ کو سنزم نہیں ہوتے ، بلکہ ٹی کے نصور بوجہ ماکو سنزم ہوتے ہیں، جس کی وجہ سے وہ ٹی کواس کے تمام اغیار سے متاز کر دیتے ہیں۔

# معرف بالكسرمين بإنج احتمال

معرف بالکسر دوحال سے خالی نہیں یا تو دہ معرف بالفتح کا عین ہوگا، یا اس کا غیر ہوگا، اگر عین ہوتو ہے جائز نہیں ہے، کیونکہ معرف بالکسر معرف بالفتح سے پہلے معلوم ہوتا ہے، اور معرف بالفتح اس کے بعد معلوم ہونا ضروری ہوتا ہے، اور معرف ہونا ضروری ہوتا ہے، اسی طرح معرف ہونا ضروری ہوتا ہے، اسی طرح معرف بالکسر، بالفتح کی عین ہوتو پھر جس طرح بالکسر کا پہلے معلوم ہونا ضروری ہوگا، یہ تقدیم شی علی نفسہ ہے، جو محال ہے، اس لیے بیہ طے ہوگیا کہ معرف بالکسر، بالفتح کی عین نہیں ہوسکتا بلکہ غیر ہوگا۔

اگرمعرف بالکسرمعرف بالفتح کی عین نہ ہو بلکہ غیر ہوتو پھراس کے چارحال ہیں یا تو بالکسر ، بالفتح کے مساوی ہوگا ، یا اعم ہوگا ، یا اخص ہوگا ، یامباین ہوگا۔

تعریف بالاعم جائز نہیں، کیونکہ تعریف سے دوچیزیں مقصود ہوتی ہیں یا تو معرف بالکسر سے بالفتح کی پوری حقیقت کا تصور ہو، یا اسے جمیع ماعدا سے ممتاز کر دے، اور تعریف بالاعم سے ان میں سے کوئی مقصد حاصل نہیں ہوتا، گویا عم تعریف کے افادہ سے قاصر ہے، اس لیے تعریف بالاعم جائز نہیں ہے۔

اورتعریف بالاخص بھی جائز نہیں،اس لیے کہ اخص بہت پوشیدہ ہوتا ہے،اس میں دوبا تیں ہیں ایک تو یہ کہ اخص کا وجود عقل میں کم ہوتا ہے،اور اخص عقل میں عام کے وجود کوشٹر م ہوتا ہے،اور عام وجود عقل کے اعتبار سے خاص کے بغیر بھی موجود ہوسکتا ہے، دوسرا میہ کہ اخص کی شروط،اس کے موافع اور معا ندات عام کے مقابلے میں بہت زیادہ ہوتی ہیں، جیسے حیوان اعم ہے،اس کے لیے جسم نامی جسم اور جو ہر شرط ہے،لیکن خاص لیعنی انسان کے لیے ان تینوں کے ساتھ 'ناطق، کی بھی شرط ہے،اور عام کی منافات ومعا ندات مثلا ججر و شجر سے نہونا اور خاص لیعنی انسان کے لیے ان کے لیے اور بھی معاندات مثلا ججر و شجر سے کہ دو اور موافع عام کے کے اور بھی معاندات ہیں کہ وہ فرس و حمار و بقر ہو ہوں وہ عقل میں کم آتی ہے 'لہذ اوہ عند العقل اخفی ہوگی، مقابلے میں اکثر ہیں، اور جس چیز کی شروط اور موافع زیادہ ہوں وہ عقل میں کم آتی ہے 'لہذ اوہ عند العقل اخفی ہوگی، جبکہ معرف بالاخص بھی جائر نہیں ہوگی۔

ے ٹی کے قریب تر ہوتے ہیں ،تو پھرمباین سے تعریف کیسے جائز ہو عمّی ہے ،مباین تو ثی کے بہت دور ہوتا ہے ، جب چاروں احمال باطل ہیں ،تو یانچواں احمال ذکر کرر ہے ہیں جو درست ہے۔

وہ یہ ہے کہ معرف بالکسر معرف بالفتح کے عموم وخصوص میں مساوی ہو، بیغی جہاں معرف بالکسر صادق آئے وہاں بالفتح صادق ہو، وہ جہاں بالفتح صادق ہو، وہ ہاں بالکسر بھی صادق ہو۔

# تعريف كاجامع ومانع يامطرد ومنعكس مونآ

مناطقہ کی بعض عبارات میں معرف بالکسر کے بارے میں یوں تحریر کیا جاتا ہے کہ وہ جامع اور مانع ہویا مطرد و منعکس ہو، شارح فرماتے ہیں کہ اس کا بھی وہی مطلب ہے جوہم تعریف بالمساوی میں ذکر کر چکے ہیں، کیونکہ تعریف کے جامع ہونے کامعنی ہے کہ معرف بالکسر معرف بالفتح کے تمام افرادکوشامل ہو،کوئی فرداس سے خارج نہ ہو، یہی معنی ہے اس قضیہ کا جس کوشارح نے ''کلیٹانیہ، سے تعیمر کیا ہے ای کلما صدق علیہ المعرف بالفتح ،صدق علیہ المعرف بالکسر،اور تعریف کے منعکس ہونے کا بھی یہی مطلب ہوتا ہے۔

اورتعریف کے مانع ہونے کامعنی ہے ہے کہ معرف بالکسر میں بالفتح کا کوئی غیر داخل نہ ہو، بلکہ جس پر بالکسر صادق آئے ،اس پرمعرف بالفتح بھی ضرورصا دق ہو، یہی معنی ہے اس قضیہ کا جس کوشار حنے'' کلیہ اولی،، سے تعبیر کیا ہے، ای کلما صدق علیہ المعرف بالکسر،صدق علیہ المعرف بالفتح، اور تعریف کے مطرد ہونے کا بھی یہی معنی ہوتا ہے۔شارح مزیدوضا حت کے لیے اطراداور انعکاس کی تشریح کررہے ہیں:

اطراد: التلازم فی الثبوت: ثبوت میں تلازم ہو، یعنی جہال معرف بالکسر صادق ہو، وہال معرف بالفتح بھی ضرور صادق ہو، کوئی غیر چیز اس میں داخل نہ ہو، گویا تعریف بانع لدخول غیرہ ہو، چنانچہ ''کلیہ اولی، کا بھی یہی مطلب ہے۔

انعکاس: التلازم فی الانفاء یعنی انفاء میں تلازم ہوای متی انتی المعرف بالکسر، انتی المعرف بالفتی، جہال معرف بالکسرنہ پایا جائے وہال معرف بالفتی بھی نہ پایا جائے ، یموجبہ کلیہ ہے، اوریہ 'کلیہ ثانیہ ، کولازم ہے، یہی وجہ ہے کہ 'کلیہ ثانیہ ، یعنی کلما صدق علیہ المعرف بالفتی مصدق علیہ المعرف بالکسری عس تقیض کا مفہوم بھی بعینہ یہ ہے، متعد مین مناطقہ کے نزد کے عس تقیض کا طریقہ یہ ہے کہ جزء ثانی بنا دیا جائے کیف وصدت کی بقائ کا مقیض کو جزء اول اور جزء اول کی تقیض کو جزء ثانی بنا دیا جائے کیف وصدت کی بقائد کے ساتھ ، لہذا اس قضیہ کی عس نقیض یوں ہوگی: کلما لم یصدق علیہ المعرف بال کسر (الحدو الرسم) لم یصدق علیہ المعرف بالفتح (المحدود و المرسوم) لیمی جس پرمعرف بالکسر صادق نہو، اس پرمعرف بالفتح ہی صادق نہیں ہوگا، یہی مفہوم ہے اس موجبہ کلیہ کا جواو پرتح رکھ کیا جواو پرتح کر کیا جائے کا جواو پرتح کر کیا جائے کہ متی انتفی المعرف بالکسر انتفی المعرف بالفتح۔

شارح نے فرمایا'' وبالعکس ، ،اس کا مطلب ہے ہے کہ جب کلمالم یصد ق علیہ المعرف بالکسر،لم یصد ق علیہ

المعرف بالفتّح صادق ہے، تو اس کی عکس نقیض کلما صدق علیہ المعرف بالفتّح صدق علیہ المعرف بالفتّح صدق علیہ المعرف بالکسر بھی ضرورصا دق ہوگی اور یہ بعینہ کلیہ ثانیہ ہے۔

دراصل شارح نے جواس قضیہ یعنی متی اُنٹی المعرف بالکسر، اُنٹی المعرف بالفتح کے بارے میں بیددوی کیا ہے کہ دھو طازم للکلیۃ الثانیۃ کہ وہ قضیہ، کلیہ ثانیہ کولا زم ہے، ملازمت کے اس دعوی کو ثابت کرنے کے لیے انہوں نے کلیہ ثانیہ کامنہوم بعینہ سابقہ قضیہ یعنی متی انٹی المعرف بالکسر..... کامنہوم ہے، اور بیسب کی ماس کیے کیا تا کہ دعوی اچھی طرح ثابت ہوجائے، کہ جہال معرف بالکسرمنٹ کی ہوگا، وہال معرف بالفتح بھی منتقی ہوگا، اس کو تعریف کامنعکس اور جامع ہونا کہا جاتا ہے۔

قَالَ : وَيُستِّى حَدَّاتامًا ان كان بالجنسِ والفصلِ القَرِيْبَيْنِ وحدًا نَاقصًا ان كانَ بالفَصْلِ القَرِيْبَيْنِ وحدًا نَاقصًا ان كانَ بالفَصْلِ القريبِ بالفَصْلِ القريبِ القريبِ وحدَه أوبه و بالجنسِ البعيدِ وَ رسمًا تامًا انكان بالجنسِ القريبِ والخَاصَّةِ وَحُدَها أَوْبِهَا وبالجنسِ البَعِيْدِ.

ترجمہ: اوروہ (معرف باکسر) اگرجنس قریب اور فصل قریب سے (مرکب) ہوتو اسے حدتام کہا جاتا ہے، اور حدناقص کہتے ہیں اگر صرف فصل قریب سے یافصل قریب اور جنس بعید سے (مرکب) ہو، اور رسم تام کہتے ہیں اگرجنس قریب اور خاصہ سے (مرکب) ہو، اور رسم ناقص کہتے ہیں اگر صرف خاصہ سے یا خاصہ اور جنس بعید سے (مرکب) ہو۔

أَهُولُ: اَلهُ عَرِفُ إِمَّا حِدٌّا وَ رَسمٌ وكُلِّ مِنهِ مَا امّا تامٌّ او ناقصٌ فهذه اقسامٌ اربعةٌ فَالحدُّ التامُ مَا يَترحَّبُ مِنَ الجنسِ وَالْفَصْلِ الْقَرِيبَيْنِ كَتعريفِ الانسانِ بالحيوانِ الناطقِ امّا تَسميتُهُ حَدَّا فَلاَنَهُ فِي اللّغةِ المَنْعُ وَهُو لِاسْتمالِهِ عَلَى الذاتيَاتِ مَانعٌ عَن دُحولِ الأغيارِ الأجْنبَيةِ فيهِ وَامَّا تَسميتُهُ تامًّا فِلذكرِ الذَاتيَاتِ فيه بِتَما مِهَا وَالحَدُ الناقصُ مَا يكونُ بِالفصلِ القَرِيْبِ وَحَدَهُ أَوْبِهِ وَبِالجِيْسِ البَعيدِ كَتعريفِ الانسانِ بالنَّاطقِ أَوْبالجِسْمِ النَّاطِقِ أَمَّا أَنَّهُ حَدَّ فَلِمَا ذَكُرنَا وَامَّا أَنَّهُ ناقِصٌ فَلِحَدْفِ بَعْضِ النَّاطِقِ أَوْبالجِسْمِ النَّارِ مُن الْجِنسِ القَرِيْبِ وَالْحَاصَّةِ كَتعريفِهِ بِالنَّاتِ عَنهُ وَالرَّسْمَ التَامُّ مَا يَتركَّبُ مِن الْجِنسِ القَرِيْبِ وَالْحَاصَةِ كَتعريفِهِ بِالنَّاتِ عَنهُ وَالرَّسْمَ التَامُّ مَا يَتركَّبُ مِن الْجِنسِ القَرِيْبِ وَامَّا أَنَّهُ تَامٌ فَلِمُ شَابَهَةٍ الللازِمِ الذِي هُو اَثَرٌ مِن أَثَارُ الشّيى فَيكونُ تَعريفًا بِالأَثْرِ وَامًّا أَنَّهُ تَامٌ فَلِمُ شَابَهَةٍ الللازِمِ الذِي هُو اَثَرٌ مِن أَثَارِ الشّيى فَيكونُ تَعريفًا بِالآثِرِ وَامَّا أَنَّهُ تَامٌ فَلِمُ شَابَهَةٍ الللازِمِ الذِي هُو النَّرِ مِن النَّارِ الشّيى والدِنسُ القريبُ وَقَيْدَ بامْ يَخْتَصُ بالشّيى و الرسمُ الحدَالتامَ من حيث انه وُضِعَ فيه الجنسُ القريبُ وَقَيْدَ بامْ يَخْتَصُ بالشّيى و الرسمُ الناقِ مَن عيد الخاصة وحدها اوبها و بِالْجنسِ البَعِيْدِ كتعريفه بالصَّاحِك السَّاحِيْدِ كَتعريفه بالصَّاحِكِ الْمُامَ وَلَمُ كُونُهُ نَاقِصًا فَلِحَدُو بعضِ اجزاءِ الشّيمِ التَامِ عَنْهُ لَايُقَالُ هُهِنا أَقْسَامٌ أَخَرُ وَهِى التَّعْرِيفُ بِالْعَرْضِ الْعَامِ مَعَ الْفَصلِ اوْ مَعَ التَّعْرِيفُ بِالْعَرْضِ العَامِ مَعَ الْفَصلِ اوْ مَعَ التَّصْوفِ وَالْعَمْ مَعَ الْفَصلِ اوْ مَعَ المَّسَامُ اللَّهُ مِن التَّامِ اللَّهُ الْعَرْضِ العَامِ مَعَ الْفَصلِ اوْ مَعَ التَّعْرِيفُ بِالْعَرْضِ العَامِ مَعَ الْفَصلِ اوْ مَعْ الْفَصلِ الْعَامِ مَعَ الْفَصلِ الْعَامِ مَعَ الْفَصلِ الْمَرْ وَامَّا لَالْعَرْفِ الْعَلْ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ مَعَ الْفَصلِ الْعَامِ الْعَام

النحاصَّةِ أَوْ بِالفَصْلِ مَعَ الْحَاصَّةِ لِآنًا نَقُولُ إِنَّمَا لَم يَعْتَبِرُوْا هَلَهِ الْاقسامَ لِآنَ الغَرَضَ التعريفِ إِمَّا التميزُ آوِالإطلاعُ علَى الذَاتِيَّاتِ وَالعَرْضُ العامُ لَا يُفِيدُ شَيئًا مِنهَما فَلَا فَائدَة فِي صَيّةٍ مَعَ الْفَصْلِ وَالْمَحَاصَةِ وَامَّا المُرَكِّبُ مِنَ الْفَصلِ وَالْحَاصَةِ فَالفَصْلُ فَيه يُفيد التسميورَ و الاطلاعُ على الذاتي فَلاحاجةَ الى ضَمّ الخَاصَّة إليهِ وَإِنْ كَانَتُ مُ مُفيدَة للتميزِلِآنَ الْفَصْلَ اَفَادَه مَع شيى اخَرَوَطريقُ الحَصْرِ في الاقسامِ الاربعةِ اَن مُفيدال التعريفُ إمَّا بسمجردِ الذَاتيَّاتِ أَوْلافَإِنْ كَانَ بِمُجَرِدِ الذَاتيَّاتِ فَإِمّا اَنْ يَكُونَ يُعْجِمهِ الْحَدُ النَّاقِصُ وإِنْ لَم يكُنْ بِمُجردِ بِحَميعِ الذَاتيَّاتِ وَهُو الحَدُ التَّامُ أَوْ بِعَضِها وَهُو الحَدُ النَّاقِصُ وإِنْ لَم يكُنْ بِمُجردِ الذَاتيَّاتِ فَإِمّا اَنْ يكونَ بِالجِنْسِ القَرِيْبِ وَالْحَاصَّةِ وَهُو الرَّسُمُ التَامُ أَوْ بغيرِ ذَلكَ النَّاقِصُ النَّامُ أَوْ بغيرِ ذَلكَ

اقول:معرف (بالكسر) حد بيارسم، اوران ميس سے برايك تام بي يا نقص ، تو يه چارتسميس بوئيس ، پس صدتام وہ ہے جوجنس قریب اور قصل قریب سے مرکب ہو، جیسے انسان کی تعریف حیوان ناطق سے، اس کا'' حد'، نام رکھنا تو اس لیے ہے کہ حدلفت میں' دمنع ،، (رو کنے ) کو کہتے ہیں ، اور پیذا تیات پر مشتل ہونے کی وجہ سے تعریف میں اغیار اجنہیہ کے داخل ہونے سے مانع ہوتی ہے، اور'' تام،، کہنا اس لیے کہاس میں پوری ذاتیات مٰرکور ہوتی ہیں،اور حدناقص وہ ہے جوصرف فصل قریب سے یافصل قریب اورجنس بعید سے مرکب ہوجیسے انسان کی تعریف ناطق یاجسم ناطق سے، اس کا حد ہونا تو اسی وجہ سے ہے جمے ہم ذکر کر چکے ،اور ناقص ہونا اس لیے ہے کہ اس میں بعض ذاتیات کا حذف ہوتا ہے ،اور رسم تام وہ ہے جوجنس قریب اور خاصہ سے مرکب ہوجیسے انسان کی تعریف حیوان ضاحک سے،اس کا رسم ہونا تواس لیے ہے کدرسم الدار،مکان کے نشان اور اثر کو کہتے ہیں،اور یقریف بھی چونکداس خارج لازم سے ہے، جوث**ی کے آثار میں سے ہے ا**س لیے یہ تعریف بالاثر ہوئی ،اور تام ہونا اس لیے ہے کہ ہیہ حدتام کے مشابہ ہے بایں معنی کداس میں جنس قریب کور کھا گیا ہے،اوراس امرے ساتھ مقید کردیا گیا جو شی کے ساتھ خاص ہو (خاصہ کے ساتھ ) اور رسم ناقص وہ ہے جو صرف خاصہ سے یا خاصہ اور جنس بعیدے (مرکب) ہو، جیسے انسان کی تعریف صرف شاحک، یاجم ضاحک سے،اس کارسم ہونا تواسی وجہ سے ہے جوگذر چکی ،اور ناقص ہونااس لیے ہے کہاس میں رسم تام کے بعض اجزاء کا حذف ہے۔ بینه کہا جائے کہ یہاں تو اور بھی قتمیں ہیں اور وہ بیر کہ تعریف ہوعرض عام سے فصل یا خاصہ کے ساتھ ، یا نصل سے خاصہ کے ساتھ ؟ کیونکہ ہم کہیں گ کہ مناطقہ نے ان اقسام کا امتبار اس لیے نہیں کیا کہ تعریف سے غرض یا تو تمیز ہے، یا ذاتیات پراطلاع ہے، اور عرض عام ان میں ہے کسی کا فائد نہیں دیا، اس لیے اس کوفصل یا خاصہ کے ساتھ ملانے میں کوئی فائدہ نہیں ، اور وہ تعریف جوفصل اور خاصہ ہے

مرکب ہو،اس میں فصل ، تمیز اور ذاتی اطلاع کا فائدہ پہونچاتی ہے، لہذا خاصہ کواس کے ساتھ ملانے کی کوئی ضرورت نہیں، اگر چہوہ مفید تمیز ہے، اس لیے کہ فصل نے اس (تمیز) کاشی آخر (ذاتی پراطلاع) کے ساتھ فائدہ دیا (یعن فصل سے دونوں مقاصد حاصل ہورہ ہیں جبکہ خاصہ سے سرف تمیز کا)۔
اور ان چارقسموں میں حصر کا طریقہ یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ تحریف صرف ذاتیات سے ہوگی یا نہیں، اگر صرف ذاتیات سے ہوگی ، یہی حد تام ہے، یا بعض ذاتیات سے ہوگی ، یہی حد تام ہے، یا بعض ذاتیات سے ہوگی ، یہی صرف حد ناقص ہے، اور اگر صرف ذاتیات سے نہ ہوتو یا جنس قریب اور خاصہ سے ہوگی ، یہی رسم تام ہے، یا اس کے علاوہ سے ہوگی ، یہی رسم ناقص ہے۔

# قول شارح اورمعرف کی اقسام

قول شارح اورمعرف بالكسر كي حيار تشميل ہيں:

(۱) صدتام: بیدوه معرف ہے جوجنس قریب اور فصل قریب سے مرکب ہوتا ہے جیسے انسان کی تعریف' حیوان ناطق، سے کی جائے۔

وجہ تسمیہ: اس کو'' حد، کہنے کی وجہ یہ ہے کہ لغت میں اس کے معنی'' رُو کئے،، کے آتے ہیں، اور جو معرف ذاتیات پر شتمل ہو، وہ معرف بالفتح کے تمام اغیار کو گویاروک دیتا ہے، اور حدتام بھی چونکہ ذاتیات پر شتمل ہوتی ہے، اس لیے یہ بھی معرف بالفتح کے اغیار کوروک دیتی ہے، اس لیے اس کو'' حد،، کہتے ہیں، اور اس کو'' تام،، اس لیے کہتے ہیں کہ بیتمام ذاتیات کو جامع اور شامل ہوتی ہے۔

(۲) مدناقص: وہ معرف ہے جو صرف فصل قریب ہے، یا فصل قریب اور جنس بعید سے مرکب ہو، جیسے انسان کی تعریف صرف ناطق سے، یاجسم ناطق سے کی جائے۔

وجہ تسمیہ:اس کو'' حد،، کہنے کی وجہ وہی ہے جو پہلے بیان ہوچکی ہے،اور'' ناقص،،اس لیے کہتے ہیں کہ بعض ذاتیات اس سے حذف ہو جاتی ہیں،اس میں جنس قریب نہیں ہوتی ،اس بناء پراس کو'' حد ناقص،، کہتے ہیں۔

(۳) رسم تام: وه تعریف جوشی کی جنس قریب اور خاصہ سے مرکب ہو، جیسے انسان کی تعریف صرف' ضاحک،، سے کی جائے۔

وجہ تسمیہ: اس کو''رسم ، کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ رسم کے معنی لغت میں''گھر کے اثر اور نشان ، کے ہیں، اور جب ثقب کی تحبہ بیہ ہے کہ رسم کے معنی لغت میں''گھر کے اثر اور اس کے آثار میں سے ایک اثر ہوتا ہے، تو گویا بیہ تعریف تی کے'' اثر ، ، کے ساتھ ہوئی ، اس لیے اس کو اس کو حد تام ، ، اس لیے کہتے ہیں کہ اس کو صد تام کے ساتھ مشابہت ہے، کہ جس طرح اس میں جنس قریب کے ساتھ فصل قریب کوذکر کیا گیا، جو انسان کے ساتھ فاص کو ملادیا، جوثی کے ساتھ فاص ہوتا ہے۔

(۴) سرسم ناقص: اس تعریف کو کہتے ہیں کہ جوصرف خاصہ سے کی جائے ، یا وہ خاصہ اورجنس بعید سے مرکب ہو، جیسے انسان کی تعریف صرف ضاحک سے یاجسم ضاحک سے کی جائے۔

وجہ تسمیہ: اس کورسم کہنے کی وجہ وہ ہے، جو ماقبل گذر چکی ہے، اور ناقص اس لیے کہتے ہیں کہ رسم تام کے بعض اجزاءاس سے حذف ہوتے ہیں۔

### معرف بالكسر كاانحصار حارمين كيون

معترض کہتا ہے کہ آپ نے قول شارح اور تعریف کی اقسام کا جو چار میں انحصار کیا ہے، یہ درست نہیں،اس لیے کہ یہاں تو تعریف کی چندا قسام اور بھی ہیں:

- (۱) عرض عام اورفصل ہے تعریف کی جائے جیس ماشی ناطق۔
- (۲) عرض عام اور خاصہ سے تعریف کی جائے جیسے ماثی ضا حک۔
- (m) فصل قریب اور خاصہ سے تعریف کی جائے جیسے ناطق کا تب۔

اس کا جواب یہ ہے کہ درحقیقت تعریف ہے دو چیزیں مقصود ہوا کرتی ہیں (۱) شی کو دوسری تمام چیز ول سے ممتاز کرنا (۲) شی کی ذاتیات پراطلاع ، یعنی اس کی پوری ماہیت وحقیقت ، اورعرض عام ان میں سے کسی چیز کا بھی فائدہ نہیں دیتا ، اس واسطے کہ عرض عام مختلف قسم کی ماہیات کو عارض ہوتا ہے ، جس کی وجہ سے وہ امتیاز کا فائدہ نہیں در سکتا ، اور اس لیے بھی کہ عرض عام شی کی ماہیت سے خارج ہوتا ہے ، یہی وجہ ہے کہ اس سے ذاتیات پراطلاع بھی نہیں ہوگئی ، البند اعرض عام کو فصل قریب اور نہیں ہوگئی ، البند اعرض عام کو فصل قریب اور خاصہ کے ساتھ ملانے میں کوئی فائدہ نہیں ، البند وہ تعریف جو فصل قریب اور خاصہ سے مرکب ہو، تو اس میں فصل قریب کی وجہ سے تعریف کے دونوں مقاصد حاصل ہو جاتے ہیں ، امتیاز بھی عاصل ہو جاتے ہیں ، امتیاز بھی حاصل ہو جاتے ہیں ، امتیاز بھی سے بھی امتیاز حاصل ہو جاتے ہیں ، اگر چہ اس کے ساتھ بھر خاصہ ملانے کی چندال ضرورت نہیں ، اگر چہ اس سے بھی امتیاز حاصل ہو تا ہے ، اور ذاتی پراطلاع بھی ، اس لیے اس کے ساتھ بھر خاصہ ملانے کی چندال ضرورت نہیں ، اگر چہ اس

حاصل بیہ ہے کہ ذکورہ تعریف سے تعریف کے مقاصد چونکہ حاصل نہیں ہوتے ،اس لیے مناطقہ نے ان کا اعتبار نہیں کیا، نہیں کیا، نیکن اعتبار نہ کرنے کا یہ مطلب نہیں کہ ان کا کسی درجہ میں بھی اعتبار نہیں کیا، بلکہ اس کا معنی بیہ ہے کہ قسیم کے مقام میں، اور انہیں مستقل نام دینے میں ان کا اعتبار نہیں کیا، جیسا کہ دوسری تعریفات کا تقسیم میں ذکر کیا ہے، اور ہرایک کو علیحدہ علیحدہ نام دینے کسی کو حد تام ،کسی کو ناقص ....اس طرح کا اعتباران میں نہیں کیا۔

### اقسام اربعه مين طريق حصر

تعریف صرف ذاتیات ہے ہوگی پانہیں،اگر صرف ذاتیات ہے ہوتو یا تو تمام ذاتیات کے ساتھ ہوگی، یہ

صدتام ہے، چاہوہ ذاتیات جنس قریب اور نصل قریب ہوں، یا امور مساویلشی ہوں، یا تعریف بعض ذاتیات سے ہوگی، بیصدناقص ہے، چاہوہ جو ابعض جنس بعیداور نصل قریب ہویا وہ فصل ہو جو مشار کات وجود یہ یاجنسیہ سے تمیز دین ہے۔ اور اگر تعریف صرف ذاتیات سے نہ ہو، تو وہ یا تو جنس قریب اور خاصہ سے ہوگی، یہی رسم تام ہے، یا اس کے ''غیر، سے ہوگی، بیرسم ناقص ہے، یہ' غیر، ، چاہے جنس بعیداور خاصہ ہو، یا عرض عام اور فصہ ہو، یا عرض عام اور فصل ہو، یا فصل ہو، یا فصل او خاصہ ہو، یا صرف خاصہ ہو، اس وجہ حصر سے معلوم ہوگیا کہ تعریف کی وہ اقسام ، جو چار مشہور قسموں کے علاوہ ہیں، وہ ان چار میں سے کسی نہ کسی میں ضرور داخل ہیں۔

قَالَ: ويَجِبُ الإحترازُ عَنْ تعريفِ الشِّئي بِمَا يُساويْهِ فِي الْمَعرفَةِ وَالجِهَالةِ كَتعريفِ الْحَرَكَةِ بِمَالِيسَ بِسُكُونِ والزُّوجِ بِما لِيسَ بِفَرْدِو عَن تَعريفِ الشَّني بِمَا لَا يُعْرِثُ إلَّابِهِ سواءٌ كانَ بِمُوتَبِةٍ وَاحدةٍ كَما يُقالُ اَلكَيفِيَّةُ مَا بِهَا يَقَعُ المُشابَهةُ ثُمّ يُقالُ المُشَابَهةُ إِيِّفاقٌ فِي الْكَيفيةِ أَوْبِمَراتِبَ كَمَا يُقالُ اَلإِثْنانَ زَوْجُ اَوَّلِ ثُمَ يُقالُ الزُّوجُ الاَوَّلُ هُوَ الْـمُنْقَسِمُ بِمُتساوِيَيْنِ ثُمَّ يُقالُ المُتَساوِيَان هُمَا الشَّيْنان اللَّذَان لَا يَفْضُلُّ آحـ لُهُ حما عَملى الأَخرِ ثُمَّ يُقالُ الشَّينَانِ هُمَا الإثْنَانِ وَيَجِبُ أَنْ يُحْتَرَزَ عَنَ استعمالِ اَلفاظٍ غَريبَةٍ وَحْشَيَّةٍ غَيرٍ ظَاهِرةِ الدلالةِ بِالقياسِ إلى السَامِع لِكونِهِ مُفَرِّتًا لِلْغَرَضِ اورثی کی اس چیز کے ساتھ تعریف کرنے سے احتر از ضروری ہے، جومعرفت و جہالت میں ثی کے مساوی ہو، جیسے حرکت کی تعریف مالیس بسکون سے،اورزوج کی تعریف مالیس بفرد سے،اورثی کی اس چیز کے ساتھ تعریف کرنے سے احتر از ضروری ہے جومعلوم نہ ہو گراس کے ذریعہ، خواہ ایک مرتبہ کے ساتھ ہو جیسے کہا جائے کہ کیفیت وہ ہے جس کی وجہ سے مشابہت واقع ہو، پھر کہا جائے کہ مشابہت کیفیت میں متفق ہونا ہے، یا چند مراتب ہے ہوجیسے کہا جائے کہا ثنان پہلا جفت ہے، پھر کہا جائے کہ پہلا جفت وہ ہے جو دومساوی عدد پرتقسیم ہو، پھر کہا جائے کہ متساویین وہ دو چیزیں ہیں جن میں سے کوئی ایک دوسری پررائج نه جو، پهرکها جائے که هیئین وه اثنین بین، اورایسے غریب متوحش الفاظ استعال کرنے سے احتر از ضروری ہے، جوسامع کے نز دیک ظاہر اور واضح دلالت والے نہ ہوں ، کیونکہ ہیہ مقصد کوفوت کردیتا ہے۔

اَقُولُ: اَحَذَانُ يُبِيِّنَ وُجُوهَ اخْتلالِ التَعريْفِ لِيُحتَرزَ عنهَا وَهِيَ إِمَّا معنويةٌ اولفظيةٌ امَّا المعنويةُ فمنها تعريفُ الشئي بما يُسَاويهِ فِي المَعرفَةِ وَالجِهالةِ أَيْ يَكُونُ العِلْمُ بِاَحدِ هِما مَعَ الجَهْلِ بالأَخْرِ كَتعريفِ الحَركةِ بما هِمَا مَعَ الجَهْلِ بالأَخْرِ كَتعريفِ الحَركةِ بما لِيسَ بِسُكُونِ فَإِنَّهُمَا فِي المرتَبةِ الواحدةِ مِنَ العلمِ وَالجَهلِ فَمَنْ عَلِمَ اَحَدَهما عَلِم الأَخْرو مَن جَهِلَ احدَهُما جَهِلَ الْأَخْرُو المُعرِّفُ أَنْ يكونَ أَقْدَمَ لِآنَ مَعْرِفَةَ الْمُعَرِّفِ الْاحْرُو مَن جَهِلَ احدَهُما جَهِلَ الْأَخْرُو المُعرِّفُ أَنْ يكونَ أَقْدَمَ لِآنَ مَعْرِفَةَ الْمُعَرِّفِ

عِلةٌ لِمَعْرِفةِ المُعَرَّفِ وَالعِلةُ مَقَدَّمةٌ على المَعلولِ وَمنهَا تعريفُ الشني بِمَا يَتوقَّفُ مَعرِفَتُ عليهِ إِمَّا بِمَراتِبَ وَيُسَمَّى دَوْرًا مُصَرَّحًا وإمَّا بِمَراتِبَ وَيُسَمِّى دَوْرًا مُصَرَّحًا وإمَّا بِمَراتِبَ ويُسمِّى دَوْرًا مُصَرَّحًا وإمَّا بِمَراتِبَ ويُسمِّى دَوْرًا مُصَمَّرً اوَ مِنَا لَهُمَا في الكتابِ ظاهِرٌ وَامَّا الْاَغلاطُ اللفظيةُ فإنَّما يُتصوَّرُ إِذَا حَاوَلَ الإنسانُ التَعْرِيفِ الفَعْرِبة غَيرَ ظاهرةِ الدلالةِ بالنسبةِ الىٰ ذلكَ الْغيرِ فَيفُوتُ غَرَضُ التعريفِ كَاستُعمالِ الآلفاظِ العَريبَةِ المَحْشَةِ مِثْلُ أَن يُقالَ النَّارُ السُطُقُسِّ فَوْقَ الاسْطُقُسَاتِ وَكَاستَعمالِ الآلفاظِ المَحْرِبةِ المَحْرَبِيةِ فِانَّ العَالِبَ متبادرةً المَعَانِي الحقيقيةُ إلى الفَهِمِ وكاستعمالِ الآلفاظِ المُشتركةِ فَإِنَّ الإشتِواكَ مُنْ لِلسَّامِ عِلْمُ المَعْنَى المَقْصُ نَعَمْ لَو كَان للسَّامِ عِلْمُ المُشتركةِ قَانَ الإشتِواكَ قَرِينةٌ دالةٌ على المُوادِ جَازاستعمالُهَا فيهِ الاَلْفاظِ الوَحْشَيّةِ وَكَان هُناكَ قَرِينةٌ دالةٌ على المُوادِ جَازاستعمالُها فيهِ

اقول: ماتن تعریف کی کمزوریاں اور خرابیاں بیان کرنے گئے ہیں، تاکدان سے احتر از کیا جائے ، اور وہ یا معنوی ہیں یا لفظی ، بہر حال معنوی پس اس میں (ایک بیہ ہے کہ) شی کی تعریف اس کے ساتھ ہو، اور معرفت و جہالت میں شی کے مساوی ہو یعنی ان میں سے ایک کاعلم دوسر ہے کے علم کے ساتھ ہو، اور ایک کاجہل دوسر ہے کے جہل کے ساتھ ہو، چیے حرکت کی تعریف مالیس بسکون سے، کیونکہ یہ دونوں ایک کا جہل دوسر کی طرح میں ہیں، یہی وجہ ہے کہ جوایک جانتا ہو، وہ دوسر کی فرح سے ہی ناواقف ہو، وہ دوسر کی شاخت معرف بالکسر کا معرف بالکسر کا شاخت معرف بالکسر کی شاخت معرف بالکسر کی شاخت معرف بالکتح کی شاخت کی علت ہے، اور علت معلول پر مقدم ہواکرتی ہے۔

اوران (معنوی خرابیوں) میں سے ثی کی تعریف اس کے ساتھ کرنا ہے جس کی معرفت خودای ثی پر موقوف ہوخواہ ایک درجہ کا تو قف ہوجس کو دور مصرح کہتے ہیں، یا چند مراتب سے ہوجس کو دور مضمر کہتے ہیں، اوران کی مثال کتاب (متن) میں ظاہر ہے، اور لفظی اغلاط اس وقت متصور ہوتی ہیں جب انسان دوسرے کے لیے تعریف کا ارادہ کرے، اور وہ اس طرح کی تعریف میں ایسے غریب الفاظ استعال کرے جواس دوسرے کے لحاظ سے ظاہر دلالت نہ ہوں، پس تعریف کا مقصد فوت ہوجائے گا، جیسے غریب اور وحثی الفاظ استعال کرنا، مثلا یوں کہنا کہ الناراسطقس فوق الاسطقسات، اور جیسے بجازی الفاظ استعال کرنا، کونکہ اشتراک معنی مقصودی کے بیجھنے ہیں خلل انداز ہوتا ہے، ہاں اگر سامع کو وحثی الفاظ کاعلم ہو، یا دہاں مراد پردلالت کرنے والاکوئی قرینہ ہوتو پھر تعریف میں ان کا استعال جائز ہے۔

#### تعريف كي وجوها ختلال

ماتن وشارح ان اشیاءاورصورتوں کوذکر کررہے ہیں، جن سے کسی بھی ٹی کی تعریف اور شناخت کرانے کے وقت احتر از ضروری ہوتا ہے، اگران کالحاظ نہ کیا جائے تو پھر تیف کا کوئی فائدہ رونمانہیں ہوتا، اس لیے تعریف کو مفید بنانے کے لیے پیضروری ہے کہ اس کی وجوہ اختلال اور خرابی کی صورتیں دوطرح کی ہیں(۱) معنوی)(۲) لفظی۔

#### معنی کے لحاظ سے اختلال کی دوصور تیں ذکر کی ہیں:

(۱) شی کی تعریف اس چیز سے کی جائے ، جومعرفت و جہالت میں اس ٹی کے مساوی یعنی اگر ایک کاعلم ہو، تو دوسری کا بھی علم ہو، تو دوسری کا بھی علم ہو، اور اگر ایک سے جائل ہو، نو دوسری سے بھی جائل ہو، جیسے حرکت کی تعریف مالیس بسکون (جو ساکن نہ ہو) سے کی جائے ، حرکت وسکون دونوں ، علم وجہل کے لحاظ سے ایک مرتبہ میں جیس کہ جے ایک کاعلم ہوگا، اسے دوسر سے کا بھی علم ہوگا ، اور جو ایک سے جائل ہوگا ، وہ دوسر سے سے بھی جائل ہوگا ، یا زوج یعنی جفت کی تعریف لیس بفرد (جومفر دنہ ہو) سے کی جائے ، ریبھی درست نہیں ، کیونکہ زوج اور فر دیعنی جفت اور طاق ، علم وجہل کے لحاظ سے ایک مرتبہ میں ہیں۔

معرف بالکسر جب معرف بالفتح کے ساتھ معرفت و جہالت میں مساوی ہوتو پھر اس سے تعریف کرتا درست نہیں اس لیے کہ معرف بالکسر کا معرف بالفتح سے مقدم ہونا ضروری ہے، کیونکہ معرف بالکسر کی معرف ، معرف بالفتح کی معرفت کے لیے علت ہوتی ہے، اورعلت اپنے معلول پر مقدم ہوتی ہے، اس لیے معرف بالکسر کی معرفت معرف بالفتح کی معرفت سے مقدم ہوگی ، جبکہ تعریف بالمساوی کی صورت میں معرف بسر اور معرف بالفتح کی معرفت ایک ساتھ ہوگی ، جوفلا ف اصل ہے، اور معرف بالفتح کا علم اپنے آپ سے پہلے ہونالا زم آئے گا، جومتح نہیں ہے۔ ایک ساتھ ہوتی کی تعریف ایے مفہوم سے کی جائے ، جس کی معرفت خودای ثی پر موقوف ہو، چا ہے ایک مرتب کے ساتھ موقوف ہو، چا ہے ایک مرتب کے ساتھ موقوف ہو، چا ہے ایک مرتب کے ساتھ مشاق ہو نے کو کہتے ہیں ، اس کو دور معرب کہا جا تا ہے، یا چند مراتب کے ساتھ مشاق ہو نے کو کہتے ہیں ، اس کو دور معرب کہا جا تا ہے، یا چند مراتب کے ساتھ موقوف ہو جائے ، اور پھر کہا جا تا ہے کہ نہا جا تا ہے، یا چند مرات بیں ہوجائے ، اور پھر کہا جا تا ہے کہ بہا جا تا ہے، یا چند مرات بیں ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ تبلا بھت وہ ہے جودو مساوی عدد پر تقسیم ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ تبلا بھت وہ ہے جودو مساوی عدد پر تقسیم ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ بہلا بھت وہ ہے جودو مساوی عدد پر تقسیم ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ تبلا بھت وہ ہے جودو مساوی عدد پر تقسیم ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ تبلا بھت وہ ہے جودو مساوی عدد پر تقسیم ہوجائے ، اور پھر کہا جائے کہ تبلا بھت ہوں کہ تبل کی مزید تفسیل ''قسور وقعد این کی تعریف ایس کے متحد گذریکی ہے۔ اس کی مزید تفسیل ''قسور وقعد این کی تحریف ہو گئا ہے۔ اس کی مزید تفسیل ' تفسور وقعد این کی تحریف ہے۔ اس کی مزید تفسیل کے تبل کی تحریف ہے۔

#### تعريف ميں لفظى اغلاط

جب کوئی انسان دوسرے کے سامنے کسی چیز کی تعریف اور شناخت کراتا ہے تو بعض دفعہ اس میں ایسے غریب الفاظ استعمال کئے جاتے ہیں، جن سے سامع مانوں نہیں ہوتا اور وہ الفاظ بھی واضح دلالت کرنے والانہیں ہوتے تو اس وقت تعریف کا کوئی فائدہ نظر نہیں آتا، اس کی غرض فوت ہوجاتی ہے، مثال کے طور پر شارح نے تین قتم کے الفاظ ذکر کئے ہیں:

- (۱) ایسے خریب الفاظ استعال کئے جائیں، جووحثی ہیں، جن کا استعال معروف ومشہور نہیں، جن سے طبیعت کو تعفر ہو، یہ درست نہیں، جیسے النار اسطقس فوق الاسطقسات (آگ تمام عناصر سے اوپر ایک عضر ہے) دراصل عناصر چار ہیں پانی، مٹی، ہوا، اور ان سب کے اوپر آگ ہے، ان سب کے مجموعے یعنی حیوانات، نباتات اور جمادات کوموالید تلائد کہتے ہیں۔
- (۲) تعریف میں مجازی الفاظ استعال کئے جائیں، یہ بھی غلطی ہے، کیونکہ سامع کا ذہن ان سے حقیقی معانی کی طرف چلا جاتا ہے، جس سے تعریف کے بیجھنے جلل واقع ہوسکتا ہے جس سے تعریف کی غرض فوت ہو جائے گی۔
- (س) تعریف میں مشترک الفاظ استعال کرتا بھی درست نہیں ہے، کیونکہ اس سے اصل معنی کے بیجھنے میں خلل واقع ہوتا ہے۔

یہ ذہن میں رہے کہ مذکورہ امور تعریف میں اس وقت غلطی کا درجہ رکھتے ہیں جب سامع الفاظ غریبہ، یا وحشیہ یا مجازیہ سے ناواقف ہو،اور نہ ہی مشترک الفاظ میں سے سی معین معنی پردلالت کا کوئی قرینہ ہو، کیکن اگر مخاطب ان سے آشنا ہے، انہیں مجھتا اور جانتا ہے، یا وہاں کوئی ایسا قرینہ اور علامت ہوجس سے معنی مقصود تک رسائی ہو سکے تو پھران امور میں سے کسی کو بھی تعریف میں ذکر کیا جاسکتا ہے، کوئی قباحت اور حرج نہیں ہے۔

قَالَ: ٱلْمَقَالَةُ الثَّانِيةُ فِي القَصَايَا وَاحْكَامِهَا وَفِيهَا مقدمةٌ وثلثةُ فصولٍ أَمَّا المُقدِّمةُ فَفِي تَعْرِيفِ القَضِيَّةِ وَاقْسَامِهَا الْأُولِيّةِ الْقَضِيَّةُ قَولٌ يَصِحّ اَنْ يُقَالَ لِقَائِلِهِ إِنَّه صَادقٌ فِيه أَوْكَاذِبٌ وَهِيَ حَمْلِيةٌ انِ انْحَلَّتْ بِطَرَفَيْهَا الى مُفْرَدَينِ كَقُولِكَ زَيدٌ عَالِمٌ وَزَيدٌ لَيْسَ بِعَالِم وَشَرْطيّةٌ انْ لَمْ تَنْحَلَّ

دوسرا مقالہ تضایا اور ان کے احکام میں ہے، اس میں ایک مقدمہ اور تین نصلیں ہیں، مقدمہ تضیہ کی تعریف اور ان کے احکام میں ہے، اس میں ایک مقدمہ اور تین نصلیں ہیں، مقدمہ تضیہ وہ تول ہے جس کے قائل کے بارے میں یہ کہنا درست ہو کہ وہ اس میں سپاہے یا جھوٹا، اور وہ (تضیہ ) حمیلہ ہے آگر اپنے طرفین سے دومفردوں کی طرف کھل جائے، جیسے آپ کا قول: زید عالم، اور زیدلیس بعالم، اور (وہ تضیہ) شرطیہ ہے آگر (دومفردوں کی طرف) نہ کھلے۔

أَقُولُ: لَسَمًا فَوَعَ عَنْ مَبَاحِثِ قُولِ الشَّارِحِ شَوَعَ فِي بَيانِ مَباحِثِ الْحُجَّةِ وَلَمَّا تَوَقَّفَ معرفتها على معرفة القضايا وأحكامها وضع المقالة الثانية لبيان ذلك وَرَتَّبَها على متقدمة وثلثة فصول أمّا المقدمة ففي تعريفِ القضيةِ وأقْسَامِها الْأَوَّلِيَّةِ أَي الحاصلةُ بحسب القسمةِ الاوليّة فانّ القضيةَ تَنْقَسِمُ أوَّلًا الى الحمليةَ والشرطيةِ ثمَّ الحمليةُ تَنْقَسِمُ الى صروريةِ ولا صروريّةِ مثلًا والشرطيّةُ الى لزوميةِ واتفاقيةِ واقسامُ الحملية والشرطية هي اقسامُ القضيّةِ الاأنّها ليستُ باقسام أوّليّةٍ لها بل اقسامٌ ثانويةٌ وانَّمَا تَنْقَسِمُ القَضِيةُ اليها ثانيًا بواسطةِ أنَّ الحمليةُ والشرطيةَ تنقسمان اليها فالغرضُ من وضع المقدمةِ ذكرُ الاقسام الأوَّلِيَّةِ أي أقسامُ القضيةِ بالذاتِ لا أقسامُ اقسامِها فالقضيَّةُ قولٌ يبصبح أن يقال لقائله أنَّه صادقٌ فيه أو كاذبٌ فالقولُ وهو اللفظُ السركبُ في القضيةِ الملفوظةِ أوالمفهوم العقلي المركب في القضيةِ المعقولة جنس يشتمل الاقوال التامة والناقصة وقوله يَصِح أن يقال لقائله أنَّه صادقٌ فيه أوْ كاذبٌ فصلٌ يُخرِجُ الاقوالَ الساقصةَ والإنشانَاتِ كلُّها مِن الأمر والنهى والاستفِهام وغيرها وهي اما حملية أوشرطية لأنّها امّا أن تَنْحَلُّ بطَرَفَيْهَا ألى مفردين أوْلَم تَنْبَحَلُّ وطَرَفَ القَصِيةِ هما المحكومُ عليه والمحكومُ به ومعنى انحلالِها أن تحددف الادواتُ الدالةُ على ارتباطِ احدِهما بالآخرَ فاذَاحَذَ فْنَا من القضيةِ ما يدلُّ عَـلَى الأرتباط الحكمي فان كان طَرَفَاها مُفْرَ دَيْنِ فهي حمليةٌ امّا موجبةٌ إنْ حُكِمَ فيها بِأَنَّ أَحَـدَ هـما هـو الآخرُ كقولنا زيدٌ هو عالمٌ وإمَّا سَالِبَةٌ أن حُكِمَ فيها لأن احدَهما لينس هو الآخر كقولنا زيدٌ ليس هو بعالم فاذاحَذَ فْنَا لفظةَ هو الدالةَ على النسبةِ الايجابية من القضيهِ الأولى وليس هو الدلالةُ على النسبيةِ السلبيةِ من القضيةِ الثانيةِ بقبي زيلًا وعالمٌ وهما مفردان وان لم يكنُ طرفاها مفردَيْن فهي شرطيةٌ كقولِنَا ان ^ كبانيتِ الشبمسُ طبالعةً في انبها رُموجودٌ و اما ان يكون هذا العددُ زوجًا أوفردًا فإنّه اذاح ففنا ادواتِ الاتِّصَالِ وهي كلمة إنْ وَالْفَاءِ بَقِيَ الشمسُ طالعة والنهارُموجودٌ وهمما ليسبا بممفردين وكذلك اذاحذفنا ادواتِ العناِدوهي امّا وَأَوْ بقي هذالعددُ زوجٌ وهـ ذاالعددُ فِردٌ وهما ايضًا ليسا بمفردين فان قلتَ قولُنا الحيوانُ الناطقُ يَنْتَقِلُ بِنَقْلِ قدميه وقولنا زيدٌ عالمٌ يُضادّه زيدٌ ليس بعالم وقولُنا الشمسُ طالعةٌ يلزمه النهارُ موجودٌ حسملياتٌ مع أنّ اطرافَها ليستُ بمفرداتِ فَانْتَقَصَ التعريفان طردًاوَعكسًا فعقول المرادُ بالمفردِامًا المفردُ بالفعل أو المفردُ بالقوّةِ وهو الذي يُمكن أن يُعَبَّرَ عنه بلفظ مفرد والاطراف في القضايا المذكورة وان لم تكنُّ مفرداتٍ بالفعلِ الَّاأَنَّهُ

يُمكن أن يُعَبَّرَ عنها بالفاظِ مفردةٍ واقلُها أن يقال هذا ذاك أوْ هو هو أو الموضوعُ محمولٌ الى غيرِ ذلك بخلافِ الشرطياتِ فانه لايمكنُ أن يُعَبَّرَ عن اطرافِها بالفاظِ مفردةٍ فلا يقال فيها هذه القضيةُ تلك القضيةُ بل يُقال ان تحققَ هذه القضيةُ تحققَ منه القضيةُ وهي ليستُ بالفاظِ تلك القضيةُ وامّا ان تحققَ هذه القضيةُ أوْ تحقَّقَ تلك القضيةُ وهي ليستُ بالفاظِ مفردةٍ نعم بقي ههنا شئى وهو أنّ الشرطية كما فُسَرَث قضيةٌ اذا حَلَّلنَا هَا لايكونُ طوفها مفردينِ ولا خفاءَ في امكانِ أن يُعَبَّرَعن طوفيها بعد التحليلِ بمفردينِ واقلُهُ أن يقال هذا ملزومٌ لذلك وذلك معاندٌ لذلك فلوكان المرادُ بالمفردِاما المفردُ بالشعريفِ ويقال المحكومُ عليه وبه في القضيةِ فالأوْلى أن يُحُذَف قيدُالانحلالِ عن التعريفِ ويقال الممحكومُ عليه وبه في القضيةِ انكان مفردينِ شُمِّيتُ حمليةً والافشيخُ في الشفاءِ وقيل صوابُه أنْ يقال القضيةُ ان انْحَلَّتُ الى قضيتينِ فهي شرطيةٌ والا فحمليةٌ لنَلا يَرِدَ عليه مثلُ قولِنا زيدٌ القضيةُ ان انْحَلَّتُ الى قضيتينِ فهي شرطيةٌ والا فحمليةٌ لنَلا يَرِدَ عليه مثلُ قولِنا زيدٌ المس بصوابِ من وجهينِ أمّا أولاً فَلُورُودِ بعضِ النقوضِ المذكورةِ عليه و أمّا ثانيًا ليس بصوابٍ من وجهينٍ أمّا أولاً فَلُورُودِ بعضِ النقوضِ المذكورةِ عليه و أمّا ثانيًا فيلاً انحلالَ القضيةِ الى مَا مِنُهُ تَرُكِيبُها.

والشرطية لاتتركب من قضيتين فان ادواتِ الشرطِ والعنادِ الحُرَجَتُ اطرافَها عن ان يكون قضا يها الآترَى أن اذا قبلنا الشمسُ طالعة كانت قضية محتملة للصدقِ والكدبِ ثم اذا أوْرَدْنَا أداة الشرطِ عليه وقلنا ان كانتِ الشمسُ طالعة خَرَجَ عن أن يكون قضية يحتمل الصدق والكذب نعم ربما يقال في هذا الفنِ إنّ الشرطية مركبة من قضيتينِ تجوّزاً من حيث أن طَرَفَيْهَا اذا اعْتُبِرَ فيهما الحكمُ كانا قضيتينِ والافهما ليساقضيتين لاعند التركيب ولاعند التحليل

اقول: جب ماتن قول شارح کی مباحث سے فارخ ہو چکے قواب جبت کی مباحث شروع کررہے ہیں، اور چونکہ ججت کی معرفت قضایا اور ان کے احکام کی معرفت پر موقوف ہے، اس لیے دوسرے مقالہ کواس کے بیان کے لیے مقرر کیا ہے، اور اس کوایک مقدمہ اور تین فسلوں پر مرتب کیا ہے۔

بہر حال مقدمہ پس وہ قضیہ کی تعریف اور اس کی اقسام اولیہ یعنی بہلی تقسیم سے حاصل ہونے والی اقسام میں ہے، کیونکہ قضیہ اولا تحمیلہ اور شرطیہ کی طرف منقسم ہوتا ہے، پھر تمیلہ ، ضرور بیاور لاضرون یہ کی طرف منقسم ہوتا ہے، ویا نچے تملیہ اور سرطیہ کی اقسام بھی (دراصل) قضیہ بی کی اقسام بیں محربیا قسام اولینہیں بلکہ اقسام تا نویہ بیں، یعنی قضیہ ان کی طرف ثانیا

منقسم ہوتا ہے بایں واسطہ کے تملیہ اور شرطیہ ان کی طرف منقسم ہوتے ہیں، تو مقدمہ کی وضع سے قضیہ کی اقسام اولیہ لینی اس کی بالذات اقسام کاذکر کرنامقصود ہے نہ کہ قضیہ کی اقسام کی اقسام کاذکر۔

تضیہ وہ تول ہے جس کے قائل کے بارے میں یہ کہنا درست ہو کہ وہ اس میں سچایا جموٹا ہے، پس لفظ قول،اور وہ تضییر ملفوظہ میں مرکب لفظ اور تضیہ متقولہ میں منہوم عقلی مرکب ہے، جنس ہے، جواقوال تامہ اور ناقصہ سب کوشامل ہے،اور' دیقیح ان یقال لقا کلہ انہ صادق فیہ او کا ذب، قصل کے درجہ میں ہے، جو اقوال ناقصہ اور تمام انشاءات امرنہی اور استفہام وغیرہ کو نکال دیتا ہے۔

اورقضیة تملیہ ہے یا شرطیہ کیونکہ یا تو وہ اپنے طرفین کے اعتبار ہے دومفردوں کی طرف کھلے گایا نہ کھلے گا،
اورقضیہ کی طرفین محکوم علیہ اورتحکوم ہہ ہیں، اورقضیے کے انحلال کا مطلب ہیہ ہے کہ ان ادوات کو حذف کر
دیا جائے ، جوان میں سے ایک دوسر ہے کے ساتھ ارتباط پر دال ہوں، تو جب ہم قضیہ سے اس ادات کو
حذف کردیں جوارتباط کم کی پر دلالت کرتا ہے، پھراس کے طرفین دومفر دہوں، تو وہ تملیہ ہے، یا تو موجہ
اگر اس میں اس بات کا تھم کیا گیا ہو کہ ان میں سے ایک دوسر اہم، جیسے زید ہو عالم، یاسالبہ اگر اس میں
اس بات کا تھم کیا گیا ہو کہ ان میں سے ایک ' دوسرا، نہیں ہے، جیسے زید لیس ہو بعالم ، کیونکہ جب ہم
بہلے قضیہ سے لفظ '' ہو، کو حذف کر دیں ، جونبست ایجا ہیہ پر دلالت کرتا ہے، اور دوسر ہے قضیہ سے لفظ
دونوں مفرد ہیں، اور اگر اس کے طرفین دومفر دنہ ہوں تو وہ شرطیہ ہے جیسے ان کا خت اشمس طالعة فا لنہار
موجود ، اور اما ان یکون ہذا العد دوز و جا اوفر دا کیونکہ جب ہم ادوات انصال کو حذف کر دیں ، اور وہ کلمہ
د''ان ، ، اور '' فاء ، ، ہے، تو باتی اشمس طالعت اور النہار موجود رہ جا تا ہے ، اور یہ جب میں ، اس طرح
جب ہم نے ادوات عناد کو حذف کر دیا ، تو باتی ہذا العد دز و تی اور مغر العد و فر درہ جا تا ہے ، اور یہ کی مفرد

اگرآپ کہیں کہ الحیو ان الناطق بنتھل بنقل قدمیہ، اور زیدعالم بینادہ زیدلیس بعالم، اور الشمس طالعة یلز مدانھار موجود، بیسب جملیات ہیں، جبکہ ان کے اطراف مفرونہیں ہیں، تو دونوں تعریفیں طردا بھی ٹوٹ گئیں اور عکسا بھی؟

تو ہم کہیں گے کہ' مفرد، سے مراد مفرد بالفعل یا مفرد بالقوہ ہے، اور مفرد بالقوہ وہ ہے، جس کومفر دالفاظ کے ساتھ تعبیر کیا جاسکے، اور فہ کورہ قضایا میں اطراف اگر چہ بالفعل مفرد نہیں ہیں لیکن ان کومفر دالفاظ کے ساتھ تعبیر کیا جاسکتا ہے، اور کم از کم یوں کہا جاسکتا ہے بذاذالک، یا ہو ہو، یا المرضوع محمول وغیرہ، بخلاف شرطیات کے، کیونکہ ان کی تعبیر مفردالفاظ کے ساتھ نہیں کی جاسکتی، چنانچہ یوں نہیں کہہ سکتے ہذہ القضیہ تلک القضیہ، بلکہ یوں کہا جائے گا ان تحقق ہذہ القضیہ تلک القضیہ، اور اما ان تحقق ہذہ

#### القضيه اوتحقق تلك القضيه ،اوربيمفردالفاظ بيس\_

ہاں یہاں ایک بات رہ جاتی ہے اور وہ یہ کہ شرطیہ تغییر سابق کے مطابق وہ قضیہ ہے کہ جب ہم اس کا انحلال کریں تو اس کے طرفین مفرد نہ ہوں ، اور اس امکان میں کوئی خفا نہیں کہ تحلیل کے بعد شرطیہ کے طرفین کو دومفردوں سے تعبیر کیا جاسکتا ہے، کم از کم یوں کہا جاسکتا ہے ہذا ملزوم لذلک ، اور ذلک معاند لذلک ، لہذا اگر مفرد سے مرادمفرد بالفعل یا بالقوہ ہوتو شرطیہ جملیہ کے تحت داخل ہو جائے گا ، اس لیے بہتر یہ ہے کہ تعریف سے ''انحلال ، ، کی قید کو حذف کر دیا جائے اور یوں کہا جائے کہ قضیہ میں اگر محکوم بدونوں مفرد ہوں ، تو قضیہ کو حملیہ کہا جائے گا ، ورنہ شرطیہ ، بہی اس کے مطابق ہے جے شیخ علیہ اور کھی ذکر کیا ہے۔

کہا گیا ہے کہ درست تعریف سے ہے کہ یوں کہا جائے کہا گر قضید دو قضیوں کی طرف کھلے تو وہ شرطیہ ہے،
ور نہ جملیہ ہے، تا کہ زیدا بوہ قائم جیسے قضیوں سے اعتراض وار دنہ ہو، کیونکہ سے جملیہ ہے حالا نکہ وہ مفردین
کی طرف مخل نہیں ہے، اس لیے کہ اس میں محکوم بہ قضیہ ہے، اور بیدو وجہ سے درست نہیں ہے، اولا اس
لیے کہ فدکورہ بعض نقض اس پر بھی وار دہوتے ہیں، اور ثانیا اس لیے کہ قضیہ کا انحلال اس کی طرف ہوتا
ہے، جس سے وہ مرکب ہو، اور شرطیہ دو قضیوں سے مرکب نہیں ہوتا، کیونکہ شرط وعناد کے ادوات اس
کے اطراف کو قضایا ہونے سے نکال دیتے ہیں۔

کیا آپ دی کھتے نہیں کہ جب ہم الشمس طالعۃ کہیں تو یہ تضیہ ہے، جوصد ق وکذب کا احتمال رکھتا ہے، پھر جب ہم الشمس طالعۃ کہیں تو یہ تضیہ ہونے سے نکل گیا جب ہم نے اس پرادات شرط داخل کر کے بول کہا کہاں کا نت الشمس طالعۃ تو یہ تضیہ ہونے سے نکل گیا جو محمل صدق و کذب ہو، ہاں بعض اوقات اس فن میں یہ کہا جاتا ہے کہ شرطیہ دوقضیے ہوں گے، ورنہ تو وہ دوقضے ہوں گے، ورنہ تو وہ دوقضے ہوں گے، ورنہ تو وہ دوقضے نہیں ہیں نہ ترکیب کے وقت اورنہ خلیل کے وقت۔

#### دوسرامقالہ قضایا اوران کے احکام کے بیان میں

قول شارح اوراس کی مباحث سے فراغت کے بعد ججت اوراس کی مباحث کا بیان شروع کررہے ہیں،
اور چونکہ ججت کی مباحث کی شناخت، قضایا اوران کے احکام کے بیان پرموقوف ہے، اس لیے مقالہ ثانیہ سے قضایا
اوران کے احکام کو بیان کررہے ہیں، احکام سے چار چیزیں مراد ہیں: نقیض بھی نقیض بھی مستوی اور متلاز مات،
اس مقالہ کو ایک مقدمہ اور تین فعملوں پر مرتب کیا ہے، مقدمہ قضیہ کی تعریف اور اس کی اقسام اولیہ ہیں ہے یعنی وہ
اقسام جو قضیہ کی بالذات اور بلاواسطہ ہیں نہ کہ اقسام الاقسام، چنانچہ قضیہ بالذات حملیہ اور شرطیہ کی طرف مقسم ہوتا
ہے، یہ اس کی اقسام اولیہ ہیں، پھر حملیہ کی دو تسمیں ہیں ضروریہ، نیر ضروریہ، اسی طرح شرطیہ کی دو تسمیں ہیں خروریہ، نیر ضروریہ، اسی طرح شرطیہ کی دو تسمیں ہیں لزومیہ،

ا تفاقیہ .....کن بیسب قضید کی ثانوی اقسام ہیں جن میں حملیہ یا شرطیہ کا واسطہ کارفر ماہے جبکہ اس مقدمہ میں اصلا اقسام اولیہ کا ذکر مقصود ہے، ہاں کہیں همنا اس قسم کا ذکر بھی ہوسکتا ہے، جس کا تعلق اقسام ثانویہ سے ہو۔

#### ''قضيه''کاتعریف

القضية: قول يصح ان يقال لقائله انه صادق فيه او كاذب

قضیہ وہ تول ہے جس کے کہنے والے کے بارے میں یہ کہنا سی ہوکہ وہ اس میں سی ہے ہے یا جھوٹا ،اس تعریف میں افظان تول ،، جنس ہے جو تضایا ملفوظہ اور میں لفظان تول ،، عام بھی ہے جو تضایا ملفوظہ اور معنی لفظان تول ،، عام بھی ہے جو تضایا ملفوظہ اور معقولہ سب کوشا مل ہے، اگر تضیہ لفظیہ ہوتو تول سے لفظ مرکب اور تضیہ معقولہ ہوتو اس سے مفہوم عقلی مرکب مرا دہوتا ہے، اور یصح ان یقال ....فصل کے درجہ میں ہے، جس سے اقول ناقصہ اور تمام انشاء ات امر، نہی اور استفہام وغیرہ خارج ہوگئے، اس طرح اس سے مجنون ، نائم اور کلام اطفال نکل گیا، کیونکہ ان کے کلام کا اعتبار نہیں کیا جا تا اور نہ بی اسے کلام شار کیا جا تا ہے عرف ۔

معترض کہتا ہے کہ تضیہ کی مشہور تعریف تو اس طرح ہے: القضیۃ قول تحتمل الصدق والکذب، کہ تضیہ وہ قول ہے، جوصدق و کذب کا احتمال رکھے، اس تعریف میں اس صدق و کذب کا اعتبار ہے، جو تضیہ کی صفت ہے، اور ماتن نے اس تعریف سے ہٹ کراس صدق و کذب کا اعتبار کیا ہے، جو متعلم کی صفت ہے، حالا نکہ ثی کی تعریف میں خود شی کے حال کا اعتبار کرنا اولی ہوتا ہے بنسبت اس کے کہ اس کے متعلق کے حال کا اعتبار کیا جائے، نیز ماتن کی تعریف کے مقابلے میں تعریف مشہور مختفر بھی ہے، پھر آخراس سے کیوں عدول کیا؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ تعریف مشہور پرلزوم دور کا اعتراض واقع ہوتا ہے، وہ اس طرح کہ تضیہ میں صدق و کذب کامعنی بیہ ہے کہ'' خبرواقع کے مطابق ہویا مطابق نہ ہو،،اور خبرو قضیہ دونوں مترادف ہیں، تو اب اگر قضیہ کی تعریف میں صدق وکذب کولیا جائے ، تو خبرو قضیہ،صدق و کذب پر،اورصدق و کذب ، خبروقضیہ پرموقوف ہوں گے، اور یہی دور ہے،اس اعتراض سے بیچنے کے لیے ماتن نے تعریف مشہور سے عدول فرمایا۔

# قضيه كى اقسام

قضيه كى ابتدائى دوسميس بين:

(۱) حملیه: بیده و قضیه ہے جس کے طرفین لیعن محکوم علیه اور محکوم به دومفر دوں کی طرف تھلیں۔

انحلال کامطلب بیہ ہے کہ وہ ادوات جوطرفین کوآپس میں مرجبط کرتے ہیں ،اورایک کو دوسرے کے ساتھ ملاتے ہیں ،ان کواگر حذف کر دیا جائے ،تو پھراس کے طرفین دونوں مفر دہوں تو وہ قضیے حملیہ ہے۔

پھر پیملیہ موجبہ ہوگا یا سالبہ، اس لیے کہ اگر طرفین ایک ہی تھم میں متحد ہوں، یعنی جو تھم ایک کا ہو، وہی

دوسرے کا بھی ہو، تو اس کوتملیہ موجہ کہتے ہیں، جیسے زیدھوعالم ،اس میں ' ہو، جنمیر ربط کے لیے ہے، اگراسے حذف کردیا جائے تو باقی صرف دومفر دلینی زیداور عالم رہ جاتے ہیں، اور اگر طرفین میں سے ایک کا تھم دوسرے کا نہ ہوتو وہ حملیہ سالبہ ہے، جیسے زیدلیس ہو بہا ہے، حملیہ سالبہ ہے دلالت کرتا ہے، اسے جب حذف کردیا جائے تو باقی صرف دومفر دلینی زیداور عالم رہ جاتے ہیں۔

(۲) شرطيد: بيه وه قضيه بجس كي طرفين دومفردول كي طرف نه كليس، جيسے ان كانت الحمس طالعة فالنما موجود اس قضيد سے ادوات اتصال بيني ان شرطيد اور فاء كوگراديا جائے تو الشمس طالعة اورالنمار موجود باتى ره جاتے بيں، اور بيد چونكه مفرد نبيس، اس ليے بيشرطيد ہے جمليہ نبيس، اس طرح منفصله كي مثال جيسے اماان يكون حذ العدوز و جا اور حذ العدوز و جا العدوز و جا اور حذ العدوز و جا دوات عنادوانفصال بيني "اما، اور" او، ، كوحذ ف كرديا جائے تو باتى حذ العدوز و ج اور حذ العدوفرد، ره جاتے بيں، اور بيمى چونكه مفرونيس، اس ليے بيشرطيد ہے نه كيمليد -

معترض کہتا ہے کہ تملیہ کی تعریف اپنے افراد کو جامع نہیں اور شرطیہ کی تعریف غیر کے دخول سے مانع نہیں، اس لیے کہ الحیو ان الناطق بیٹ قل بنقل قد میہ .......... یہ تضایا سب دراصل حملیہ ہیں، لیکن ان کے اطراف مفرد نہیں، بلکہ مرکب ہیں، جبکہ حملیہ کی تعریف ان پرصادق ہی نہیں آرہی کیونکہ ان کے اطراف مفردات کی طرف نہیں کھل رہے، پھرتو ان کوشر طیہ ہونا چاہئے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ مفرد سے مرادیا تو مفرد بالفعل ہے یا بالقوہ ، بالقوہ کا مطلب میہ ہے کہ اس کومفرد الفاظ سے تعبیر کر تاممکن ہو، اور ان ندکورہ قضایا کے اطراف کومفرد سے تعبیر کیا جاسکتا ہے، کم از کم یوں کہہ سکتے ہیں کہ حذاذاک، یا عوصو، یا الموضوع محول .....گویا ان قضایا پرحملیہ کی تعریف صادق ہے لہذا رچملیہ ہی ہیں۔

البتہ قضایا شرطیہ کے اطراف کی تعبیر مفرادت سے نہیں کی جاسکتی چنا نچہ ان کانت الفنس طالعۃ فالنحار موجود کی تعبیر حذہ الفضیہ تلک القضیہ سے نہیں کی جاسکتی ، بعنی الی تعبیر جس سے کہ شرطیت اورا تصال کے معنی حاصل ہوتے ہوں ، بنہیں ہوسکتی ، بلکہ شرطیہ مصلہ میں کم سے کم تعبیر یہ ہوگی ان تحقق حذہ القضیہ اور شرطیہ منفصلہ کی کم از کم تعبیر اما ان تحقق حذہ القضیہ اوتحقق تلک القضیہ ہوگی ، اس تعبیر میں بھی طرفین مفرونہیں ہیں ، بلکہ مرکب ہیں ، لہذا یہ شرطیہ ہوں گے ، تو معلوم ہوا کے تملیہ کی تعریف جامع اور شرطیہ کی مانع ہے۔

نعم ...... تغییر سابق کے مطابق قضیہ شرطیہ وہ ہے کہ جب اس کا انحلال ہوجائے تو اس کے طرفین دومفرد نہوں ، اور ظاہر ہے کہ انحلال سے پہلے اگر چہ شرطیہ کے طرفین کی تعییر مفردین سے نہیں ہو کئی لیکن انحلال کے بعد تو اسے مفردین سے تعییر کر سکتے ہیں ، یوں کہ سکتے ہیں صداطر وم لذلک ، وذلک معاندلذلک ، اس لیے اعتراض پھر بھی اسے مفردین سے تعییر کر سکتے ہیں ، یوں کہ سکتے ہیں صداطر وم لذلک ، وذلک معاندلذلک ، اس لیے اعتراض پھر بھی بھی تھی میں مداوی آگئی ، لہذا بہتریہ ہے کہ تعریف سے '' انحلال ، ، کی قید حذف کردی جائے ، اور تعریف یوں کی جائے کہ اگر قضیہ میں محکوم علیدادر محکوم بمفرد ہوں تو قضیہ ملیہ ہے ور ندشر طید۔

شارح نے فالا ولی کہاہے، فالسوابنہیں فرمایا، کیونکہ انحلال کی قیدے ساتھ بھی تعریف درست ہوسکتی

ہے،اوراس کی توجیہ ہوسکتی ہے،جیسا کہ علامہ تفتازانی نے کی ہے کہ ملیہ وہ ہے جوایسے دومفر دوں کی طرف مخل ہو، جن کی تعبیر انحلال سے پہلے دومفر دوں سے ہو سکے،اور شرطیہ وہ ہے جوایسے دومفر دوں کی طرف مخل نہ ہو،جنگی تعبیر انحلال سے پہلے دومفر دوں سے ہو سکے، گر چونکہ اس توجیہ میں ذرا تکلف ہے،اس لیے فالا ولی کہا۔

# حملیه وشرطیه کی دوسرے انداز ہے تعریف اوراس پر کلام

ماتن کی ذکر کرده جملیه کی تعریف پریهاعتراض ہوتا ہے کہ یہ تعریف زیدابوہ قائم پر صادق نہیں آتی ، کیونکه تعریف میں بیکہا ہے کہ اگر قضیہ دومفردوں کی طرف منحل ہو، تو وہ جملیه ہاوراس مثال میں مفردین کی طرف انحلال نہیں ہے بلکہ ایک مفرداورا یک قضیه کی طرف ہے، اس لیے بعض حضرات بیفر ماتے ہیں کہ محج یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہا گرفت یہ دوقضیوں کی طرف منحل ہوتو وہ شرطیہ ہے، ورنہ حملیہ کی اساس صورت میں مذکورہ مثال پر حملیہ کی تعریف صادق آئے گی ایکن شارح اس کودوجہ سے درکررہے ہیں:

(۱) اگراس تعریف کوتسلیم کیا جائے تو بعض وہ نقوض جو پہلی تعریف پر واقع ہور ہے تھے وہ اس پر بھی وارد ہوں گے مثلاً زید عالم بیضادہ زیدلیس بعالم ..... بید درحقیقت قضایا حملیہ ہیں، آپ کی اس تعریف کے مطابق ان کو شرطیہ ہونا چاہئے ، کیونکہ ان کے اطراف دوقضیوں کی طرف منحل ہور ہے ہیں، جبکنفس الا مرمیں بیحملیہ ہیں، اس لیے آپ کی بیتحریف بھی نقض سے خالی نہیں۔

(۲) آپ نے کہا اگر قضیہ دو قضیوں کی طرف مخل ہوتو اس کوشرطیہ کہتے ہیں، توبات یہ ہے کہ قضیہ کا انحلال ای چیز سے ہوتا ہے جس سے وہ مرکب ہو، اور تضیہ شرطیہ تو دو قضیوں سے مرکب ہی نہیں ہوتا، کیونکہ شرطیہ پر قضیہ کی تعزیف ہی صادق نہیں، اس لیے کہ قضیہ کہتے ہیں جو صدق و کذب کا اخمال رکھے، جیسے الشمس طالعة سیسکین جب کی قضیہ پر ادوات شرط یا عنا دوا خل کر دیے جا نمیں مثلاً ہوں کہا جائے ان کا نت الشمس طالعة فالنھار موجود، تو پھر وہ قضیہ بین رہتا، کیونکہ اس میں اب صدق و کذب کا کوئی اخمال نہیں ہے، لہذا ایہ تضیہ شرطیہ تضیہ بیس تو آپ نے جو تضیہ شرطیہ کی ہے، یہ تو کی شرطیہ پر صادق نہیں آسکتی۔

ہاں اس فن میں قضیہ شرطیہ کو مجاز اقضیہ کہاجا تا ہے، اور یہ کہاجا تا ہے کہ شرطیہ دوقضیوں سے مرکب ہوتا ہے، سیسب مجاز ہے، اس حیثیت سے کہ اس کے طرفین میں جب تھم کا اعتبار کیا جائے تو وہ قضیے ہوں گے، ورنہ وہ دوقضے نہیں ہوں گے نتخلیل کے وقت اور نہ ترکیب کے وقت۔

قَالَ: والشَّرطيةُ امّا متصلةٌ وهي التي يُخكَمْ فيها بصدقِ قضيةٍ أوْ لاَصدقِها على تقديرِ صدقِ قضيةٍ أوْ لاَصدقِها على تقديرِ صدقِ قضيةٍ أخرى كقولنا ان كان هذا انسانًا فهو حيوانٌ وليس ان كان هذا انسانًا فهو جمادُواما منفصلةٌ وهي التي يُخكَمُ فيها بالتنا في بين القضيتينِ في الصدقِ والكذب معًا أوْ في احدِ هما فقط او بَنَفْيِهِ كقولِنا امّا ان يكون هذا العددُ

زوجًا او فرد اوليس امًّا ان يكون هذاالانسانُ حيوانًا اواسودَ

اورشرطید یا متصلہ ہے اور وہ یہ ہے کہ جس میں ایک قضیہ کے صدق یا لاصدق کا تھکم دوسرے تضیہ کے صدق کی تقدیر پرکیا جائے جیسے ہمارا قول: ان کان ھندا انسانا فھو حیوان، اور لیس ان کان ھندا انسانا فھو جماد، اور یامنفصلہ ہے اور یہ وہ ہے جس میں دوقفیوں کے درمیان صدق و کذب دونوں میں یا ان میں سے صرف ایک میں تنافی کا یا اس کی نفی کا تھم کیا جائے، جیسے ہمارا قول اما ان یکون ھندا العدد زوجا اوفردا، اورلیس امان یکون ھندا الانسان کا تبااوا سودا۔

أَقُولُ : الشرطيّة قسمان متصلة ومنفصلة فالمتصلة هي التي يُحْكُمُ فيها بصدق قضيةٍ أو لاصدقِها على تقدير صدق احرى فانّ حكمَ فيها بصدق قضيةٍ على تقدير صدق قبضية أخرى فهي متصلة موجبة كقولنا انكان هذاانسانًا فهو حيوان فان المحكمَ فيها بصدق الحيوانيةِ على تقدير صدق الانسانية وان حُكِمَ فيها بسلب صدق قضية على تقدير صدق قضية اخرى فهي متصلة سالبة كقولنا ليس الْبَتَّة انكان هذاانسانًا فهو جماد فانّ الحكمَ فيها بسلب صدق الجمادية على تقدير صدق الانسانية والمنفصلة هي الّتي يُحكّم فيها بالتنافي بين القضيتين اما في الصدق و الكذب معًا اى بأنهما لا تصدقان ولا تكذبان أوْ في الصدق فقط أى بأنَّهما لا تصدقان ولكنَّهما قد تكذبان أو في الكذب فقَط اي بأنَّهما لا تكذبان وربسما تبصدقان أو بننفيه اي بسلب ذلك التنا فِي فانُ حكمَ فيها بالتنا فِي فهي منفصلة موجبة أمّا اذا كان الحكمُ فيها بالمنافاتِ في الصدق والكذب معاسُمّيتُ منفصلة حقيقية كقولنا امَّا أن يكون هذا العددُ زوجًا او فردًا فان قولنا هذاالعددُ زوج وهذاالعددُ فرد لا يصدقان معًا ولا يكذبان معًا وأمَّا اذا كان الحكمُ فيها بالمنافاتِ في الصدق فقط فهي مانعة الجمع كقولنا أمّا أن يكون هذاالشنّي شجرًا أوحبحراً افان قولنا هذاالشني شجر وهذاالشني حجر لايصدقان وقد يكذبان بان يكونَ هـذاالشـنُي حيوانًا وأمّا اذا كَانَ الحكمُ فيها بالمنافاتِ فِيَ الكذب فَقط فَهي مانعةُ الخلو كَقولنَا امّا أن يكونَ هذاالشنِّي لا شجرًاأو لا حجرً افَانّ قولَنا هذاالشنِّي لا شبحرٌ وهـذاالشتُـي لا حجرٌ لا يكذبان والالكان الشتُي شجرٌ او حجرٌ امعًا وهو مىحالٌ وقد يصدقان معّابأن يكونَ حيوانًا وأنْ حُكِمَ فيها بسلب التنا فِي فهي منفصلةٌ سالبةٌ فان كان الحكمُ فيها بسلب المنافاتِ في الصدق والكذب معًا كانت سالبةً حقيقية كقولنا ليس امًّا أن يكونَ هذاالانسانُ اسو دَأُو كاتبًا فانه يجوزُ اجتماعُهما

ويجوزُارتفاعهما وان كان الحكمُ بسلبِ المنافاتِ في الصدقِ فقط كانت سالبةً مسانعة الجمع كقولنا ليس اما أن يكونَ هذاالانسانُ حيوانًا أو اسودَ فانه يجوزُاجتماعهما ولا يجوزارتفاعهما وان كان الحكمُ بسلبِ المنافاتِ في الكذبِ فقط كانت سالبةً مانعة الخلو كقولنا ليس امّا ان يكون هذاالانسانُ روميًا أوْز نجيًا فانه يَجوزُارتفاعهما دونَ الاجتماع لا يقال السوالبُ الحمليةُ والمتصلةُ فانه يَجوزُارتفاعهما دونَ الاجتماع لا يقال السوالبُ الحملية والمتصلةُ والمتصلةُ والمتصلةُ والاتصالُ والانفصالُ فلا تكون حملية و متصلة ومنفصلة لأنها ما ثبت فيها الحملُ والاتصالُ والانفصالُ لأنا نقول ليس إجراءُ هذه الأسامي على السوالبِ بحسبِ مفهوم اللغةِ بل بحسبِ الاصطلاح ومفهوما تُها الاصطلاحيةُ كما تَصْدُقُ على الموجباتِ تَصْدُقُ على السوالبِ نعم المناسبةُ المتحققِ معنى الحمل والاتصالِ والانفصالِ وأمّا في السوالبِ فَلِمُشَا بَهَتِهَا إيًا هَا في الأطرافِ لا يقال المقدمةُ كانت المناسبةُ الدكرِ الاقسامِ الاوليةِ والمتصلةُ والمنفصلةُ ليستا من الاقسامِ الاوليةِ بل من وضع معقودةً لذكرِ الاقسامِ الاوليةِ وأمّا ذكرُ اقسامِ الشرطيةِ فيها فبالعرضِ وعلى سبيلِ المقدمةِ ذكرُ الأقسام الاوليةِ وأمّا ذكرُ اقسامِ الشرطيةِ فيها فبالعرضِ وعلى سبيلِ المسطواد

اقول: شرطیدی دو شمیس پیس مقط اور منفصله " مقط، دوه ب جس پیس ایک تضید کے صدق یا لا صدق کا محمد دوسرے تضید محمد دوسرے تضید کے صدق کی تقدیر پرکیا جائے ، قواگراس پیس ایک تضید کے صدق کی تقدیر پرکیا جائے تو وہ مقط موجب ہے جسے ان کان هذا انسانا فهو حیوان ، کاس میں حیوانیت کے صدق کا تقدیر پر ہے، اورا گراس (متعلم) پیس ایک تضید کے صدق کے تقدیر پرکیا جائے ، تو وہ متعلم سالبہ ہے، جسے لیس کے صدق کے سلب کا تحم دوسرے تضید کے صدق کی تقدیر پرکیا جائے ، تو وہ متعلم سالبہ ہے، جسے لیس البت ان کان هذا انسانا فهو جماد کہ اس میں جماد یہ کے صدق کے سلب کا تحم، انسانیت کے صدق کی تقدیر پر ہے۔

اورمنفصلہ وہ ہے جس میں دوقضیوں کے درمیان یا تو صدق اور کذب دونوں میں تنافی کا تھم لگایا جائے لینی دونوں نہ صادق ہوکئیں ہو کینی دونوں ضادت نہیں ہو کینی دونوں ضادت نہیں ہو کیتے ،کین کا ذب ہو سکتے ہیں، یا (تنافی کا تھم ہو) صرف کذب میں یعنی دونوں کا ذب نہیں ہو سکتے ، میں اگر تنافی کا تھم ہوتو وہ منفصلہ موجبہ، صادق ہو سکتے ہیں یا اس تنافی کے سلب کا تھم نگایا جائے ، پس اگر تنافی کا تھم ہوتو وہ منفصلہ موجبہ، اب اگر اس میں منافات کا تھم صدق و کذب دونوں میں ہو، تو اس کو منفصلہ حقیقیہ کہا جاتا ہے، جیسے اما

ان یکون هذاالعدد زوجااوفردا، کیونکه هذاالعدد زوج او هذاالعدد فردایک ساته دنی ترجیم بو سکتے بیں اور نمائل سکتے بیں ،اوراگر منافات کا تھم صرف صدق میں بوتو وہ مانعة المجمع ہے جیسے اماان یکون هذاالی جمر ، وونوں صادق اور جمع نہیں ہو سکتے ، ہاں کا ذب ہو سکتے ہیں او چرا ، کیونکه هذاالی شجر اور هذاالی جمر ، وونوں صادق اور جب صرف کذب میں منافات کا تھم ہوتو وہ انعة الخلو ہے ، جیسے اماان یکون هذاالی لا جمر اور الله جمر اور و دونوں کا ذب نہیں ہو سکتے ، ورندالی گور اور و دالی لا جمر اور و دونوں کم ہوتو وہ کا ذب نہیں ہو سکتے ، ورندالی گور اور و دالی لا جمر اور و دونوں کم ہوتو وہ کا ذب نہیں ہو سکتے ، ورندالی شی ایک ساتھ درخت بھی ہوگی اور پھر بھی ، بیجال ہے ، ہاں دونوں تمح ہو کا ذب نہیں ہو سکتے ، ورندالی شی سلب منافات کا تھم ہوتو وہ سالبہ تھیتے ہوگا ، جیسے اماان یکون هذا الانسان معرق و کہ سبب منافات کا تھم ہو، تو وہ سالبہ تلا ہے ہوگا ، جیسے اماان یکون هذا الانسان سالبہ مانعة الخلو ہے ، جیسے لیس اماان یکون هذا الانسان حیوانا اورا گر صرف صدق میں سلب منافات کا تھم ہو، تو سالبہ مانعة الخلو ہے ، جیسے لیس اماان یکون هذا الانسان دو میالبہ مانعة الخلو ہے ، جیسے لیس اماان یکون هذا الانسان دو میا اور نجیا ، ان کا ارتفاع جائز ہے ، اورا گر صرف کذب میں سلب منافات کا تھم ہو، تو سالبہ مانعة الخلو ہے ، جیسے لیس اماان یکون هذا الانسان دو میا اور نجیا ، ان کا ارتفاع جائز ہے (مثلاً وہ انسان ہندی ہو ) نہ کہ اجتماع ۔

ند كها جائے كه والب حمليد و متعلد و منفصله ، جيبا كرآپ نے ذكر كيا ، وہ جيں جن بين حمل ، اور اتعبال و انفصال كو اتفا ديا جائے ، لهل وہ حمليد اور متعلد و منفصله نه بول كے ، كيونكه ان بين حمل اور اتعبال و انفصال ثابت نبيس رہا؟

کیونکہ ہم کہیں مے کہ سوالب پران ناموں کا جراء لغوی مغہوم کے اعتبار سے نہیں ہے، بلکہ اصطلاح کے لحاظ ہے۔ اور ان کے اصطلاحی مغہو مات جی طرح موجبات پرصادق ہیں، ای طرح سوالب پرجی صادق ہیں، ہاں نقل کی مناسبت موجود ہے، موجبات میں تو اس لیے کہ سل اور اتصال وانفصال کا معنی مختق ہے، باور سوالب میں اس لیے ہے کہ سوالب، اطراف میں موجبات کے مشابہ ہیں۔

نه کہاجائے کہ مقدمہ تواقسام اولیہ کے ذکر کے لیے منعقد تھا، اور متعلد ومنفصلہ اقسام اولینہیں ہیں، بلکہ اقسام لعتی شرطیہ کی اقسام ہیں؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ پیشک مقدمہ کی وضع سے اصل مقصود اقسام اولیہ ہی کوذکر کرنا ہے، اور مقدمہ میں شرطیہ کی اقسام کاذکر بالعرض اور بطریق استطر اد ہے۔

# شرطيه كى اقسام

قضية شرطيه كي دونتمين بين:

(۱) تضیه شرطیه تعمل نیده قضیه به جس می ایک تضید کے یعنی تالی کے صدق یا عدم مدتی کا تعم لگایا جائے دوسرے تضید کے صدق کی تقدیر پر پھر متعملہ کی دوصور تیں ہیں کہ اگر اس میں ایک تضید کے صدق کا تعم

دوسرے تفید کے صدق کی تقدیر پر جوتوا سے متصارموجبہ کہتے ہیں، جیسے ان کان ھذا انسانا فھو حیوان، اس میں پہلے تفید کے میں میلے تفاید کی تقدیر پر حیوانیت کے صدق کا تھم لگایا گیا ہے، اور اگر متصلہ میں ایک تفید کے سلب کا تھم دوسرے تفید کے صدق کی تقدیر اور صورت پر جوتوا سے متصلہ سالبہ کہتے ہیں، جیسے لیس البتہ ان کان ھذا انسانا فھو جماد، اس میں تالی کا سلب ہے کونکہ مقدم صادق ہے، یعنی اس میں جمادیت کے صدق کا سلب ہے اس بناء یر کہ وہ تی انسان ہے۔

منفصلہ کی تعریف وتشریح سے پہلے چارتم کے الفاظ کے معانی درج کئے جاتے ہیں تا کہ منفصلہ کی تعریف ادراس کی اقسام اچھی طرح بھی جاسکیں:

- (۱) تنافی صدق: صادق ہونے میں منافات ہولینی دونوں قضیے جمع نہ ہو کیں۔
- (۲) تنافی کذب: کاذب ہونے میں منافات ہو یعنی دونوں قضیے ایک ساتھ اٹھ نہ کیس۔
  - (m) سلب تنافی صدق: صادق آنے میں منافات کاسلب ہویعنی دونوں جمع ہوجا کیں۔
- (4) سلب عَنْ محمزب: كاذب آنے ميں منافات كاسلب ہوليتني دونوں مرتفع اورا محم جاكيں۔
- (۵) قضیشرطید منفصلہ: بیدہ ہوتا ہے کہ جس میں تصنیب کے درمیان تنانی یاسلب تنانی کا حکم لگایا جائے ،اگر قصیتین میں تنانی کا حکم ہوتو دہ منفصلہ موجبہ ہے اورسلب تناں کا حکم ہو،تو وہ منفصلہ سالبہ ہے۔

# منفصله كى اقسام

منفصله کی تین قسیس یہاں بیان کی ہیں:

(۱) منفصله هیقید: اگرقطبیتین میں صدق و کذب دونوں میں "تنافی، ہولیعی دونوں نہ تو مرتفع ہوسکیں، اور نہ مجتمع ہوسکیں، اور نہ مجتمع ہوسکیں، ایس کہ مجتمع ہوسکیں، بلکہ ان دونوں میں سے کوئی ایک ضرورصادق ہوتو اسے منفصلہ حقیقیہ موجہ کہتے ہیں، چیسے یوں کہیں کہ "بیعدد،، یا تو زوج ہے یا فرد، اب ظاہر ہے کہ بیک وقت ایک ہی عدد جفت بھی ہوادر طاق بھی ہو، پنہیں ہوسکتا، اور نہیہ ہوسکتا، اور نہیہ ہوسکتا ہوں کہ بیک وقت ایک ہی عدد جفت بھی یا طاق۔

اورا گرقعیتین میں صدق و کذب دونوں میں''سلب تنافی ،،کا تھم ہوا یک ساتھ ، یعنی دونوں جمع جھی ہو سکتے ہوں ،اور دونوں اٹھ بھی سکتے ہوں تو اسے منفصلہ حقیقیہ سالبہ کہتے ہیں جیسے''نہیں ہے یہ بات کہ بیانسان سیاہ ہویا کا تب ،، یہ دونوں مرتفع ہو سکتے ہیں کہ دہ انسان سیاہ بھی نہ ہوادر کا تب بھی نہ ہو،مثلاً وہ مصری جامل ہو، اسی طرح دونوں مجتمع بھی ہو مثلاً وہ جبتی عالم وکا تب انسان موں دونوں مجتمع بھی ہو مثلاً وہ جبتی عالم وکا تب انسان سیاہ بھی ہوادر ساتھ ساتھ کا تب بھی ہو مثلاً وہ جبتی عالم وکا تب انسان ہو۔

(۲) منفصله مانعة الجمع: بيده قضيه بوتا ہے جس كے قصيتين ميں صرف صدق ميں تنافي كائكم ہو، يعني دونوں جمع

نہ ہو سکیں، ہاں دونوں اٹھ سکیں، جیسے'' بیٹی یا درخت ہے یا پھر،،ایک ہی چیز درخت بھی ہوا در پھر بھی،اییا نہیں ہو سکتا، ہاں بیہ ہوسکتا ہے کہ وہ شی نہ تو درخت ہواور نہ پھر ہو بلکہ کوئی اور چیز ہومثلاً قلم ہو، یا حیوان .....،اس کومنفصلہ مانعة الجمع موجبہ کہا جاتا ہے۔

اورا گرقعیتین میں صرف سلب تنافی فی العدق کا تھم ہو یعنی دونوں جمع ہو سکیں، کیکن اٹھ نہ سکیں، جیسے دونہیں ہے یہ بات کہ بیانسان یا حیوان ہے یا سیاہ،، یہ دونوں جمع ہو سکتے ہیں کیکن اٹھ نہیں سکتے، دونوں کا مرتفع ہوجانا محال ہے، کیونکہ ایسانہیں ہوسکتا کہ ایک ٹی انسان تو ہو، لیکن حیوان نہ ہو، اس کوقضیہ منفصلہ مانعۃ الجمع سالبہ کہا جاتا

(٣) منفصله مانعة الخلو: بيده قضيه بجس كقصيتين من صرف كذب مين تنافى كاحكم بهو، يعنى دونون مرتفع نه بوسكة ، المرتبيل المحرب بيدونون كاذب نبيل بوسكة ، المرتبيل المؤمنين المحرب بيدونون كاذب نبيل بوسكة ، المرتبيل على المثمنين المحرب بيل دونون كاذب نبيل بوسكة ، المرتبيل على المرتبيل بوسكة ، المرتبيل على المرتبيل بوسكة كارخت اور پهر بونالازم آيكا، بي المرتبيل بوسكة كارون المحرب كم بوسكة بين كدوه في الشجر بهي بوادر الاجر بهي بومثلاً وه انسان بويا حيوان بوسسه المناحة الخلوموجب كم بين من من محمد بين من المحمد بين المرتبيل بين كدوه في المرتبيل بين كومنف المناحة الخلوموجب كم بين بين من المحمد بين المرتبيل بين كدون كارون المحمد بين المرتبيل بين كدون كارون كا

اورا گرقعسیتین میںسلب تنافی فی الکذب کا تھم ہو یعنی دونوں مرتفع تو ہو کیس لیکن جمع نہ ہو کیس، جیسے' دنہیں ہے یہ بات کہ بیانسان یا رومی ہے یا زنجی ،،ان دونوں کا ارتفاع ہوسکتا ہے کہ ایک انسان نہ تو رومی ہو، نہ زنجی بلکہ وہ پاکستانی، چینی ..... ہو، لیکن دونوں جمع نہیں ہو سکتے کہ وہ رومی اور زنجی دونوں ہو، یہ محال ہے، اس کومنفصلہ مانعۃ الخلو سالبہ کہتے ہیں۔

معترض کہتا ہے کہ سالبہ تملیہ ، سالبہ مصلہ ، اور سالبہ منفصلہ پرجملیہ ، متصلہ اور منفصلہ کا اطلاق درست نہیں ،
کیونکہ سوالب پران کی تعریفات صادق نہیں آئیں ، اس لیے کہ جملیہ میں حمل ہوتا ہے وہ یہاں نہیں ، متصلہ کے قصیتین میں اتصال ہوتا ہے ، اور وہ یہاں نہیں ، بلکہ ان کا سلب ہے ، لہذا ان سالب ہوتا ہے ، اور وہ یہاں نہیں ، بلکہ ان کا سلب ہے ، لہذا ان سوالب پرجملیہ ، متصلہ اور منفصلہ کا اطلاق سیح نہیں ؟

اس کا جواب ہے ہے کہ سوالب پران اساء کا اطلاق لغوی مفہوم کے لحاظ ہے نہیں ہے، بلکہ ان کے اصطلاق مفہوم کے لحاظ ہے ہے اور اصطلاحی تعریفیں جس طرح موجبات پرصادق آتی ہیں، اس طرح سوالب پر بھی صادق آتی ہیں، دراصل ہدا ساء، نہ کورہ قضایا خواہ وہ موجبات ہوں یا سوالب، کے مفہومات کے لیے قل کے گئے ہیں، وراصل ہدا ساء، نہ کورہ قضایا خواہ وہ موجبات ہوں یا سوالب، کے مفہومات کے لیے قل کے گئے ہیں، چنا نچہ موجبات میں مناسبت اس طرح ہے کہ سوالب کے اطراف موجبات کے اطراف موجبات میں موضوع ومحمول اور مقدم و تالی ہوتے ہیں، اس لحاظ سے ان اساء کا اطلاق سوالب پر بھی ہوتا ہے۔

پھر پلٹ كرمعترض يكتا ہے كه ماتن نے يوفر مايا تھا كمقدمه ميں صرف قضيدكى اقسام اوليه كابيان بوگا،

اقسام ٹانوید کا ذکرنہیں ہوگا، قضید کی اقسام اولیہ تو صرف جملیہ اور شرطیہ ہیں، جبکہ ماتن نے تو شرطیہ کی اقسام متصلہ، منفصلہ، اور منفصلہ کی اقسام ثلثہ، اور پھران میں سے ہرایک کے موجبات وسوالب کو بیان کیا، بعض کوصراحة اور بعض کومثالوں کے ضمن میں، اور بیمقدمہ کی، خود ماتن کی تصریح کے مطابق، وضع کے خلاف ہے؟

شارح اس کا جواب بیدریتے ہیں کہ اصل مقصودتو انہیں اقسام کا ذکر ہے جوتضید کی اقسام اولیہ ہیں، کین کہیں محض تشریح کے طور پران اقسام کا ذکر کردیا گیا ہے جن کا تعلق اقسام ٹانویہ سے ہے، اصلا اور مقصود بالذات کی حیثیت سے نہیں، بلکہ ضمنا ، حیما اور استطر اد کے طور پر بیان کی گئی ہیں۔

قال: الفصل الاولُ في الحملية و فيه اربعة مباحث البحث الاولُ في اجزائها واقسامِها والحملية انسما يتحقق باجزاء ثلثة المحكومُ عليه ويسمى موضوعًا والسحكومُ به ويسمى محمولاً وبينهما نسبة بهايَرْتَبِطُ المحمولُ بالموضوعِ والمفظُ المدالُ عليها و تُسمَّى رابطة كهو في قولنا زيد هو عالمٌ ويسمى القضية ح ثلاثية وقد يُتخذف الرابطة في بعض اللغاتِ لشعورِ الذهنِ بمعناها والقضية تُسمَّى ح ثنائية

پہلی فصل جملیہ میں ہے، اوراس میں چار بحثیں ہیں، پہلی بحث جملیہ کے اجزاءاوراس کی اقسام میں ہے،
اور جملیہ بین اجزاء کے ذریعہ سے حقق ہوتا ہے، یعنی محکوم علیہ جس کو موضوع کہتے ہیں، اور محکوم بہجس کو محمول کہتے ہیں، اور ان دونوں کے درمیان نسبت جس کے ذریعہ محمول موضوع کے ساتھ مرج موجا ہوتا ہے، اور جو لفظ نسبت پر دلالت کرنے والا ہو، اس کو' رابطہ، کہا جاتا ہے، جسے لفظ' ہو،، زید ہوعالم،، میں، اور اس وقت قضیہ کا نام ثلاثیہ رکھا جاتا ہے، اور بھی رابطہ کو بعض زبانوں میں اس لیے حذف کر دیا جاتا ہے کہ ذبین اس کے حذف کر دیا

أَهُولُ: لَمَّا قَسَّمَ القطية الى الحملية والشرطية شَرَعَ الآن فى الحمليات وانما قدّمها على الشرطيات لبساطتها والبسيط مقدمٌ على المركب طبعًا فالحملية انما تَلْتَئِمُ من اجزاء ثلثة المحكوم عليه ويُسمَّى موضوعًا لأنه قد وُضِعَ لِيَحْكُمَ عليه بشيى والمسحكوم به ويُسمَّى محمولاً لحمله على شنى ونسبة بينهما بها يَرُتَبِطُ المسحمولُ بالموضوع وتُسمَّى نسبة حكمية وكما أنَّ مِنْ حَقِ الموضوع والمحمولُ إن يُعبَّر عنهما بلفظينِ كذلك من حقِ النسبة الحكمية أن يدلَّ عليها بلفظ واللفظ الدالُ عليها يُسمِّى رابطة لدلالتِها على النسبة الرابطة تسمية الدالِ باسم المدلولِ كهو فى قولنا زيدٌ هو عالمٌ فان قلتَ المرادُ بالنسبة الحكمية إمَّا النب هو النسبة التى هي موردُ الايجابِ والسلبِ وإمّا وقوعُ النسبة أولاً وقوعُها الذى هو النسبة التي هي موردُ الايجابِ والسلبِ وإمّا وقوعُ النسبة أولاً وقوعُها الذى هو

الايجابُ والسلبُ فان كان المرادُ بها الاولُّ فيكونُ للقضيةِ جزءٌ آخَرُ وهو وقوعُ النسبةِ أوْلاً وقوعُها ولا بُدَّان يدلُّ عليها بعبارةِ أخرى وانكان المرادُبها الثانيَ كان النسبةُ التي هي موردُ الايجابِ والسّلبِ جزئًا آخَرَ فَلَيَدُلُّ ايضٌ عليها بلفظِ آخرَ والحاصلُ أن اجزاءَ الحمليةِ اربعةٌ فكان مِن حقِّها أن يدلُّ عليها بأربعةِ الفاظِ فنقول الممرادُ الثاني وكان قولُه بها يرتبط المحمولُ بالموضوع اشارةًاليه فانّ النسبةَ مالم يُعْتَبَرُ معها الوقوعُ اواللاوقوعُ لم تكن رابطةً ولاحاجةَ الِّي الدلالةِ على النسبةِ التي هي موردُ الايبجابِ والسلبِ فان اللفظَ الدالَ على وقوع النسبةِ دالٌ على النسبةِ ايسطٌ فالجُرزءَ ان من القضيّةِ يَسَأَدّيَان بعبارةٍ واحدةٍ ولهذا أحَذَ جزءً اواحدُ حتى انحصرالا جزاءً في ثلثة ثم الرابطة اداة لأنها تدلّ على النسبة الرابطة وهي غيرُ مستقلةٍ لتوقَّفِها على المحكوم عليه وبه لكنَّها قد تكون في قالب الاسم كهو في المثال المذكورِ وتُسمَّى غيرَ زمانيةٍ وقد تكون في قالب الكلمةِ كَكَان في قولنا زيدٌ كان قائمًا وتُسمى زمانيةً والقضيةُ الحمليةُ باعتبارِ الرابطةِ اما ثنائيةٌ او ثلاثيةٌ لأنها ان ذُكِرَتُ فيها الرابطة كانت ثلاثية لاشتمالِها على ثلثةِ الفاظِ لثلثةِ معان وان حُــٰذِفَـتُ لشعورِ الــٰذهـنِ بمعنا ها كانت ثنائيةً لعدم اشتمالِها الّا، على جزئين بازاءِ معنيينِ وقولُه قد تُحْذَفُ في بعضِ اللغاتِ اشارةٌ الى أنّ اللغاتِ محتلفةٌ في استعمالِ الرابطةِ فان لغةَ العرب رُبَمَا تَسْتَعُمِلُ الرابطةَ وربما تَحْذِفُها بشهادةِ القرائِن الدالةِ عليها ولغةُ اليونان تُوْجِبُ ذكرَ الرابطةِ الزمانيةِ دونَ غير ها على مانقله الشيخُ ولغةُ العجم لا تَسْتَعمِلُ القضيةَ خاليةً عنها اما بلفظٍ كقو لهم هَسُتُ وَبُو دُواما بحركةٍ كقو لهم زيد دِبيْرٌ بالكسر

اقول: جب ماتن نے تضیہ کی تقییم مملیہ اور شرطیہ کی طرف کی ، تو اب مملیات کوشروع کررہے ہیں ، اور مملیات کوشرطیات پراس لیے مقدم کیا ہے کہ تملیہ بسیط ہے ، اور بسیط مرکب پر طبعا مقدم ہوتا ہے ، ہی حملیہ تین اجزاء سے مرکب ہوتا ہے ، محکوم علیہ سے جس کوموضوع کہتے ہیں ، کیونکہ وہ اس لیے وضع کیا گیا ہے تا کہ اس پرکسی ٹی کا حکم لگایا جائے ، اور محکوم ہے سے (مرکب ہوتا ہے ) جس کومحول کہتے ہیں ، کیونکہ وہ ایک ٹی پرمحول ہوتا ہے ، اور ان کے درمیان نسبت سے جس کے ذریعے محمول موضوع کے ساتھ مرتبط ہوتا ہے ، اس نسبت حکمیہ کہا جاتا ہے ، اور جیسے موضوع ومحمول کا بیچن ہے کہ ان کو دولفظوں سے تعبیر کیا جائے ، ایس ہی نسبت حکمیہ کاحق ہے کہ اس پر لفظ سے دلالت کرائی جائے ، اور جولفظ اس پر دال ہو ، اس کورابطہ کہتے ہیں ، کیونکہ وہ نسبت رابطہ پر دلالت کرتا ہے (اس کا یہنا مرکھا جاتا ہے ) تسمیۃ الدال باسم المدلول کے طور پر ، جیسے لفظ 'نہو ، زید ہوعالم ہیں۔

اگرآپ کہیں کہ نبست حکمیہ سے مرادیا تو وہ نبست ہے، جوا یجاب وسلب کی مورد ہے اور یا وقوع نبست یا لاوقوع مراد ہے، جو بعینہ ایجاب وسلب ہے، اگر اول مراد ہوتو قضیہ کے لیے ایک جزء اور ہوگا، لینی اوقوع نبست یا لا وقوع نبست ، لہذا اس پر ایک اور لفظ سے دلالت ہونی چاہئے ، اور اگر ٹانی مراد ہوتو وہ نبست جو ایجاب وسلب کی مورد ہے، جزء آخر ہوگی، لہذا اس پر بھی کسی لفظ آخر سے دلالت ہونی جو جاہئے ، حاصل یہ کے جملیہ کے اجزاء چار ہیں، لہذا ان کاحق یہ ہے کہ ان پر دلالت بھی چار لفظوں سے ہو؟ ہم عرض کرتے ہیں کہ مراد، ٹانی (وقوع نبست یا لا وقوع نبست) ہے اور گویا ماتن کا قول' بھاریہ جو انجول بالموضوع ، ، اس کی طرف اشارہ ہے، کیونکہ نبست کے ساتھ جب تک وقوع یا لا وقوع نبست کا اعتبار نہ ہواس وقت تک وہ رااط نہیں ہو سکتی، اور اس نبست پر مستقل دلالت کی کوئی ضرورت نہیں ، جو ایجاب وسلب کی مورد ہے، کیونکہ جو لفظ نبست کے وقوع پر دلالت کرتا ہے، وہ نبست پر بھی دال ہوتا ایجاب وسلب کی مورد ہے، کیونکہ جو لفظ نبست کے وقوع پر دلالت کرتا ہے، وہ نبست پر بھی دال ہوتا ایجاب وسلب کی مورد ہے، کیونکہ جو لفظ نبست کے وقوع پر دلالت کرتا ہے، وہ نبست پر بھی دال ہوتا گیا، یہاں تک کے تملیہ کے اجزاء تین میں ہی مخصر ہو گئے۔

پھر''رابطہ، ادا ۃ ہے، کیونکہ وہ نسبت رابطہ پر دلالت کرتا ہے، جوغیر مستقل ہے، اس لیے کہ وہ محکوم علیہ اور تکوم ب اور تکوم بہ پر موقوف ہے، کیکن رابطہ بھی اسم کی صورت میں ہوتا ہے، جیسے مثال مذکور میں لفظ'' ہو،، ہے، اسے'' رابطہ غیر زمانیہ، کہتے ہیں، اور بھی رابطہ کلمہ کی صورت میں ہوتا ہے، جیسے لفظ'' کان، ہمارے قول'' زیدکان قائما، میں، اسے رابطہ زمانیہ کہتے ہیں۔

اور قضیہ حملیہ رابطہ کے لحاظ سے ثنائیہ ہے یا ثلاثیہ، کیونکہ اگر اس میں رابطہ فدکور ہوتو وہ محلاثیہ ہوگا، اس لیے کہ وہ تین معانی کے لیے تین الفاظ پر شتمل ہے، اورا گرمحذوف ہواس وجہ سے کہ ذبن کواس کے معنی کا شعور ہوجا تا ہے، تو ثنائیہ ہوگا، کیونکہ وہ دومعانی کے مقابلہ میں صرف جزئین پر شتمل ہے، اور ماتن کا قول'' قد تحذف فی بعض اللغات، اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ذبا نیں رابطہ کے استعال کے سلسلہ میں مختلف ہیں، چنا نچ لغت عرب بھی رابطہ استعال کرتی ہے، اور بھی اس پر دلالت کرنے والے قرائن کی وجہ سے رابطہ کو حذف کر دیتی ہے، اور بونانی لغت رابطہ نے ذکر کو ضروری بھی ہے نہ کہ اس کے ماتھ ہوجیے نے نقل کیا ہے، اور مجی لغت کوئی قضیہ رابطہ سے خالی استعال کرتی ہی نہیں خواہ لفظ کے ساتھ ہوجیے میں ہوجیے زید دیر (دال کے ) کسرہ کے ساتھ۔

# تہلی بحث حملیہ میں

مات نے پہلے بیان کیا ہے کہ مقالہ ٹانیہ میں ایک مقدمہ اور تین فصلیں ہیں، اب یہاں پہلی فصل کی ابتداء کررہے ہیں۔ پہلی قصل حملیہ کے اجزاء اوراس کی اقسام کے بارے میں ہے، شارح فرماتے ہیں کہ ماتن نے حملیات کو شرطیات برمقدم کردیا، کیونکہ حملیات شرطیات کے مقابلہ میں کم اجزاء والے ہوتے ہیں، اور شرطیات مرکب ہوتے ہیں، اور بسیط مرکب پر چونکہ طبعا مقدم ہوتا ہے، اس لیے یہاں بھی حملیات کوشرطیات سے پہلے بیان کیا ہے تا کہ وضع اور طبع میں موافقت ہوجائے۔

کوئی کہ سکتا ہے کہ تملید کیے بسیط ہے،اس کے تواجزاء ہوتے ہیں؟اس کا جواب یہ ہے کہ قضیہ تملید گونی نفسہ مرکب ہوتا ہے، گرچونکہ یہ شرطید کے لیے جزء ہوتا ہے،اس لیے اس کے اجزاء شرطید کے مقابلہ میں کم ہوتے ہیں،اور کم اجزاء والا،کشراجزاء والے کے مقابلہ میں بہر حال بسیط ہوتا ہے تو گویا تملید کی بساطت اضافی ہے یعنی شرطید کے جزء ہونے کے اعتبار سے ہے،اور جزء اپنے کل پر طبعا مقدم ہوتا ہے،اس لیے یہاں بھی تملیات کو شرطیات پرمقدم کردیا۔

#### قضيجمليه كىتركيب

قضيهملية تين اجزاء عمركب موتاع:

- (۱) محکوم علیہ جس کوموضوع کہتے ہیں،اس کوموضوع اس لیے کہتے ہیں کہاس کواس لیے وضع ، عین اور مقرر کیا عمیا کا تعمین کے تعمین کا تعمین کا تعمین کے تعمین کا تعمین کے تعمین کا تعمین کا تعمین کے تعمین کا تعمین کی تعمین کی تعمین کی تعمین کے تعمین کی تعمین کے تعمین کے تعمین کا تعمین کی تعمین کی تعمین کے تعمین کی تعمین کے تعمین کی تعمین کے تعمین کی تعمین کے تعمین کی تعمین کے تعم
- (۲) گوم بہ: جس کومحمول کہتے ہیں،اس کومحمول اس لیے کہتے ہیں کہمول کے معنی اٹھائے ہوئے اور لا دے ہوئے کے ہیں، چونکہ بیاسپے موضوع پراٹھایا اور لا داجا تا ہے،اس لیےاس کومحمول کہتے ہیں۔
- (٣) "نبت، جوموضوع ومحول كے درميان ارتباط پيدا كرنے كے ليے ہوتى ہے، جس كونست حكميه كهاجاتا ہے۔

نبت حکمیہ ایک امر معنوی ہے، جس طرح موضوع وجمول کو دولفظوں سے تعبیر کیا جاتا ہے، اور ان کا یہ ق بے، اس طرح نبیت حکمیہ کا بھی یہ ق ہے کہ اس پر دلالت کرنے والا کوئی لفظ ہو، چنا نچہ اس نبیت رابطہ پر جولفظ دلالت کرتا ہے، اصل تو نبیت حکمیہ ایک امر معنوی ہے، وصف رابطہ کے ساتھ متصف ہے، اور مدلول ہے، اب اس امر معنوی اور نبیت پر جولفظ دلالت کرتا ہے، اس کا نام مدلول کے وصف کے ساتھ ہی رکھ دیا گیا ہے، یعنی اس کا نام ' رابطہ ، رکھ دیا گیا ہے، گویا دال کا نام مدلول کے وصف سے رکھ دیا جیسے زید ہو عالم میں ' ہو، ، رابطہ ، رکھ دیا گیا ہے، گویا دال کا نام مدلول کے وصف سے رکھ دیا جیسے زید ہو عالم میں ' ہو، ،

معترض کہتاہے کہ قضیہ تملیہ کے چارا جزاء ہیں(۱) موضوع (۲) محمول (۳) و نسبت جوا یجاب وسلب کی مورد ہے لیعنی اذعان (۳) تحکم یعنی وقوع نسبت یا لا وقوع کیونکہ نسبت حکمیہ میں دواحمال ہیں یا تو اس سے وہ نسبت مراد ہو، جوا یجاب وسلب کی مورد ہے یعنی اذعان یا اس سے نسبت کا وقوع او، لا وقوع یعنی ایجاب وسلب مراد ہے، اگر

نسبت سے اول احمال مراد ہو یعنی ایجاب وسلب کی مورد ، تو پھر نسبت کے وقوع اولا وقوع پر دلالت کے لیے لفظ را بع ہونا چاہے ، اور اگر ٹانی احمال مراد ہو یعنی نسبت کا وقوع یا لا وقوع ، تو پھراول احمال یعنی مورد ایجاب وسلب پر دلالت کے لیے اور کوئی لفظ ہونا چاہئے ، غرض ہے کہ قضیے حملیہ میں موضوع وجمول کے علاوہ نسبت کے یہ دونوں احمال بھی مراد ہوتے ہیں لیکن مسئلہ یہ ہے کہ اگر نسبت سے اول احمال مراد لیا جائے تو پھرا حمال ٹانی پر دلالت کے لیے کوئی لفظ آخر ہونا چاہئے ، اور اگر احمال ٹانی مراد لیا جائے تو احمال اول کے لیے لفظ آخر ہونا چاہئے ، بہر حال قضیے حملیہ کے اجزاء تین سے زائد بلکہ چار ہوجاتے ہیں ، اس لیے ان پر دلالت کرنے والے الفاظ بھی چار ہونے چاہئیں ، اور پھر یہ کہنا درست ہونا چاہئے کہ قضیے حملیہ چارا جزاء سے مرکب ہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ نسبت حکمیہ جو حملیہ کا جزء خالث ہوتی ہے، سے احتمال خانی مراد ہے یعن نسبت کا وقوع یا لا وقوع یعن ایجاب وسلب، اوراس بات کی تائید ماتن کے قول'' بھا پر ہبط المحول بالموضوع، سے بھی ہوتی ہے، ہی مائی مفہوم کی طرف اشارہ کررہا ہے، کیونکہ جب تک نسبت کے ساتھ وقوع یا لا وقوع کا اعتبار نہ کیا جائے، تو اس وقت تک رابطہ بھی نہیں ہوتا، اور باقی احتمال اول یعنی مور دا یجاب وسلب پر دلالت کے لیے متعقل عبارت لانے کی ضرورت نہیں ہے، کیونکہ جولفظ احتمال خانی پر دال ہوتا ہے وہ التزامااحتمال اول پر بھی دلالت کرتا ہے، یعنی جولفظ نسبت کے وقوع یا لا وقوع پر دلالت کرتا ہے وہ کی لفظ مور دا یجاب وسلب یعنی اذعان پر بھی دلالت کرتا ہے، گویا ایک نسبت کے وقوع یا لا وقوع پر دلالت کرتا ہے وہ کی لفظ مور دا یجاب وسلب یعنی اذعان پر بھی دلالت کرتا ہے، گویا ایک نسبت کے وقوع یا داجز اے بردلالت کرتا ہے، ہاں اتنافر ق ضرور ہے کہ اس کی دلالت احتمال خانی پر مطابقی ہے، اور احتمال اول پر معلوم ہوا کہ قضیے حملیہ کے اجز اء تین ، تی معلوم ہوا کہ قضیے حملیہ کے اجز اء تین ، تی معلوم ہوا کہ قضیے حملیہ کے اجز اء تین ، تو معلوم ہوا کہ قضیے حملیہ کے اجز اء تین ، تی میں نہ کہ چار ، اس لیے یہ کہنا درست نہیں کے حملیہ چار اجز اء سے۔

#### رابطهاوراس كى اقسام

رابطہ''ادا ق، ہوتا ہے، کیونکہ بینست رابطہ پردلالت کرتا ہے، اورنسبت چونکہ غیر مستقل ہے، کیونکہ وہ محکوم علیہ اور محکوم بد پرموقوف ہوتی ہے، اس وجہ سے اس نسبت پردلالت کرنے والا لفظ بھی ایہا ہی ہونا چاہئے، جس کے معنی غیر مستقل ہوں، اور وہ ادا ق ہے۔

رابطه کی دوشمیں ہیں:

- (۱) رابطہ زمانیہ: وہ ہے جواس امر پر دلالت کرتا ہے کہ نسبت حکمیہ کا تین زمانوں میں سے کسی ایک کے ساتھ اقتر ان ہے۔
  - (۲) رابطه غیرز مانیه: جورابطه زمانیه کےخلاف ہو۔

ابغورطلب امریہ ہے کہ رابطہ زمانیہ کے واسطے کو نسے الفاظ ہیں، اور رابط غیر زمانیہ کے واسطے کون سے الفاظ ہیں، چنانچہ ابونصر فارا بی فرماتے ہیں کہ یونانی علوم جب عربی میں منتقل کئے گئے، تو قوم نے عربی میں رابطہ زمانیہ کوتو پایا اور وہ افعال ناقصہ بیں مثلاً کان ،،،، کیکن انہوں نے عربی میں رابطہ غیر زمانیہ کوئییں پایا، جیسا کہ فاری میں ''ہست، یا اردو میں ''ہے،، ہوتا ہے، اس واسطے انہیں لفظ ہو، ہما ،، کومستعار لینا پڑا گویا دراصل بیا ساء ہی ہیں، ادا ہ نہیں ، البتہ رابطہ کے طور پر انہیں استعال کیا جاتا ہے، البی صورت میں ان میں اسمیت کے معنی کھو ظنہیں ہوتے، صرف ادا ہ کے درجہ میں ہوتے ہیں، چنا نچے شارح اس کو یوں فرماتے ہیں کہ رابطہ غیر زمانیہ بھی اسم کے قالب اور شکل وصورت میں ہوتا ہے، جیسے زید ہوقائم میں لفظ'نہو،،اور رابطہ زمانیہ بھی کلمہ کے قالب میں ہوتا ہے جیسے زید کان قائما میں لفظ'نہوں کان ہوں،۔

# قضيهمليه كاتقسيم رابطه كے لحاظ سے

قضية مليدرابطه كے لحاظ سے دوسم برہے:

- (۱) ملاثیہ: بیوہ قضیہ ہوتا ہے جس میں رابطہ ند کور ہوتا ہے، کیونکہ بیتین معانی کے لیے تین الفاظ موضوع ومحمول اور رابطہ پر شتمل ہوتا ہے۔
- (۲) شنائیہ: بیدوہ قضیہ ہوتا ہے جس میں رابطہ مذکور نہ ہو، اس وجہ سے کہ ذہمن کواس کے معنی کاشعور ہو جاتا ہے، کیونکہ بیاس وقت دومعانی کے مقابلے میں صرف جز کین یعنی موضوع ومحمول پر شتمل ہوتا ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ رابطہ کے استعال کے سلیلے میں لغات کا طریقہ کار ذرامختف ہے، چنانچیم بی زبان کم میں تو رابطہ کو استعال کر تی ہے، اور مجھی تو رابطہ کو استعال کرتی ہے، اور بھی اس پر دلالت کرنے والے قرائن کی وجہ ہے اسے حذف بھی کر دیتی ہے، اور یونانی لغت شخ کی نقل کے مطابق رابطہ زمانیہ کے ذکر کوتو ضروری قرار دیتی ہیں، کیکن رابطہ غیر زمانیہ کے ذکر کوضروری قرار نہیں دیتی، اور فاری زبان کے تو ہر جملہ میں رابطہ مستعمل ہوتا ہے، بھی تو وہ لفظ سے ہوتا ہے مثلاً ہست، نیست، شود، باشد، اور بھی حرکت سے جیسے زید دبیر (زید کا تب ہے)' دال کا کسرہ، رابطہ پر دلالت کرتا ہے۔

شارح كے قول 'ولغة العجم ،، سے صرف فارى زبان مراد ہے۔

قَالَ : وهذه النسبةُ ان كانتْ نسبةً بها يصحُّ أن يقال أن الموضوعَ محمولٌ فالقضيةُ موجبةٌ كقولنا الانسانُ حيوانٌ وان كانت نسبةٌ بها يصح أن يقالَ إن الموضوعَ ليس بمحمولِ فالقضيةُ سالبةٌ كقولنا الانسانُ ليس بحجرِ

اور بینست اگرایی ہوجس کی وجہ سے بیکها جاسکے کہموضوع محمول ہے، تو تضیم وجبہ ہے جیسے 'انسان حیوان ہے، اور اگرایی نبیت ہو کہ اس کی وجہ سے بیکها جاسکے کہموضوع محمول نہیں ہے، تو تضیہ سالبہ ہے، جیسے 'انسان پھرنہیں ہے،۔

اقول: هذا تقسيم ثان للحملية باعتبار النسبة الحكمية التي هي مدلول الرابطة فتلك النسبة ان كانت نسبة بها يصع أن يقال إنّ الموضوع محمول كانت

القضية موجبة كنسبة الحيوان الى الانسان فانها نسبة ثبوتية مُصَحِّحة لأن يقال الانسان حيوان وان كانت نسبة بها يصح أن يقال إنّ الموضوع ليس بمحمول فالقضية سالبة كنسبة الحجر إلى الانسان فانها نسبة سلبية بها يُصِحُ أن يقال الانسان ليس بحجر وهذالايَشُمِلُ القضايا الكاذبة فانه اذا قلنا الانسان حجر كانت القضية موجبة والنسبة التي هي فيها لا تَصحُّ بها أن يقال الانسان حجر وكذالك اذا قلنا الانسان ليس بحيوان كانت القضية سالبة والنسبة التي هي فيها ليست نسبة بحيث يَصِحُ بها أن يقال الانسان الحكم في القضية الموضوع عمدمول او بان الموضوع ليس بمحمول أو بأنّ الموضوع ليس بمحمول أو يُقالَ الحكم فيها اما بايقاع النسبة او انتزاعها و ذلك ظاهرً

اقول: ية تمليدكى دوسرى تقسيم ہے اس نبست حكميد كے لحاظ سے ، جورابطى مدلول ہے ، پس يہ نبست اگر الى ہوكداس كى دوسرى تقسيم ہے اوراس قول كوئے قرار دينے والى ہے كدانسان حيوان كى نبست انسان كى طرف ، كيونكد ية جوتى نبست ہے ، اوراس قول كوئے قرار دينے والى ہے كدانسان حيوان ہے ، اوراس الى الى نبست ہوكداس كى دوبہ سے يہ كہا جاسكے كہ موضوع محمول نہيں ہے قوقفيد ساليہ ہوگا ، جيسے پھركى نبست انسان كى طرف ، كيونكد يوسلى نبل نبست ہے ، جس كى دوبہ سے يہ كہا تھے ہے كہ ' انسان پھر نہيں ہے ، ۔ ۔ انسان كى طرف ، كيونكد يوسلى نبست ہے ، جس كى دوبہ سے يہ كہا تھے ہے كہ ' انسان پھر نہيں ہے ، ۔ ۔ اور يہ قضايا كاذبہ كوشا مل نہيں ہے ، كونكد جب ہم كہيں : الانسان جحر ، تو يہ قضيہ موجبہ ہوگا ، حالا نكہ جونسبت اس ميں ہے ، دو الى نہيں جس كى دوبہ سے يہ كہا تا تھے ہوك ' الانسان ليس محيوان ہوگا كہ دوضوع محمول ہے يا يوں محيوان ہوگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں موگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں ہوگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں ہوگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں موگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں موگا كہ موضوع محمول ہے يا يوں موگا كہ موضوع محمول نہيں ہے ، يا يوں کہا جائے كہ قضيہ ميں تحم يا ايقاع نسبت كا ہوگا يا نسبت كا نسبت كا ہوگا يا نسبت كا نسبت ك

# قضی جملیہ کی دوسری تقسیم نسبت حکمیہ کے اعتبار سے تضیح ملیہ کے اظامے دوسم پرہے:

(۱) قضیحملید موجب: اگر قضیه میں نسبت الی ہوکہ اس کی وجہ سے بیکہنا سیج ہوکہ موضوع محمول ہے تو وہ موجبہ ہے، جیسے الانسان حیوان ،اس میں حیوان کی نسبت انسان کی طرف اس طور پر ہے کہ یوں کہنا سیج ہے کہ انسان حیوان ہے۔ ہے۔

(۲) قضیحملیہ سالبہ: اگر قضیہ میں نسبت ایسی ہو کہ اس کی وجہ سے یہ کہنا سیح ہو کہ موضوع محمول نہیں ہے جیسے

الانسان لیس بحر ، جرک نبست انسان کی طرف سلبی ہے، جس کی وجدے یہ کہنا سیح ہے کمانسان پھرنہیں ہے۔

معترض کہتا ہے کہ موجہ وسالبہ کی تعریفیں جا معنہیں ہیں، کیونکہ موجبہ کی تعریف قضایا کاذبہ پرصادق نہیں آتی، جیسے الانسان مجر، نہ کورہ تعریف کے مطابق یہ کہنا تھے ہے کہ انسان پھر ہے، حالانکہ ان کے درمیان جونسبت ہے اس کی وجہ سے موضوع کو محول کہنا تھے نہیں، بعنی الانسان حجر کہنا تھے نہیں، اسی طرح سالبہ کی تعریف بھی جا معنہیں، جسے الانسان لیس بحیوان یہ قضیہ سالبہ ہے، اور وہ نسبت جوان کے درمیان ہے، ایسی نسبت نہیں جس کی وجہ سے یہ کہنا تھے جو کہ انسان حیوان نہیں، کیونکہ جو انسان ہوگا وہ حیوان بھی ضرور ہوگا، تو معلوم ہوا کہ موجبہ اور سالبہ کی تعریفات جا معنہیں ہیں؟ اس کے دوجواب ہیں:

- (۱) ان کی تعریفات یوں کی جائیں: قضیہ میں اگراییا'' دھکم ،، ہو کہ یوں کہا جاسکے کہ موضوع مجمول ہے، تو پیہ قضیہ موجبہ ہے،ادراگریہ ہو کہ موضوع محمول نہیں ہے، تو بیر سالبہ ہے۔
- (۲) کا یا یول تعریفات کی جائیں: اگر قضیہ میں'' تھم، نسبت کے ایقاع لیعنی ایجاب کا ہوتو وہ موجبہ ہے، اور اگر نسبت کے انتزاع کا تھم ہو، توبیق فنیہ سالبہ ہے۔

ان دونوں جوابوں میں فرق ریہ ہیکہ پہلے جواب میں لفظ' محکم ،، وقوع یالا وقوع کے معنی میں ہے، اور بان الموضوع ..... میں' 'باء،، بیان کے لیے ہے، اور دوسرے جواب میں' محکم،، تصدیق کے معنی میں ہے، اور ان تحریفات میں لفظ' دیصے ،، کوذکر نہیں کیا گیا، حذف کردیا گیاہے۔

قال: وموضوع الحملية ان كان شخصًا معينًا سُميت مخصوصة. وشخصية. و ان كان كليًا فان بُينً فيها كمية افرادِ ما صَدَق عليه الحكم ويُسمِّى اللفظُ الدالُ عليها سورًاسميت محصورًة ومسورة وهي اربع لانه ان بُيِّنَ فيهَا ان الحكم على كل الافراد فهي الكلية وهي اما موجبة وسورُها كلُّ كقولنا كُلُّ نَارِحارة وإمَّا سالبة وسورُها لاشتى ولا واحدَ من الناس بجمادٍ وَ إن بُيِّنَ فيها ان الحكم على بعض الافراد فهى الجزئية وهي اما موجبة وسورها بعض وواحد الحولنا بعض الحواد فهى الحيوان انسان واما سالبة وسورُها ليس كلُ حقولنا بعض الحيوان اوواحدُ من الحيوان انسان وليس بعض الحيوان بانسان وليس بعض الحيوان بانسان وبعض الحيوان ليس بانسان

اورحمليه كاموضوع اگرخص معين موتوات "مخصوصه اور هخصيه"، كها جاتا ب، اورا كركلي مو، تواگران افراد كي مقدار بيان كردي گي مو، جن برحكم صادق ب، (اورمقدار پر دلالت كرنے والے لفظ كو"سور، كها جاتا ہے) تواسع صوره اورمسوره كها جاتا ہے، اور بيچار بين كيونكدا گراس ميں بيه بيان كيا گيا موكه كل افراد پرحكم به، تو وه كليه ب، جويا موجبه به جس كاسور لفظ" كل، ب جيسے كل نار حارة ، ياسالبه بے جسكا

سورلاشی اور لا واحد ہے، جیسے لاشی یا لا واحد من الناس بجماد،اورا گراس میں یہ بیان کیا گیا ہو کہ بعض افراد پر حکم ہے تو وہ جزئیہ ہے، جوموجہ ہے جس کا سور''بعض ،، اور''واحد،، ہے جیسے بعض الحیوان یا واحد من الحیوان انسان، یا سالبہ ہے جس کا سورلیس کل، لیس بعض اور بعض لیس ہے، جیسے لیس کل حیوان انسان الیس بعض الحیوان بانسان۔

اقول: هذا تقسيمٌ ثالثُ للحملية باعتبار الموضوع فموضوعُ الحملية اما ان يكون جيزئياً اوكلياً فانكان جزئيًا سُمِّيَتُ تلك القضيةُ شخصيةً ومخصوصةًامًا موجبةً كـقـو لـنـا زيـد انسانٌ او سالبةً كقولنا زيدٌ ليس بحجر اَمّا تسميتُها شخصيةً فلان موضوعَها شخصٌ معينٌ واما تسميتُها مخصوصةً فلخصوص موضوعِها ولَمَّا كان هذالتقسيم باعتبار الموضوع لُوحِظَ في أسَامِي الأقُسَام حال الموضوع وان كان كليًا فاما أن يُبينَ فيها كميةُ افرادِ الموضوع من الكلية والبعضية او لا يُبَيَّنَ واللفظُ الدالُ عليها اي على كمية الافراد يَسمى سوراً، أُخِذَ من سورالبلد كما انه يُحضِرُ البلدَ ويُحيطُ به كذلك اللفظ الدالّ على كميةِ الافراد يُحْصِرُها وُيحيط بها فان بُيِّنَ فيها كميةُ افرادِ الموضوع سُميت القضيةُ محصورةً ومسورةً أمَّا انها محصورةٌ فَلِحَصُرِ افرادِ موضوعها وَامّا انَّها مسورةٌ فلاشتمالِها على السوروهي اي المحصورةُ اربعةُ اقسام لان الحكمَ فيها اما على كلِّ الافرادِا وعلى بعضِها وايا مّا كان فإمّا بالايجاب او بالسلب فان كان الحكم فيها على كل الافراد فهي كلية إمّا موجبة وسورُها كُلِّ اي كل واحدِو احدِ لا الكلُ المجموعيُّ كقولنا كلُّ نارحارةٌ اي كلُ واحدٍ من افرادِالنارحارةٌ واما سالبةٌ وسورُها لاشئي ولا واحدَ كقولنا لاشنَي ولا واحدَ من الانسان بحمادِوان كان الحكمُ فيها على بعض الافراد فهي جزئيةٌ اما موجبة وسورُها بعضُ وواحدٌ كقولنا بعضُ الحيوان أوواحدٌ من الحيوان انسانٌ اى بعضُ افرادالحيوان اوواحدُ من افرادِه انسانٌ وإمّا سالبةٌ وسورُها ليس كل وليس بعضُ وبعضُ ليس كقولنا ليس كلُ حيوان انسانا والفرق بين الأسوارِ الثلثةِ أنَّ ليس كلُّ دالٌ على رفع الايجابِ الكلى بالمطابقة وعلى السلبِ الجزئي بالالتزام وليس بعضُ وبعضُ ليس بالعكس من ذلك أمَّا أنَّ ليس كلُّ دالٌ على رفع الايجابِ الكلى بـالـمـطـابـقةِ فلإنـا اذا قـلنا كلُ حيوان انسانٌ يكون معناه ثبوتَ الأنسان لكل واحدٍ واحد من افرادِ الحيوان وهو الايجابُ الكلى واذا قلنا ليس كلُ حيوان انسانا يكون مفهومُه التصريحُ انه ليس يَثُبُتُ الانسانُ لكل واحد واحد من افراد الحيوان وهو رَفُعُ الْمِايُسَجَابِ الْكُلِّيِّ وأَمَّا إنة دالٌّ على السلب الجزئي بالالتزام فلانه إذا ارْتَفَعَ

الايجابُ الكلي فاما ان يكون المحمولُ مسلو بّاعن كل واحدو احد وهو السلبُ الكيلي او يكون مسلو بأعن البعض وثابتًا للبعض وعلى كِلَا التَّقُدِيْرَيْن يصدقُ السلبُ الجزئيُ جزماً فالسلبُ الجزئيُ من ضرورياتِ مفهوم ليس كلُ اي رفعُ الايسجاب الكلى ومن لوازمهِ فيكون دلالته عليه بالتزام لايقال مفهومُ ليس كل وهو رفعُ الايجاب الكلى اعممُ من السلب عن الكل اى السلب الكلى والسلبُ عن البعض اى السلب الجزئي فلا يكون دالاً على السلب الجزئي بالالتزام لان العام لادلالة له على الخاص باحدى الدلات الثلثِ لانا نقول رفعُ الايجاب الكلى ليس اعمم من السلب الجزئي بل اعمُ من السلبِ عن الكلِّ ومِنَ السلبِ عن البعضِ مع الايجاب للبعض والسلب الجزئي هو السلبُ عن البعض سواء كان مع الايجاب للبعض الاخرا ولايكون فهو مشترك بين ذلك القسم وبين السلب الكلي فالسلبُ الجزئي لازمٌ لهما و اذاانحصر العامُ في قسمين كلُ منهما يكون ملزومًا الامركان ذلك الامرُ اللازمُ الزمَّا للعام ايضَ فيكون السلبُ الجزئيُ الزمَّا لمفهوم رفع الايجاب الكلي وبعبارة أحرى ليس كلُ ملزومٌ للسلب الجزئي فانه متى ارتفع الايجابُ الكلى صدق السلبُ عن البعض لانه لو لم يكن المحمولُ مسلو بًاعن شئي من الافرادِلكان ثابتًا للكل والمقدّر حلافُه هذا حلفٌ واَمَّا أنَّ ليس بعضُ وبعضُ ليس يدلَّان على السلب الجزئي بالمطابقة فظاهر لانا اذا قلنا بعضُ الحيوان ليس بانسان اوليس بعضُ الحيوان انسانا يكون مفهومُه الصريحُ سلبَ الانسسان عن بعض افرادالحيوان للتصريح بالبعض وادخالٍ حرف السلبِ عليه وهو السلب الجزئي واما إنهما يدلان على رفع الايجاب الكلى بالالتزام فلان المحمول اذا كان مسلوبًا عن بعض الافراد لا يكون ثابتاً لكل الافراد فيكون الايجابُ الكلي مرتفعا هذاهو الفرق بين ليس كلُ والاخيرين واما الفرقُ بين الاخيرين فهو أنَّ ليس بعض قدين أكر للسلب الكلى لان البعض غيرُ معينِ فان تعيينَ بعضِ الافراد خارجٌ عن مفهوم الجزئية فأشبه النكرة في سياق النفي فكما ان النكرة في سياق النفي تُفيد العمومَ كذلك البعضُ ههنا ايض لانه احتمل انْ يفْهمَ منه السلبُ في اي بعض كان وهو السلبُ الكُلِّي بخلاف بعضُ ليس فان البعضَ ههنا وان كان ايض غيرَ ـ معين الاانه ليس واقعا في سياق النفي بل السلب انما هو واردٌ عليه وبعضُ ليس قد يُـذُكر لـلايجابِ العدولي الجزئي حتى اذا قِيل بعضُ الحيوان هو ليس بانسان أُرِيْدَ به اثباتُ اللانسانية لبعض الحيوان لاسلبُ الانسانيةِ عنه وفَرُقُ ما بينهما كما

ستَقِفَ عليه بخلافِ ليسُ بعض اذلايمكن تصورُ الايجابِ مع تقدم حرف السلب على الموضوع

اقول: تیسری تقسیم مملیہ کے موضوع کے لحاظ ہے ہے، پس مملیہ کا موضوع جزئی ہوگایا گلی، اگر جزئی ہوتو قضیہ کو شخصیہ اور مخصوصہ کہاجاتا ہے، یاوہ موجہ ہے جیسے زیدانسان، یاوہ سالبہ ہے جیسے زیدلیس کجر، اس کو فخص معین ہے، اور مخصوصہ اس لیے کہاس کا موضوع خاص ہے، اور چونکہ یہ تقسیم موضوع کے حال کا لحاظ ہے، اور چونکہ یہ تقسیم موضوع کے حال کا لحاظ کیا گیا ہے۔

اوراگر کلی ہوتو اس میں کلیت وبعضیہ سے افراد موضوع کی مقدار بیان ہوگی یا بیان نہ ہوگی، اور وہ لفظ جو اس کمیت پر دلالت کرے، اے "سور، کہا جاتا ہے، جو سور البلد (شہر کی فصیل، دیوار) سے ماخوذ ہے، جیسے شہر کی دیوار، شہر کو محیط اور گھیرے ہوئی ہے، اسی طرح آفراد کی کمیت پر دلالت کرنے والا لفظ افراد کا اعاطر کر لیتا ہے، تو آگر قضیہ میں موضوع کے افراد کی مقدار بیان کردی جائے، تو قضیہ کو محصورہ اور مسورہ اس لیے کہ اس میں موضوع کے افراد کی مقدار بیان کردی جائے، تو قضیہ کو محصورہ و اور مسورہ کہتے ہیں، محصورہ تو اس لیے کہ اس میں موضوع کے افراد کا حصر ہوتا ہے، اور مسورہ اس لیے کہ وہ "سور،، پر مشمل ہوتا ہے، اور وہ یعنی محصورہ چارتم پر ہے، کیونکہ اس میں کل افراد پر حکم ہوگا، یا بعض وہ "دور جو بھی ہو،ا یجابا ہوگا یاسلبا، پس آگر کل افراد پر حکم ہوتو وہ کلیہ ہے، جو یا موجہ ہے، اور اس کا سور لاقی اور لا واحد ہے، جیسے لاشی یا لا واحد من الناس بجماد، اوراگر اس میں بعض افراد پر حکم ہوتو وہ جز سکہ ہوتی وہ جنہ ہوتو وہ جز سکہ ہوتی اور اس کا سور لا تھی اور اس کا سور لا تو احد ہیں بعض الحد وان یا سالبہ ہے، اور اس کا سور لیس کل، لیس بعض اور بعض لیس ہے، جیسے لیس کل حیوان انسان، لیس بعض سالبہ ہے اور اس کا سور لیس کل، لیس بعض اور بعض لیس ہے، جیسے لیس کل حیوان انسان، لیس بعض سالبہ ہے اور اس کا سور لیس کل، لیس بعض اور بعض لیس ہے، جیسے لیس کل حیوان انسان، لیس بعض سالبہ ہے اور اس کا سور لیس کل، لیس بعض اور بعض لیس ہے، جیسے لیس کل حیوان انسان، لیس بعض الی کیوان انسان، ایس بانسان۔

اور تینوں اسوار میں فرق یہ ہے کہ 'لیس کل ، ایجاب کلی کے رفع پر بالمطابقہ اورسلب جزئی پر بالالتزام دلالت کرنا ہے، اور 'لیس بعض ، اور ' بعض لیس ، اس کے برعکس ہیں ، 'لیس کل ، ایجاب کلی کے رفع پر اس لیے دلالت کرنا ہے اور جب ہم کل حیوان انسان کہیں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ انسان حیوان کے ہر ہر فرد کے لیے ثابت ہے، یہی ایجاب کلی ہے، اور جب لیس کل حیوان انسانا کہیں تو اس کا صریح مفہوم یہ ہے کہ انسان حیوان کے ہر ہر فرد کے لیے ثابت نہیں، یہی ایجاب کلی کا رفع ہے، اور 'لیس کل ، کا سلب جزئی پر وال ہونا تو وہ اس لیے کہ جب ایجاب کلی اٹھ کیا تو اب محمول یا تو ہر ہر واحد سے مسلوب ہوگا، یہی سلب کلی ہے، یا بعض سے مسلوب اور بعض کے لیے ثابت ہوگا، دونوں صورتوں پر سلب جزئی ہوگا، یہی سلب کلی ہے، یا بعض سے مسلوب اور بعض کے لیے ثابت ہوگا، دونوں صورتوں پر سلب جزئی

ببرحال یقینا صادق ہے، پس سلب جزئی 'دلیس کل، کے مفہوم یعنی ایجاب کل کے رفع کی ضروریات اوراس کے لوزام میں سے ہے،اس لیےاس کی دلالت سلب جزئی پرالتزامی ہوگی۔

نه كها جائے كە دليس كل ،، كامنهوم جورفع ايجاب كل ب، يسلب عن الكل يعنى سلب كلى اورسلب عن المحتف ليعنى سلب كلى اورسلب عن البعض ليعنى سلب جزئى يروه بالالتزام دال نه موكا، اس ليے كه عام كى دلالت خاص بر متيوں دلالتوں ميں سے كوئى ايك بھى نہيں ہے؟

کیونکہ ہم کہیں گے کہ ایجاب کلی کا رفع ،سلب جزئی سے اعم نہیں ہے، بلکہ وہ سلب عن الکل اور سلب عن البحض مع الا یجاب للبحض سے اعم ہے، اور سلب جزئی سلب عن البحض ہے خواہ بحض آخر کے لیے ایجاب کے ساتھ ہو یا نہ ہو پس بیداس تم میں اور سلب کلی میں مشترک ہے، پس سلب جزئی ان دونوں کو لازم ہے، اور جب اعم دوقعموں پر مخصر ہے، جن میں سے ہرایک ،ایک امر کے لیے ملز وم ہے، تو بیام لازم ، عام کے لیے بحل ازم ہوگا، اس لیے سلب جزئی ، ایجاب کلی کے رفع کے لیے لازم ہوگا، اس لیے سلب جزئی ، ایجاب کلی کے رفع کے لیے لازم ہوگا، بالفاظ ورگر دور لیس کل ،،سلب جزئی کا ملز وم ہے، (اور سلب جزئی اس کولازم ہے) کیونکہ جب ایجاب کلی اٹھ میں تو سلب عن البحض صادق ہوگا، اس لیے کہ اگر محمول کسی فرد سے بھی مسلوب نہ ہوتو ہر فرد کے لیے مارت ہوگا، واللہ عن البحث مالانکہ بیخلاف مفروض ہے وحدا خلف۔

اوریہ بات کہ دلیس بعض ،اور دبعض لیس ،سلب جزئی پرمطابقة دلالت کرتے ہیں تو یہ ظاہر ہےاں لیے کہ جب ہم بعض الحیو ان لیس بانسان ، یا لیس بعض الحیو ان انسانا کہیں تو اس کامفہوم صریح حیوان کے حض افراد سے انسان کا سلب ہے ، کیونکہ بعض کی تصریح ہے ،اور اس پرحرف سلب داخل ہے ،اور یہی سلب جزئی ہے ،اور رہاان کا رفع ایجاب کلی پرالتزاما دلالت کرنا تو وہ اس لیے کہ جب محمول بعض افراد سے مسلوب ہوگا ، تو وہ کل افراد کے لیے ثابت نہ ہوگا ، لہذا ایجاب کلی مرتفع ہوگا ، یفرق دلیس کل ،، اور آخری دو یعنی لیس بعض ،اور بعض لیس کے درمیان ہے۔ اور آخری دو یعنی لیس بعض ،اور بعض لیس کے درمیان ہے۔

اورآخری دو میں فرق بیہ ہے کہ لیس بعض بھی سلب کل کے لیے ذکر کیاجا تا ہے، کیونکہ بعض غیر معین ہے، اس لیے کہ بعض افراد کی تعین جزئیت کے مفہوم سے خارج ہے، تو بیکرہ تحت العقی کے مشابہ ہوگیا، تو چیے تکرہ سیاق نفی میں عموم کا فائدہ دیتا ہے، ایسے ہی یہاں'' بعض، ہے، کیونکہ یہ؛ حال ہے کہ اس سے سلب مفہوم ہو، چاہے جس'' بعض، میں ہی ہو، اور یہی سلب کل ہے، بخلاف ''بعض لیس، کے کیونکہ'' بعض، کو یہاں بھی غیر معین ہے تکروہ سیاق نفی میں واقع نہیں، بلکہ سلب اس کی در تعین ہے کہ اس کے اس پر واقع ہے، اور'' بعض لیس، کمی ایجاب عدولی جزئی کے لیے ذکر کیاجا تا ہے، یہاں تک کہ جب بعض الحیو ان ہولیس بانسان کہا جائے تو اس سے بعض حیوان کے لیے ''انسان نہ ہونے کا،، جب بعض الحیو ان ہولیس بانسان کہا جائے تو اس سے بعض حیوان کے لیے''انسان نہ ہونے کا،، اثبات مراد ہوتا ہے، نہ کہ اس انسان نہا جائے تو اس سے بعض حیوان کے لیے ''انسان نہ ہونے کا،، اثبات مراد ہوتا ہے، نہ کہ اس انسان نیت کا سلب، اور ان دونوں ہیں فرق ہے جیسا کہ غفر یب آپ

اس سے واقف ہو جا کیں ہے، بخلاف ''لیس بعض ، کے کیونکہ ایجاب کا تصور حرف سلب کے موضوع برمقدم ہونے کے ساتھ ناممکن ہے۔

# حملیہ کی تقسیم ثالث موضوع کے اعتبار سے

اس قال میں تملیہ کی وہ تقسیم ذکر کررہے ہیں، جواس کے موضوع کے اعتبار سے ہے، یہی وجہ ہے کہ آپ دیکھیں گے کدان اقسام کے نام رکھنے میں موضوع کے حال کا لحاظ کیا گیا ہے، تضیہ تملیہ موضوع کے لحاظ سے چارتم پر ہے: (۱) مخصیہ مخصوصہ (۲) محصورہ (۳) طبعیہ (۴) مہملہ، آخری دوتسموں کی تعریف وتشریح ا گلے'' قال، میں ذکر گئی ہے۔

(۱) قضیر مخصوصہ وقخصیہ: بیدہ قضیہ ہوتا ہے جس میں تملیہ کا موضوع جزئی یعن شخص معین ہوتا ہے، پھراس کی دو صور تیں ہیں کہ محمول موضوع کے لیے ثابت ہوتو وہ موجبہ ہے جیسے زیدانسان ، یا محمول موضوع سے سلب ہو، تو بیسالبہ ہے جیسے زیدلیس مجر۔

یں سیاری ہوتا ہے، اور مخصوصہ ہے، اس کے کہاس کا موضوع شخص معین ہوتا ہے، اور مخصوصہ ہے، اس لیے کہاس کا موضوع بہوتا ہے۔۔۔

(۲) قضیچملیمحصورہ: بیوہ تضیہ ہوتا ہے جس کا موضوع کلی ہوتا ہے، اور تھم اس کلی کے افراد پر ہوتا ہے، اور اس میں افراد کی مقدار بھی بیان کردی جاتی ہے کہ تمام افراد پر تھم ہے، یا بعض پر۔

وجہ تسمیہ: اس کومحصورہ اس لیے کہتے ہیں کہ یہ '' حصر ، سے ہے،اس کامعنی ہے گھیر لینا ،یہ تضیہ بھی موضوع کے افراد کو گھیر لیتا ہے، اوراس کو '' مسورہ ، بھی کہتے ہیں ، کیونکہ یہ تضیہ '' سور ، پر مشتمل ہوتا ہے، '' سور ، کامعنی بھی '' گھیر لینا ، ہے ، یہ سورالبلد (شہر کی دیوار ) سے ہے تو جس طرح شہر کی فصیل اور دیوار شہر کو گھیر لیتی ہے، اوراس کا احاطہ کر لیتی ہے، اسی طرح جولفظ موضوع کے افراد کی مقدار پر دلالت کرتا ہے، گویاوہ بھی افراد کو گھیر لیتا ہے، اوران کا احاطہ کر لیتا ہے،اس لیے اس لفظ کو ''سور ، کہا جاتا ہے۔

# محصوره كى اقسام

قضیہ محصورہ کی چارتسمیں ہیں، کیونکہ قضیہ میں حکم کل افراد پر ہوگا یا بعض پر ، پھران میں سے ہرا یک موجبہ ہوگا یا سالبہ ،تو اس لحاظ سے چارتسمیں ہوجاتی ہیں:

- (۱) موجبه کلید: وه قضیه موتا ہے جس میں محمول کا حکم موضوع کے تمام افراد پر ہوتا ہے، جیسے کل انسان حیوان \_
- (۲) موجبہ جزئید: وہ قضیہ ہوتا ہے جس میں محمول کا حکم موضوع کے بعض افراد پر ہوتا ہے جیسے بعض الحیو ان انسان۔

(۳) سالبه کلیہ: وہ قضیہ ہوتا ہے جس میں محمول کا حکم موضوع کے تمام افراد سے مسلوب ہوجیسے لاثی من الانسان بجر -

(۴) سالبہ جزئیہ: وہ قضیہ ہوتا ہے جس میں محمول کا حکم موضوع کے بعض افراد سے مسلوب ہو جیسے کیس بعض الحیو ان بانسان ۔

#### محصورات اربعه کےاسوار

(۱) موجبہ کلیہ کا سورلفظ' کل ،، ہے، اس کل ہے کل افرادی مراد ہے، نہ کہ کل مجموعی ، کل افرادی: جوافراد کو شامل ہو، تو موجبہ کلیہ کا سورکل افرادی ہے جیسے کل نار حارۃ (آگ کا ہر ہر فرد گرم ہے)۔ گرم ہے )۔

(۲) موجبہ جزئیہ کے سوردو ہیں (۱) بعض (۲) واحد، جیسے بعض الحیوان یا واحد من الحیوان انسان، شارح نے بعض افراد الحیوان سے تفییر کر کے اس بات کی طرف اشارہ کر دیا کہ ''بعض، موجبہ جزئید کا سوراس وقت ہوگا جب اس سے افراد مراد نہوں تو چروہ اس کا سورنہیں ہوگا، جیسے بعض الزنجی اسود، اس میں بعض سے سور مراد نہیں ہے بلکہ یہ قضیہ کاعنوان ہے، اوراس سے جزءمراد ہالی جزء الزنجی اسود۔

(٣) سالبه کلیه کے سور دو ہیں (۱) لاثی (۲) لا واحد، جیسے لاثی اور لا واحد من الناس بجماد (کوئی انسان جماد نہیں)۔

(۴) سالبہ جزئیہ کے تمین سور میں(۱) لیس کل(۲) لیس بعض (۳) بعض لیس جیسے لیس کل یا لیس بعض یا بعض لیس الحیو ان انسانا۔

#### سالبه جزئيه كے اسوار ثلثه میں فرق

شارح فرماتے ہیں کہ 'لیس کل ،،ایجاب کلی کے رفع پرمطابقة دلالت کرتا ہے،اورسلب جزئی پرالتزاما، اور 'بعض لیس ،، و' لیس بعض ،،اس کے برعکس ہیں یعنی سلب جزئی پرمطابقة اورا یجاب کلی کے رفع پرالتزامادلالت کرتے ہیں۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ لفظ''کل، ایجاب کلی پر مطابقۃ دلالت کرتا ہے، چنانچ جب کہا جائے کل حیوان انسان تو اس کا معنی میہ ہوتا ہے کہ حیوان کے افراد میں سے ہر ہر فرد کے لیے انسان تو اس کا معنی میہ ہوتا ہے کہ حیوان کے افراد میں سے ہر ہر فرد کے لیے انسان تو اس کا مفہوم صرح کا ورمعنی مطابقی اور جب ہم نے اس پر لفظ''لیس، کا اضافہ کر کے یوں کہا کہ لیس کل حیوان انسان تو اس کا مفہوم صرح کا ورمعنی مطابقی میں ہے، ایجاب کلی کا رفع ، ہے، اور دوسرادعوی میدتھا کہ' لیس کل ، سلب جزئی پر التزاماد لالت کرتا ہے، اس کی تفصیل میہ ہے کہ جب ایجاب کلی کا رفع ہوگیا تو پھر اس کی دوصور تین ہیں یا تو محمول موضوع کے تمام افراد سے مسلوب ہوگا، یہی سلب کلی ہے، یا بعض افراد سے مسلوب اور بعض افراد کے لیے طابت

ہوگا، جونی بھی صورت ہو، سالبہ جزئی تو بہر حال محقق ہوجائے گا، کو یا سلب جزئی ''لیس کل، کے لوازم اوراس کی ضروریات میں سے ہے، اورثی کی دلالت اپنے لازم پر چونکہ دلالت التزامی ہوتی ہے، اس واسطے کہا کہ ایجاب کلی کے دفع کی دلالت سلب جزئی پر التزاما ہوتی ہے۔

#### اشكال وجواب

معترض کہتا ہے کہ''لیس کل، کامفہوم یعنی ایجاب کلی کارفع ،سلب عن الکل یعی سلب کلی سے اور سلب عن البعض یعنی سلب جزئی ہے اعم ہے،اور سلب کلی وجزئی اخص ہیں،اور بیاصول ہے کہ اعم کی اخص پر نتیوں دلالتوں میں سے کوئی دلالت نہیں ہوتی،اس لیے''لیس کل، 'یتنی ایجا ب کلی کے رفع کی'' سلب جزئی،، پر دلالت التزامی نہیں ہو عی۔

اعمی اخص پرکوئی دلالت نہیں ہوتی اس لیے کہ اگراعم کی اخص پردلالت مطابقی ہوتو اعم واخص کا مساوی ہونالازم آتا ہے، جوسی نہیں اور دلالت تعمنی بھی نہیں ہوسکتی، ورنو ''اعم، کل اور''اخص، اس کے اجزاء ہوجا کیں گے، اور کل اپنے اجزاء کے بغیر وجود پذیر نہیں ہوسکتا، لہذا اس سے بیلازم آئے گا کہ اعم اخص کے بغیر موجود نہ ہو، حالا نکہ اعم آخص کے بغیر موجود نہ ہو، اور دلالت التزائی بھی نہیں ہوسکتی کیونکہ اس کے وجود کے لیے لازم بین جالمنی الاخص ضروری ہوتا ہے، اور یہاں میمکن ہے کہ وہ خاص عام کا لازم وجی ہو، جس سے بیلازم آئے گا کہ اعم کا ادرم کے بغیر موجود نہ ہو، جب اور یہاں میمکن ہے کہ وہ خاص عام کا لازم وجی ہو، جس سے بیلازم آئے گا کہ اعم کا اخص پر اندازہ قبیل ہوا کرتا ، تو معلوم ہوا کہ اعم کی اخص پر لازم کے بغیر موجود نہ ہو، جبکہ اعم اپنے وجود میں اس قتم کے امور کا حتاج نہیں ہوا کرتا ، تو معلوم ہوا کہ اعم کی اخص پر تخوں دلالت سلب جزئی پر التوں میں سے کوئی دلالت سلب جزئی پر التزامی ہوتی ہے؟

رفع ،،کولازم ہوگا اور''رفع ایجاب کلی ، ملزوم ہوگا ، اور طروم کی لازم پر دلالت چونکہ دلالت التزامی ہی ہوا کرتی ہے، اس لیے بیکہا کہ رفع ایجاب کلی کی دلالت سلب جزئی پر التزاما ہے۔

دوسر نے الفاظ میں آپ یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ ''لیس کل ، سلب جزئی کا ملزوم ہے، اور وہ اس کو لازم ہے، کو نکہ جب ایجاب کلی کا رفع ہوگا تو سلب عن البعض ضرور پایا جائے گا، کیونکہ اگر محمول موضوع کے کسی فرو سے بھی مسلوب نہ ہوتو پھر ہر ہر فرد کے لیے ثابت ہوگا لین اگر آپ سالبہ جزئے تشکیم ہیں کرتے تو اس کی نقیض موجہ کلیہ ماننا پڑے گی، ورنہ تو ارتفاع نقیصین لازم آئے گا جو محال ہے، اور اس کی نقیض بھی خلاف مفروض ہونے کی وجہ سے محال ہے، اس لیے صححے یہی ہے کہ جب ایجاب کلی کا رفع ہوگا تو اس کے حمن میں سالبہ جزئے بھی ضرورصا ، تی ہوگا ۔

اور 'لیس بعض و بعض لیس ، بیدونوں 'لیس کل ، ، کے بر عکس ہیں ، 'لیس کل ، ، قن ایجاب کل ، ، پر مطابقة اور 'لیس بعض و بعض لیس ، بیدونوں 'لیس کل ، ، پر مطابقة اور 'لی بی بیا الترا او الالت کرتے ہیں ، کیونکہ ان دونوں میں لفظ 'لی بعض ، کی تصریح ہے ، اور اس کے ساتھ حرف سلب بھی ہے ، سلب جزئی بھی ہوتا ہے ، جیسے جب کہا جائے ، بعض الحیو ان لیس بانسان ، یالیس بعض الحیو ان بانسان ، تو اس کا منابوں ہو اس کی ساتھ کہ بید دونوں 'لی انسان ، تو اس کل ، مفہوم صریح ہی یہی ہے کہ انسان حیوان کے بعض افراد سے مسلوب ہو ، تو کہ اس جزئی کی وجہ سے مسلوب ہو ، تو کل افراد کے لیے ثابت نہ ہوا ، یہی الترا اس کے بین الاخیرین ۔

کے تمام افراد کے لیے ثابت بہ ہوتا ہے ، بندا ہوالفرق بین لیس کل و بین الاخیرین ۔

واما الفرق بین الاحیرین ..... لیس بعض اور بعض لیس میں فرق ذکر کررہے ہیں، شارت فرماتے ہیں کہ 'لیس بعض ،، بسااوقات سلب کلی کے لیے استعال ہوتا ہے، کیونکہ جزئی میں ایک توبیہ 'بعض ،، غیر معین ہوتا ہے، اس کی تعیین منہوم جزئی میں سرے سے داخل ہی نہیں ، دوسرا بید کہ وہ اس نکرہ کے ساتھ مشابہ ہے جو تحت النفی واقع ہو، تو جس طرح نکرہ تحت النفی عموم وشمول کا فائدہ دیتا ہے، اس طرح ' لیس بعض ، بھی عموم فی کا فائدہ دیگا ، کیونکہ ایک تو اس میں ' بعض ،، بھی عموم فی کا فائدہ دیگا ، کیونکہ ایک تو اس میں ' بعض ،، بھی ہے، اب ہر ہر فر دہیں سلب کا احتمال میں ہو اور دوسرا بید کہ اس بر مرفر دہیں سلب کا احتمال میں ہوتا ، اس میں ہوا ۔ ' بعض ،، اگر چہ غیر معین ضرور ہے مگر دہ تحت النی نہیں واقع بلکہ فوق النفی واقع ہے ، اس لیے عموم فی کا فائدہ حاصل نہیں ہوا۔

البتہ ''بعض لیس ، بھی قضیہ معدولہ موجبہ جزئیہ کے لیے ذکر کیا جاتا ہے، اوراس کا سورواقع ہوجاتا ہے، مثلاً بعض الحیو ان لیس بانسان میں معدولہ موجبہ جزئیہ ہے، اس میں لیس اورانسان دونوں ملکر محمول واقع ہورہے ہیں یعنی لا انسانیت کا ثبوت ہے موضوع لیعنی بعض الحیو ان کے لیے، اس سے سلب انسانیت مرادنہیں، اس کی مزید تشریح آگے معدولہ کی بحث میں آری ہے، لیکن ''لیس بعض، معدولہ موجبہ جزئیہ کا سورواقع نہیں ہوسکتا، کیونکہ معدولہ میں حرف سلب موضوع کا جزء ہوتا ہے یا محمول کا یا دونوں کا ،اورلیس بعض کی صورت میں حرف سلب کسی کا بھی جزء واقع نہیں ہوسکتا نہ موضوع کا ، نہ محمول کا اور نہ ہی دونوں کا ، جیسے لیس بعض الحیو ان بانسان ، کیونکہ اس میں حرف سلب موضوع سے مقدم ہے ،اس لیے ایجا ہے کا تصور ممکن نہیں ہے۔

قَالَ : وَإِنْ لَمْ يُبَيِّنُ فِيْهَا كَمَيّةُ الافْرَادِ فَإِنْ لَمْ تَصُلُحْ لَاِنْ تصدق كليةً وجزئيةً سُمِّيت القضية طبعية كقولنا الحكم فيها على نفس القضية طبعية كقولنا الانسانُ في خسرو الانسانُ ليس الطبيعة وإنْ صَلُحَتُ لذلك سُمِّيتُ مهملةً كقولنا الانسانُ في خسرو الانسانُ ليس في خسر

اوراگراس تضید میں افراد کی مقدار بیان نہ کی گئی ہوتو اگر وہ کلی اور جزئی کے طور پر صادق آنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہوتو اسے تضید طبعیہ کہتے ہیں، جیسے الحیو ان جنس اور الانسان نوع، کیونکہ اس میں نفس طبیعت بر تھم ہے اور اگر اس طرح کی صلاحیت رکھتا ہوتو اسے مہملہ کہتے ہیں، جیسے الانسان فی خسر، والانسان کیس فی خسر۔

اقول: مامَرٌ كان اذابُيِّنَ في القضية كميةُ افرادِ الموضوع واما اذالمُ يُبَيُّنُ فلايخ إمَّا أَنْ تصلُحَ القضيةَ لأنْ تصدق كليةً وجنزئيةً بنان يكون الحكمُ فيها على افرادالموضوع اولم تصلّحُ بان يكون الحكمُ فيها على طبعية الموضوع نفسها لا على الافرادِ فان لمْ تصلْحُ لِآنْ تصدقَ كليةً وجزئيةً سُميت طبيعيةً لان الحكمَ فيها على نفسس الطبيعةِ كقولنا الحيوانُ جنسٌ والانسان نوعٌ فان الحكم بالجنبيةِ والنوعيّةِ ليس على ما صَدَقَ عليه الحيوان والانسانُ من الافرادبل على نفس طبيعتِه ما وإنْ صَلُحَتْ لِآن تكون كليةً وجزئيةً سُميتُ مهملةً لان الحكمَ فيها على افرادِ موضوعِها وقدُاُهُمِلَ بيانُ كمِيّتها كقولنا الانسانَ في خسرٍ والانسانُ ليس في خسرِاي مَا صَدَقَ عليه الانسانُ من الافراد فِي خسرِ وليس في خسر فقَدْ بَانَ أَنَّ الحملية باعتبار الموضوع منحصرة في اربعة اقسام ولكك ان تقول في التقسيم موضوع الحملية إما جزئي او كلي فان كان جزئيًا فهي شخصيةٌ ان كان كلياً فَإِمّا ان يكون الحكمُ فيها على نفس الطبيعةِ الكلي او على ما صدق عليه من الافراد فان كان الحكم على نفس طبيعة فهي الطبعية وإن كان على ما صَدَقَ عليه من الافراد فإما ان يُبيَّن فيها كمَيةُ الافراد وهي المحصورةُ والافهى المهملةُ والشيخُ في الشفاء ثَلَّتُ القسمةَ فقال الموضوعُ ان كان جزئيًا فهي الشخصيةُ وان كان كلياً فان بُيِّن فيها كميةُ الافراد فهي المحصورةُ والافهى المهملةُ وشَنَّعَ عليه المتاخرون لعدم الانحصارِ فيها لخروج الطبعية والجوابُ ان الكلامَ في القضيةِ المعتبرةِ فِي العلومِ والطبيعياتُ لا اعتبارَ لها في العلوم لان الحكمَ في القضايا على ما صَدَقَ عليه الموضوعُ وهي الافرادُو الطبعيّةُ ليسَتْ منها فخُروجُها عن التقسيمِ لايُخِلّ بالانحصارِ لان عدمَ الانحصارِ بان يتناولَ المَقُسَمُ شيئا ولايتناوله الاقسامُ والمَقْسَمُ ههنا لايَتناولُ الطبيعياتِ فلا يختلُّ الانحصارُ بخروجها

اقول: گذشتہ بیان اس تضیہ کے بارے میں تھا جس میں موضوع کے افراد کی مقدار بیان کردی جائے،
اور جب (موضوع کے افراد کی مقدار) بیان نہ ہوتو دو حال سے خالی نہیں یا تو تضیہ میں کلی اور جزئی کے طور پر صادق ہونے کی صلاحیت ہوگی یا نہ ہوگی بایں طور کہ تھم موضوع کے افراد پر ہوگا، یا اس کی صلاحیت نہ ہوگی بایں طور کہ تھم موضوع کی نفس طبیعت پر ہوگا نہ کہ افراد پر لہذا اگر قضیہ کلی اور جزئی کے طور پر صادق آنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہوتو اس کو طبعیہ کہتے ہیں، کیونکہ اس میں نفس طبیعت پر تھم ہے، جیس الحیو ان جنس، اور الانسان نوع کیونکہ جنس ہونے اور نوع ہونے کا تھم حیوان اور انسان کے افراد پر جیس الحیو ان جنس، اور الانسان نوع کیونکہ جنس ہونے اور نوع ہونے کا تھم حیوان اور انسان کے افراد پر ہے، لیکن ان کی مقدار کا بیان مہمل رکھا گیا ہے، مہملہ کہتے ہیں، کیونکہ تھم اس کے موضوع کے افراد پر ہے، لیکن ان کی مقدار کا بیان مہمل رکھا گیا ہے، مہملہ کہتے ہیں، کیونکہ تھم اس کے موضوع کے افراد پر ہے، لیکن ان کی مقدار کا بیان مہمل رکھا گیا ہے، فراد دیا گیا ہے، کیونکہ تم اس اور نوٹے اور خسارے میں نہیں ہیں، پس بی ظاہر ہوگیا کے حملیہ موضوع کے افراد سے چار قسموں پر مخصرے۔

اورتسیم میں آپ یوں کہہ سکتے ہیں کے حملیہ کا موضوع جزئی ہوگا، یا کلی ،اگر جزئی ہوتو وہ مخصیہ ہے،اوراگر کلی ہوتو وہ کلی کانفس طبیعت پر ہوتو وہ طبیعت پر ہوتو وہ طبیعت ہے،اوراگر ماصد ق علیہ یعنی افراد پر ہوتو اس میں یا تو افراد کی مقدار بیان ہوگی ، یہی قضیہ محصورہ ہے،ورنہ (مقدار بیان نہ ہوتو ) وہ مہملہ ہے۔

اور شخ نے تقسیم کو'شفاء، میں مثلث ذکر کیا ہے، یوں کہا کہ موضوع اگر جزئی ہوتو وہ شخصیہ ہے، اور کلی ہو
تو اگراس میں افراد کی مقدار بیان ہوتو وہ محصورہ ہے ور نہ ہملہ ہے، اور متاخرین نے اس پر شنیع کی ہے
(یعن فتیج قرار دیا ہے) کیونکہ' طبعیہ ،، کے خروج کی وجہ سے ان اقسام میں عدم انحصار ہے؟ جواب یہ
ہے کہ اس قضیہ سے گفتگو ہے جس کا علوم میں اعتبار کیا جاتا ہے، اور طبعیات کا اعتبار علوم میں نہیں ہے،
کیونکہ قضایا میں تکم اس پر ہوتا ہے جس پر موضوع صادق ہوا وروہ افراد ہیں، اور طبعیہ ان میں سے نہیں
ہے، اس لیے طبعیہ کاتقسیم سے نکل جانا انحصار کے لیے کئل نہیں، کیونکہ عدم انحصار تو یہ ہوتا ہے کہ قسم کسی
شی کوشامل ہوا وراقسام اس کوشامل نہ ہوں، اور یہاں تو مقسم طبعیات کوشامل ہی نہیں، اس لیے ان کے

#### خروج سے انحصار میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا۔

## طبعيه اورمهمله كي تعريف وتشريح

گذشتہ قال میں قضیہ تملیہ کی صرف دوا قسام کا ذکر ہوا ہے، قضیہ فخصیہ اور محصورہ کا،اس قال میں شق ٹانی کو بیان کرر ہے ہیں کہا گر قضیہ تملیہ میں موضوع کے افراد کی مقدار بیان نہ کی جائے، تو اس طرح دو قسمیں حاصل ہوتی ہیں:

(۱) طبعیہ: بیدہ قضیہ ہوتا ہے جس میں محمول کا تھم موضوع کی نفس طبیعت اور ماہیت پر ہوتا ہے، افراد پر تھم نہیں ہوتا، جیسے الحیو ان جنس، یا الانسان نوع، پہلی مثال میں جنس ہونے کا تھم حیوان کی طبعیت و ماہیت پر ہے، نہ کہ اس کے افراد پر۔ کے افراد پر، اسی طرح دوسری مثال میں نوع ہونے کا تھم انسان کی نفس طبعیت و ماہیت پر ہےنہ کہ اس کے افراد پر۔ وجہ تسمیہ: اس کو طبعیہ اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں تھم موضوع کی نفس طبعیت اور ماہیت پر ہوتا ہے۔

(۲) مہملہ: بیدہ قضیہ ہے جوکلی اور جزئی کے طور پرصادق آنے کی صلاحیت رکھتا ہے بعن محمول کا حکم موضوع کے افراد پر ہوتا ہے، لیکن افراد کی کمیت اور مقدار کو بیان نہیں کیا جاتا جیسے الانسان فی خسر مطلق انسان خسارے میں ہیں، بیموجہ کی مثال ہے۔ بیموجہ کی مثال ہے۔

وجہ تسمیہ: اس کومہملہ اس لیے کہتے ہیں کہ''اہمال،، کے معنی ہے چھوڑ دینا،تو یہاں بھی چونکہ موضوع کے افراد کی مقدار کو بیان نہیں کیا جاتا، بلکہ اسے چھوڑ دیا جاتا ہے،اس لیے اس کومہملہ کہتے ہیں۔

# حمليه كي اقسام كي وجه حصر

قضیہ تملیہ موضوع کے لحاظ سے جارا قسام پر ہے،ان کی وجہ حصر جملیہ کا موضوع جزئی ہوگا یا گلی،اگر جزئی ہوتا اس جوتواں کو دمشخصہ ،، کہتے ہیں اورا گرکلی ہوتو بھر دوحال سے خالی نہیں یا تو تھم اس قضیہ کی نفس طبیعت پر ہوگا، یہی طبعیہ ہے، یا تھم اس قضیہ میں کلی کے افراد پر ہوگا،اس کی پھر دوصور تیں ہیں،موضوع کے افراد کی مقدار اور کمیت بیان ہوگی یا نہیں، ہوتو محصورہ ہے، در نہ مہملہ ہے۔

#### علوم ميس طبعيات كااعتبارنهيس

شخ بوعلی سینانے اپنی کتاب' الشفاء،، میں قضیہ حملیہ کی موضوع کے لحاظ سے جب تقسیم ذکر کی تو صرف اقسام ثلثہ کوذکر کیااور طبعیہ کوذکر نہیں کیا، چنانچہ وجہ حصر یوں بیان کی جملیہ کا موضوع جزئی ہوگایا کلی،اگر جزئی ہوتواس کو مشخصہ کہتے ہیں،اوراگراس کا موضوع کلی ہو،تو پھراس کی دوصور تیں ہیں،موضوع کے افراد کی مقدار بیان ہوگی یا نہیں،ہوتو محصورہ ہےورنہ مہملہ ہے۔ شخ کی اس تقیم پرمتاخرین مناطقہ نے ان کی گرفت کی ، کہ شخ نے آخر طبعیہ کواقسام سے کیوں خارج کر دیا۔ کین شارح فرماتے ہیں کہ شخ کی بات درست ہے کیونکہ یہاں ان تضایا سے بحث ہوتی ہے، جن کا علوم میں اعتبار ہوتا ہے، طبعیات سے مناطقہ مستقلا بحث نہیں کرتے ، ان کا علوم میں اعتبار نہیں ہے، طبعیہ کے علاوہ بقیہ تین قضایا سے علوم میں اس لیے بحث ہوتی ہے کہ ان میں تھم موضوع کے افراد پر ہوتا ہے، جبکہ طبعیہ میں ایسانہیں ہوتا، بلکہ اس میں تھم موضوع کے افراد پر ہوتا ہے، جبکہ طبعیہ میں ایسانہیں ہوتا، بلکہ اس میں تھم موضوع کی نفس طبیعت پر ہوتا ہے، اس لیے ان سے بحث نہیں کرتے۔

قضیہ طبعیہ کے خروج سے اقسام کے انتصار میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا، اس لیے کہ عدم انتصار کا خلل تو اس وقت ہوتا ہے جب یہ قسم میں شامل ہوتیں ، لیکن اقسام ان کوشامل نہ ہوتیں ، اور یہاں تو قضیہ طبعیہ مقسم میں داخل ہی نہیں ، کیونکہ مقسم وہ قضیہ ہے جوعلوم میں معتبر ہوتا ہے ، اس لیے اس کے نکل جانے سے عدم انتصار کا کوئی خلل نہیں ہے ، تو معلوم ہوا کہ شیخ نے جوجملیہ کی صرف تین اقسام کا ذکر کیا ہے ، وہ درست ہے۔

قال: وهي في قوة الجزئية لانه متى صَدَق الانسانُ في حسرٍ صدق بعضُ الانسانِ في حسرٍ صدق بعضُ الانسانِ في حسرِ وبالعكسِ

مہملہ، جزئید کی قوت میں ہے، کیونکہ جبالانسان فی خسر صادق ہوگا،تو بعض الانسان فی خسر اوراس کا برعکس بھی صادق ہوگا۔

اقول: المهملة في قوة الجزئية بمعنى أنَّهما متلازمان فانه متى صَدَقَتِ المهملة صدقتِ المهملة صدقتِ المجرئية وبالعكسِ فانه اذا صدق قرلنا الانسان في خسرٍ صدق بعض الانسان في خسرٍ و بالعكس أمّا إنه كلما صَدَقَتِ المهملة صدقتِ الجزئية فلان الدحكم فيها على افراد الموضوع ومتى صَدَق الحكم على افراد الموضوع فإمّا ان يصدُق ذالك الحكم على جميع الافراد اوعلى بعضِها وعلى كِلا التقديرين يصدق الحكم على بعضِ الافراد وهو الجزئي وأمّا بالعكس فلانه متى صَدَق الحكم على بعضِ الافراد صدق الحكم على الفراد مطلقًا وهو المهملة

اقول: مہملہ، جزئیدی قوت میں ہے، مطلب سے ہے کہ مہملہ اور جزئید دونوں ایک دوسرے کولازم ہیں، چنانچہ جب مہملہ صادق ہوگا تو جزئیہ محل مادق ہوگا ، وبالعکس، اب سامر کہ جب مہملہ صادق ہوگا جزئیہ محص صادق ہوگا تو وہ اس لیے کہ مہملہ میں موضوع کے افراد پر حکم ہوتا ہے، اور جب موضوع کے افراد پر حکم صادق ہوگا ، بوگا یا بعض پر، جونی بھی صورت ہو بعض افراد پر حکم صادق ہوگا ، بہی جزئی ہے، اور عکس اس لیے کہ جب حکم بعض افراد پر صادق ہوگا ، بہی جزئی ہے، اور عکس اس لیے کہ جب حکم بعض افراد پر صادق ہے، مہملہ ہے۔

#### مهملهاورجز ئيدمين تلازم

علوم میں صرف محصورات اربعہ کا ہی اعتبار ہوتا ہے ، دوسر سے قضیے علوم میں اصلاً معتبر نہیں ، اس پرمعترض کہتا ہے کہ قضیہ مہملہ کا علوم میں آخر کیوں اعتبار نہیں ہوتا ،اس میں بھی تھم موضوع کے افر ادپر ہوتا ہے ، گودہ مہم اورغیر معین ہوتے ہیں ،اس کی کیا وجہ ہے؟

اس قال میں اس شبہہ کو دفع کرنامقصود ہے، چنانچیفر ماتے ہیں کہمملہ جزئید کی قوت میں ہے، بالقوہ کہہ کر بالفعل کو دہ کر نامقصود ہے، چنانچیفر ماتے ہیں کہمملہ جزئیہ ہونے کی اس میں استعداد ہوتی ہے، اورمہملہ و جزئید آپس میں ایک دوسرے کو لازم ہیں، چنانچہ جہاں مہملہ صادق ہوگا تو جزئیہ جس صادق ہوگا، و بالعکس یعنی جہاں جزئیہ صادق ہوگا تو مہملہ بھی صادق ہوگا، یہاں دو عوے ہیں:

(۱) جب مهمله پایا جائے گا تواس کے شمن میں جزئیہ بھی ضرورصا دق ہوگا۔

(۲) جب جزئية حقق ہوگا تو وہاں مہملہ بھی پایا جائے گا۔

پہلے دعوی کی دلیل میہ ہے کہ قضیہ مہلہ میں تھم موضوع کے مطلق افراد پر ہوتا ہے، کوئی اس میں تعیین وتحدید نہیں ہوتی ، اس کی اب دوصور تیں ہیں کہ تھم موضوع کے تمام افراد پر ہوگا یا بعض پر ، جونبی بھی صورت ہوقف پر ہوتو ، دونوں وہاں ضرور پایا جائے گا ، جیسے الانسان فی خسر اس میں ''خسر ، ، کا تھم انسان کے تمام افراد پر ہوتو ، بعض پر ہوتو ، دونوں صورتوں میں جزئیر ضرور پایا جائے گا ، بہی جزئیہ ہے۔

دوسرے دعوی کی دلیل میہ ہے کہ جزئیہ میں محمول کا تھم موضوع کے بعض افراد پر ہوتا ہے، لیکن میہ ''بعض افراد، چونکہ غیر متعین ہوتے ہیں، اس لیے وہاں مہملہ بھی صادق ہوگا، کیونکہ مہملہ میں بھی تھم موضوع کے مطلق اور غیر مععقین افراد پر ہوتا ہے، لہذا جب جزئیہ پایا جائے گا تو مہملہ بھی ضرور پایا جائے گا جیسے بعض الانسان لیس فی خسر، میہ جزئیہ ہے، اس میں میں معلوم نہیں کہ کتنے افراد خسارے میں نہیں، کوئی متعین نہیں ہیں، اس لیے میں ہملہ بھی ہے، تو معلوم ہوا کہ مہملہ، جزئیہ کے میں بایا جاتا ہے، اس لیے اس کو مستقل شار نہیں کیا جاتا۔

قال: البحث الشانی فی تحقیقِ المحصوراتِ الاربعِ قولُنا کلُ جَ بَ یُسَتعملُ تارةً بحسبِ الحقیقة و معناه اَنَّ کلَ ما لَوْ وُجدَ کان جَ من الافرادِ الممکنة فِهو بِحَیْثُ لو وُجدَ کان جَ من الافرادِ الممکنة فِهو بِحَیْثُ لو وُجدَ کان ب ای کلُ ماهو ملزومُ ج فهو ملزومُ ب وتارةً بحسبِ المخارج و معناه کلُ ج فی المخارج سواء کانَ حالَ الحکمِ او قبلهٔ او بعدهٔ فهو ب فی المخارج دوسری بحث بحصورات اربعہ کی تحقیق میں ہے، ہماراقول کل ج بھی حقیقت کے اعتبار ہے مستعمل ہوتا ہے، جس کا معنی یہ بوتا ہے کہ افراد ممکنہ میں سے جوفر دبھی موجود ہوکرج ہوتو وہ پائے جانے کی حیثیت سے بوگا، یعنی جوبھی ج کا ملزوم ہوتو وہ ب کا بھی ملزوم ہے، اور بھی بحسب الخارج مستعمل ہوتا ہے، جس کا مطب یہ ہے کہ جوفارج میں ج ہو، خواہ تکم کی حالت میں ہو، یا اس سے پہلے، یا اس کے ہوتا ہے کہ وفارج میں ج ہو، خواہ تکم کی حالت میں ہو، یا اس سے پہلے، یا اس کے ہوتا ہے کہ وفارج میں جوہ خواہ تکم کی حالت میں ہو، یا اس سے پہلے، یا اس کے ہوتا ہو۔

بعد ہو، وہ خارج میں ب ہوگا۔

اقول: قد عرفتَ انَّ للحمليةِ طرفَيْن احدُ هما وهو المحكومُ عليه يُسمَّى موضوعًا وثانيهما وهو المحكومُ به يسمى محمولًا فاعلم أنَّ عادةَ القوم قد جَرَتُ بانهم يُعبرون عن الموضوع بج وعن المحمول ببَ حتى أنَّهم اذا قالو اكلُ جَ بَ فكانَّهم قالُواكلُ موضوع محمولٌ وانَّمَا فَعلوْ أذلك لِفَائدتين إحْداهُمَا الْإحتصارُفانَّ قولَنا كلُ جَ بَ أَخْصَرُ مِنُ قُولِنا كل انسان حيوانٌ مثلا وهو ظاهرٌ وثانيهما دفعُ توهم الانمحصار فانهم لو وضعوالِلْموجبة اِلكليةِ مثلاقولُنا كلُ انسان حيوانٌ واَجْروا عليه الاحكامَ امُكِّنَ ان يذهبَ الوهمُ الى ان تلك الاحكامَ انما هي في هذه المادةِ دون السموجباتِ الكلياتِ الْأَخَرِ فَتَصَوَّرُوامفهومَ القضيةِ وجرَّدوهَا عن الموادِّوعبَّر واعن طرفيها بع وب تنبيهًا على ان الاحكام الجارية عليها شاملة لجميع جزئياتِها غير مقصورة على البعض دون البعض كما انهم في قسم التصوراتِ أحذوًا مفهوماتِ الكلياتِ من غبر اشارة الى مادة مِن الموادِو بَحثُواعن احوالِها بحثًا متنا وِلاً لجميع طبائع الاشياء ولهذا صارت مباحث هذاالفن قوانين كلية منطبقة على جميع البجزئيات فاذاقلنا كل ج ب فهناك أمران احدُهما مفهوم ج و حقيقتُه والاخرُ ما صَدَق عليه جَ من الافراد فليس معناه ان مفهومَ ج هو مفهومُ ب والالكان جَ و ب لفظين مترادِفَين فلايكون الحملُ في المعنى بل فِي اللفظِ بل معناه ان كلّ ماصَدَقَ عليه جمن الافراد فهو ب فان قلت كما ان لجَ اعتبارين كذلك لِبَ اعتباران مفهومٌ و حقيقةٌ وما صدق عليه من الافراد فَلِمَ لايجوز ان يكون المحمولُ ما صدق عليه بْ من الافراد لا مفهومه كما ان الموضوع كذلك فنقول ما صدق عليه الموضوعُ هو بعينه ما صَدَقَ عليه المحمولُ فلو كَانَ المحمولُ ما صَدَقَ عليه ب لكان المحمولُ ضروريَّ الثبوتِ للموضوع ضرورةَ ثبوتِ الشَّثِي لنفسِه فينحَصرُ الـقضايا في الضروريةِ فلم يَصْدق ممكنةً خاصةً اصلًا فقد ظهر أنَّ معنى القضيةِ كلُّ ما صدق عليه ج من الافراد فهو مفهوم ب لا مَا صَدَقَ عليه ب لا يقال اذا قلنا كل ج ب فاما ان يكون مفهوم ج عينَ مفهوم ب او غيره فان كان عينه يلزمَ ما ذكرتُهُ من ان الحملَ لا يكون مُقَيِّداً وإنْ كان غيرَه إمتنَع ان يُقَالَ احدُ هما هوالاخر لا سُتِحالةٍ أن يكون الشئيُ نفسَ ماليس هو لأنَّه يَجَابُ عنه بانَّ قولَكم الحمل محالٌ يشتَمل على الحمل فيكون ابطا لا للشيى بنفسِه وانه محالٌ وللِسائل أنْ يعود و يقول لا نَـدُّعي الا يحابُ بـل نـدُّعِي إمّا أنّ الحملَ ليس بمفيدٍ أوأنّه ليس بمُمكن وصِدقَ

السالبة لاينا في كذب سائر الموجباتِ فالحقُ في الجوابِ أنا نحتارأنَّ مفهوم ب غيـرُ مفهوم ج و قولُه لاسْتِحا لةِ حملٍ ب على ج بِهُو هُوَ قلنا لانم وانِّما يكون حملُه عليه محالاً لو كان المرأدبه أنّ ج نفسُ ب وليس كذلك لِمَا تبيَّن ان المرادَ ما صَـدَقَ عليه جَ يصدق عليه بَ ويجوزُ صدق الامور المتغايرة بحسب المفهوم على ذاتٍ واحدةٍ فهما صَدَق عليه جَ يُسمّى ذاتَ المَوضوع و مفهومُ ج يَسمّى و صف الموضوع وُعنُوانَه لانه يُعرفُ به ذات ج الذي هو المحكومُ عليه حقيقةً كما يعُرفُ الكتابُ بِعُنُوانِه والعنوان قديكون عينَ الذاتِ كقولنا كلُّ انسان حيوانٌ فان حقيقةَ الانسانِ عينُ ماهيةِ زيدٍ وعمرِ و وبكرو غيرِهم مِنْ افراده وقد يكون جزءً لها كقولنا كلُ حِيوان حسّاسٌ فان الحكمَ فيه ايضٌ على زيدٍ و عمر و وغيرهِما من الافرادِ و حقيقةُ الحيوان انما هي جزءٌ لها وقد يكون حارجًا عنهَا كقولنا كلُّ ماشِ حيوانٌ فان الحكمَ فيه ايض على زيدٍ و عمرٍ و وغيرِ هما من افراده ومفهومُ الماشي خارجٌ عن ماهيتهما فمُحصَّلُ مُفهوم القضية يرجِعُ الى عَقْديْنِ عقدُ الوضع وهو اتصاف ذاتِ الموضوع بوصُفِه وعقدُالحملِ وهو اتصاف ذاتِ الموضوع بوصفِ المَحْمولِ والاولُ تركيبٌ تقييدي والثاني تركيبُ خبري فههنا ثلثةُ اشياءُ ذاتُ الموضوع وصدق وصفيه عليه وصدق وصف المحمول عليه أمَّا ذاتُ الموضوع فليسَ المرادبه افرادج مطلقًا بل الافرادُ الشخصيةُ إن كان ج نوعًا أومًا يساويه من الفصل والخاصة والافرادُ الشخصيةُ والنوعيةُ معًا إنْ كَانَ جَ جنساً اوما يُسَا ويْه مِنَ العرضِ العام فاذا قلنا كل انسان او كل ناطق أو كلُّ ضاحكِ كذا فالحكمُ ليس الاعلى زيدٍ و عمرٍ ووبكرٍ وغيرٍ هَمْ مِنْ افرادهِ الشخصيّةِ واذا قُلنا كلّ حيوان وكلُّ ماش كذافالحكمُ على زيدٍ و عمرٍ ووغيرٍ هما من اشحاصِ الحيوانِ و على الطَّبَاتع النوعيةِ من الانسانِ والفرسِ وغيرِهما ومِنْ ههناً تسْمَعهمْ يقولُونَ حملُ بعضِ الكلياتِ على بعضِ انما هو على النوعِ وأفرادِه ومِنَ الأفاضِل مَنْ حَصَرَ الحُكْمَ مَطلقًا على الافرادِالشخصيةِ وهو قريب الى التحقيقِ لإنَّ اتِصَّافَ الطبيعةِ النوعيّةِ بـإلْـمـحـمولِ ليس بالاسِتِقْلالِ بِلْ لِإتصافِ شخص من اشخاصِهابِه اذ، لاوجودَ لها الافي ضِمْنِ شخصِ من اشخاصِها وامَّا صِدْق وصفِ الموضوع على ذاتِه فبإلامكان عسدالفارابي حتى أنَّ المرادَ عنده بج مَا أمْكَنَ ان يصدَقَ علَيه جسواء كان ثابتًاله بالفعل أو مسلُوبًا عنه دائمًا بَعدانَ كَانَ مُمكنَ الثبوتِ له وبالفعلِ عند الشيخ اي ما يَصدق عليه ج بالفعل سواءٌ كان ذلك الصِدْق في الماضِي اوالحاضرِ اوالمستقبلِ حتى لا يدخلَ فيه ما لا يكون جَ دائماً فاذا قلنا كلُ اسودَ كذا يتناول الحكمُ ما امْكُنَ ان يكون اَسْودَ حتى رومِيّين مثلاً على مذهبِ الفارابيّ لا مُكانِ اتصافِهم بالسوادِ و على مذهبِ الشيخ لا يتنا ولُهم الحكمُ لعدم اتِّصافِهم بالسوادِ في وقتِ مّا ومذهبُ الشيخ اقربُ إلى المُعُرفِ واَمَّا صِدْقُ وَصفِ المَحْمولِ على ذاتِ الموضوعِ فقدَ يكونُ بالضرورةِ وبالامكانِ و بالفعلِ وبالدوام على ما سَيَجِئى في بحثِ الموجها ت.

اقول: آپ و معلوم ہو چکا کے تملیہ کی دو طرفیں ہیں ایک محکوم علیہ جس کو موضوع کہتے ہیں، اور ایک محکوم ہمرو کو ت سے اور جس کو محمول ہمیتے ہیں، آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ قوم کی عادت جاری ہے کہ وہ موضوع کو جسے اور محمول کو ب سے بیر کرتے ہیں، یہاں تک کہ جب وہ یہ کہیں کل جب تو بیا ایسا ہے جیسے انہوں نے یوں کہا کل موضوع محمول، اور بیا نہوں نے دو فا کہ وں کے لیے کیا ہے، اول: اختصار کی غرض سے کیونکہ کل ج بہار حقول مثلا کل انسان حیوان سے مختصر ہے جو بالکل ظاہر ہے، دوم: انحصار کے وہم کو دفع کرنے کے لیے کیونکہ اگر م وجبہ کلیہ کے لیے مثلا کل انسان حیوان کو مقرد کر کے اس پر احکام جاری کرنے تو اس بات کا وہم ہوسکتا تھا کہ بیا دکام صرف ای مادہ کے لیے ہیں نہ کہ دیگر موجبات کلیہ کے لیے پس انہوں نے قضیہ کے مفہوم کا تصور کیا، اور اس کو تمام مواد سے مجر دکر کے اس کی طرفین کو جب بیس انہوں نے قضیہ کے لیے تعبیر کیا کہ جوا دکام اس پر چاری ہیں وہ اس کی تمام جزئیات کو شامل ہیں، بعض جزئیات پر مخصر نہیں ہیں، اور بیا لکل ایسا ہی ہے جیسے قوم نے تصورات کے باب میں کلیات تمس کے مفہو مات کو لیا، کسی خاص مادہ کی طرف اشارہ کئے بغیر، اور ان کے احوال سے ایک عام بحث کی ہے، جو تمام جزئیات کر شطبق ہوتے ہیں۔

جب ہم کل جب ہمیں تو یہاں دوامر ہیں ایک جیم کامفہوم اوراس کی حقیقت اور دوسراجیم کا ماصد ق علیہ لیعنی اس کے افراد، پس کل جب کا مطلب بینیس ہے کہ جیم کامفہوم بعینہ ب کامفہوم ہے، ورنہ ج اور معنی میں حمل نہ ہوگا بلکہ لفظ میں حمل ہوگا بلکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ ہر وہ فرد جس پرج صادق ہووہ بے، اگر آپ کہیں کہ جس طرح جے دواعتبار ہیں اس طرح ب کہیں کہ جس طرح جے کہ دواعتبار ہیں اس طرح ب کے بھی دواعتبار ہیں آیک مفہوم وحقیقت اور ایک ماصد ق علیہ یعنی افراد لہذا ہے کیوں جائز نہیں کہ دمجول، ب کا ماصد ق علیہ ہونہ کہاں کا مفہوم جیسا کہ موضوع بھی اسی طرح ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ ماصد تی علیہ الموضوع بعینہ ماصد تی علیہ ہون و محمول موضوع کے لیے شہوت ضروری ہے، پس تمام قضایا ضرور ہیں کے لیے خوت ضروری الثبوت ہوگا، کیونکہ تی کا اپنی ذات کے لیے شبوت ضروری ہے، پس تمام قضایا ضرور ہی

میں منحصر ہوجائیں گے،اور مکنہ خاصہ بالکل صادق نہ ہوگا،تو پی ظاہر ہو گیا کہ قضیہ کامعنی ہیہے کہ ہروہ فرد جس پرج کامفہوم صادق ہووہ مفہوم ب ہے،نہ کہ ماصد ق علیہ ب۔

نه كها جائے كه جب جم كل ج ب كہيں توج كامفهوم يا توب كےمفهوم كاعين ہوگا ، يا اس كاغير ہوگا ، اگر عین ہوتو وہی کچھلازم آئے گا جوآپ نے ذکر کیا ہے کہ حمل مفید نہ ہوگا، اور اگر اس کاغیر ہوتو یہ کہنا ممنوع ہوگا کدان میں سے ایک بعینہ دوسرا ہے، کیونکہ یہ ہات محال ہے کدایک چیز اس چیز کا عین ہوجو وہنیں ہے؟ کیونکہاس کا جواب دیا جائے گا کہتمہارا قول: اعمل محال خود حمل پر شمتل ہے، تو یہ ابطال شی الی نفسہ ہے، جومحال ہے، اور سائل لوٹ کریہ کہ سکتا ہے کہ ہم ایجاب کا دعوی نہیں کرسکتے ،ہم اس بات کے مدی ہیں کہمل یا مفیرنہیں ہے یامکن نہیں ہے، اور سالبہ کا صدق موجبات کے کذب کے منافی نہیں ہے،اس کیے حق جواب یہ ہے کہ ہم اس کواختیار کرتے ہیں کہب کامفہوم ج کے مفہوم کاغیرہے، اورسائل کا قول' استحالة حمل ب على ج مومور، ہم تسليم نبيس كرتے ،اس كاحمل توج پراس وقت محال موگا جب مرادیہ ہوکہ ج نفس ب ہے، حالائکہ ایسانہیں ہے، کیونکہ بیظاہر ہو چکا کہ مرادیہ ہے کہ جس پرج صادق ہو،اس پر ب بھی صادق ہوگی ،اورایک ذات پران امور کا صدق ہوسکتا ہے جومفہوم کے لحاظ ہے متغایر ہول پس جس پرج صادق ہواس کوذات موضوع کہتے ہیں،اورمفہوم ج کووصف موضوع اور عنوان موضوع کہتے ہیں، کیونکہ اس کے ذریعہ سے اس ج کی ذات کی معرفت ہوتی ہے جو هقيقة محکوم عليہ ہے، جيسے كتاب اينے عنوان سے پہياني جاتى ہے، اور عنوان بھى عين ذات ہوتا ہے، جيسے كل انسان حیوان ، کیونکه انسان کی خقیقت زید ، عمر و تمرو فیره کی ماهیت کی عین ہے ، اور تبھی ذات کا جزء ہوتا ہے ، جیسے کل حیوان حساس ، کیونکہ تھم اس میں بھی زید عمرو، وغیرہ افراد پر ہے، اور حیوان کی حقیقت ان کی حقیقت کا صرف ایک جزء ہے، اور بھی ذات سے خارج ہوتا ہے، جیسے کل ماش حیوان کیونکہ اس میں بھی حکم زید عمر ووغیر وافراد پر ہے، اور ماشی کامفہوم ان کی ماہیت سے خارج ہے۔

پس قضیہ کے منہوم کا حاصل دوعقدوں کی طرف راجع ہے، ایک عقد وضع اور وہ ذات موضوع کا وصف محمول کے وصف عنوانی کے ساتھ متصف ہونا ہے، اور ایک عقد حمل اور وہ ذات موضوع کا وصف محمول کے ساتھ متصف ہونا ہے، اور ایک عقد حمل اور وہ ذات موضوع کا وصف محمول کے ساتھ متصف ہونا ہے، اول ترکیب خبری، یہاں تین چیزیں ہیں ذات موضوع ، وصف موضوع کا ذات موضوع پر صدق ، اور وصف محمول کا ذات موضوع پر صدق ، اب موضوع ، وصف موضوع سے جے مطلق افر ادمراز نہیں بلکہ افر ادھ خصیہ مراد ہیں اگرج نوع یا اس کے مساوی لیمن عرض عام لیمن فصل اور خاصہ ہویا افر ادھ خصیہ اور نوعیہ (مراد) ہیں اگرج جنس یا اس کے مصاوی لیمن عرض عام ہو، جب ہم کہیں کل انسان یا کل ناطق ، یا کل ضاحک ، کذا تو تھم اس کے افر ادھ خصیہ زید ، خالد وغیرہ پر ہوگا اور جب ہے کہیں کل حیوان یا کل ماش .....کذا تو تھم حیوان کے اشخاص زید ، عمر ووغیرہ پر

اورطبائع نوعیہ انسان اور فرس پر ہوگا ، اور پہیں ہے آپ سنتے ہیں جو مناطقہ کہتے ہیں کہ بعض کلیات کا حمل بعض پر وہ نوع اور اس کے افراد پر ہوتا ہے ، اور بعض افاضل نے حکم کو مطلقاً افراد مخصیہ پر مخصر رکھا ہے جو قریب الی انتقین ہے ، کیونکہ طبعیت نوعیہ کامحمول کے ساتھ متصف ہوتا بالاستقلال نہیں بلکہ اس کے اشخاص میں سے کسی شخص کے متصف ہونے کی وجہ سے ہے اس کیے کہ طبعیہ نوعیہ کا وجود صرف اس کے اشخاص کے من میں ہوتا ہے۔

اورذات موضوع پروصف موضوع کاصد ت تو وہ فارا بی کے نزدیک بالا مکان ہے، یہاں تک کہاس کے نزدیک بن ہے وہ فردمراد ہوگا، جس پرج کا صادق آ ناممکن ہوخواہ اس کے لیے بافعل ٹابت ہویا اس سے ہمشیہ مسلوب ہو، بعداس کے کہوہ اس کے لیے ممکن الثبوت ہو، اور شخ کے نزدیک بافعل ہے، یعنی جس پرج بافعل صادق ہوخواہ یہ صدق ماضی میں ہویا حال میں ہو، یا استقبال میں ہو یہاں تک کہ اس میں داخل نہ ہوگا وہ جو بھی بھی ج نہو، پس جب ہم کل اسود کذا کہیں تو تھم ہراس فردکو شامل ہوگا جس کا اسود ہونا ممکن ہو یہاں تک کہ رومیوں کا متصف اسود ہونا ممکن ہو یہاں تک کہ رومی بھی فارا لی کے فدہب کے مطابق ، کیونکہ رومیوں کا متصف بالسواد ہونا ممکن ہے ، اور شخ کے فدہب پر تھم رومیوں کو شامل نہ ہوگا ، کیونکہ وہ کسی وفت بھی متصف بالسواد نہیں ، شخ کا فدہ ہب عرف کے قدیب تر ہے، اور ذات موضوع پر وصف محمول کا صدق ، بھی وہ بالسواد نہیں ، شخ کا فدہ ہب عرف کے قدیب تر ہے، اور ذات موضوع پر وصف محمول کا صدق ، بھی وہ بالسواد نہیں ، شخ کا فدہ ہب عرف کے قدیب تر ہے، اور ذات موضوع پر وصف محمول کا صدق ، بھی وہ بالسواد نہیں ، شخ کا فدہ ہب عرف کے قدیب تر ہے، اور ذات موضوع پر وصف مجمول کا صدق ، بھی وہ بالسواد نہیں ، جو کا کہ نہ ہب عرف کے قدیب تر ہے ، اور ذات موضوع پر وصف محمول کا صدق ، بھی وہ بالسواد نہیں ، جو کا کہ نہ ہب عرف کے قدیب تر ہے ، اور ذات موضوع پر وصف محمول کا صدق ، بھی وہ بالسور درہ ہوتا ہے ، بھی باللہ مکان ، بھی بالفعل ، اور بھی بالدوام جیسا کہ موجہات میں بحث آ ہے گی ۔

# موضوع ومحمول كامختصر تعبير

اس قال میں ماتن محصورات کی تحقیق بیان کررہے ہیں جس کوشارح نے بہت تفصیل سے بیان کیاہے،اور کی صفحات پراس بحث کو بھیلایا ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ قضیحملیہ کی دوطرفیں ہوتی ہیں ایک محکوم علیہ جس کوموضوع کہتے ہیں،اورا یک محکوم بہ جس کومحمول کو ' ب،، بہ جس کومحمول کہتے ہیں۔مناطقہ کی بیعادت جاری ہے کہ قضایا موجبہ کلیہ میں موضوع کو ' ' ج،، سے اور محمول کو ' ب،، سے تعبیر کرتے ہیں، گویا جب کہا جائے کل موضوع محمول تو اس کا مطلب ہوتا ہے کل ج ب،مناطقہ نے بی تعبیر دو فائدوں کے پیش نظر مقرر کی ہے:

(۱) اس میں اختصار ہے، کیونکہ کل ج بمختصر ہے کل انسان حیوان سے مثلا۔

(۲) انحمار کے وہم کو دور کرنا مقصود ہے کیونکہ اگر موجہ کلیہ کے لیے کوئی خاص مثال مثلاکل انسان حیوان کو لے کرا حکام جاری کئے جائیں تو اس سے بیوہم ہوسکتا ہے کہ بیا حکام صرف اس مادہ اور مثال کے ساتھ ہی مخصوص ہیں، نہ کہ دیگر کلیات کے ساتھ، چنانچہ اس وہم سے بیخے کے لیے مناطقہ نے موضوع ومحمول کے لیے ایک ایسی عام تعبیر اختیار کی، جو تمام جزئیات کوشامل ہے، جو کسی مخصوص مادہ یا مخصوص مثال کے ساتھ خاص نہیں ہے، اور وہ ج اور ب

ہے جیسا کہ مناطقہ نے قتم تصورات میں مفہومات کلیہ لینی جنس، فصل، نوع، خاصہ اور عرض عام ہے کسی مخصوص مادہ کا اعتبار کئے بغیرالی عام بحث کی ہے جو تمام اشیاء کی طبائع اور ماہیات کوشامل ہے، کیونکہ اس فن کے قواعد وقوا نین کلی ہوتے ہیں، جو تمام جزئیات کوشامل ہوتے ہیں اس طرح کل جب کی یہ تعبیران تمام قضایا کوشامل ہے جو موجبہ کلیہ ہیں۔

صرف ان دوفائدوں کے پیش نظریہ تعبیر وضع کی گئی ہے، باقی یہ کہ اس تعبیر کے لیے ان ہی دوحروف (ج، ب) کو کیوں خاص کیا گیا، یا ان کا تلفظ یو نہیں، یوں ہونا چاہئے،....اس قسم کی مباحث کا چونکہ کوئی خاطر خواہ فائدہ نہیں ہے،اس لیے ان کونظرانداز کیا جارہا ہے۔

# ج اورب میں مفہوم ومصداق کے لحاظ سے جاراحمال

کل ج ب میں مفہوم اور مصداق کے لحاظ سے جاراحمال ہو سکتے ہیں، جن میں سے تین احمال تو باطل ہیں ،صرف ایک احمال درست ہے:

- (۱) جےمفہوم جی اور ب سے بھی مفہوم ب مراد ہو، بیا حمال درست نہیں ہے، اس لیے کہ جب دونوں سے ان کامفہوم مراد سے لیا ہو گئے ، اور دومتر ادف لفظ ہو گئے ، اب اس صورت میں ب کاحمل جی پرمعنا نہیں ہوگا ، ملکہ صرف لفظ ہوگا ، معنا اس واسط نہیں ہوگا کہ حمل کے لیے تغامر ضروری ہے، اور یہاں چونکہ بیمعنا متحد بیں ، متغام نہیں ہوگا کہ مراد لینا درست نہیں ہے۔
- (۲) جے سے مراد ہومصداق ج یعنی افراد،اورب سے مراد ہومفہوم ب،اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ہروہ فردجس پر ج صادق ہو،وہ ب ہے۔ ج صادق ہو، یہی احتمال درست ہے، یہی یہاں مراد بھی ہے۔
- (٣) تے ہمراد ہومصداق ج یعنی افراد ، اورب سے بھی مراد ہومصداق ب، شارح نے اس احمال کو اعتراض کے انداز سے ذکر کیا ہے ، جس کا حاصل ہے ہے کہ جس طرح ہے کے دواعتبار ہیں ایک اس کا مفہوم اور حقیقت ، اورا یک اس کا مصداق یعنی افراد ، اس طرح ب ہے بھی دواعتبار ہیں ایک اس کا مفہوم وحقیقت اور ایک اس کا مصداق یعنی افراد ، تو جس طرح دوسرے احمال میں ج سے مصداق ج مراد لیا گیا ہے ، ایسے ہی ب سے بھی مصداق ب مراد لیا گیا ہے ، ایسے ہی ب سے بھی مصداق مراد ہونا چاہئے ، جائے نہ کہ اس کا مفہوم ، جب موضوع یعنی ج سے مصداق مراد کے سکتے ہیں تو ب سے بھی مصداق مراد ہونا چاہئے ، خلاصہ یہ کہ دونوں جگہ ان کے مصادیق مراد لیے جائیں ؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جس پر موضوع صادق ہو، اس پر بعینہ محمول بھی صادق ہوتا ہے، کین اگر دونوں جگہ مصادیق اور است نہیں ہے، اور مصادیق اور افر ادمراد لیے جائیں تو یہ درست نہیں ہے، اس لیے کہ اس صورت میں یہ دونوں عینین ہوگئے ہیں، توشی کا اپنے نفس محمول کا موضوع کے لیے ضروری الثبوت ہونالا زم آئے گا، کیونکہ جب یہ دونوں عینین ہوگئے ہیں، توشی کا اپنے نفس کے لیے اس تقدیم پر ضروری ہوجائے گا، اور یہ کے لیے اس تقدیم پر ضروری ہوجائے گا، اور یہ

سیح نہیں ہے،اس لیے کہاس سے قضایا کا''ضروریہ، میں منحصر ہونالازم آتا ہے، حالانکہ قضایا تو اور بھی بہت ہیں،
جن کی جہت ،امکان، دوام اوراطلاق .....ہوتی ہے، حتی کہاس تقدیر پر مکنہ خاصہ بھی صادق نہ ہوگا، اور جب امکان
صادق نہیں تو اس ہے معلوم ہوا کہ تمام قضایا صادق نہیں ہول گے، کیونکہ امکان تمام قضایا سے اعم ہے، اور دیگر قضایا
اس سے اخص ہیں، اوراعم کی نفی اخص کی نفی کوسٹزم ہوتی ہے، اور یہ خرالی اس وجہ سے لازم آر ہی ہے کہ دونوں یعنی ج سے مصداق ج اور ب سے بھی مصداق ب مرادلیا گیا ہے، اس لیے بیٹ جے نہیں ہے، بس دوسر ااحمال ہی درست ہے
کہ جے مصداق ج اور افر ادر اور ب سے اس کامفہوم مراد ہے۔

(۳) جے مفہوم ج اورب سے مصداق ب مراد ہو، یہ بھی باطل ہے، کیونکہ اس صورت میں قضیہ طبعیہ ہوجاتا ہے، جس کاعلوم میں اعتبار نہیں۔

حاصل ہے ہے کہ ج سے مصداق ج اورب سے مفہوم ب مراد ہے، بید وسرااحمال ہے، یہی مراد ہے، باقی تینوں احمال درست نہیں ہیں۔

#### .....☆☆☆.....

معترض کہتاہہے کہ' کل جب، دو حال سے خالی نہیں یا توج کامفہوم ب کےمفہوم کاعین ہوگا یا غیر،اگر دونوں عین ہوں تو پھر حمل مفید نہ ہوگا،اوراگر دونوں میں تغایر ہوتو یہ بھی سیج نہیں،اس لیے کہاس صورت میں پھرا یک کاحمل دوسرے پرمحال ہوگا اور یہ کہنامتنع ہوگا کہان میں سے ایک دوسرا ہے، کیونکہ ٹی اپنے غیر کاعین تو ہونہیں عمق، جب دونوں اختال باطل ہیں،لہذاکل جب کواصطلا حااستعال کرنا بھی باطل ہے؟

بعض حضرات نے اس کا الزامی جواب دیا ہے کہ معترض نے جو بید کہا ہے کہ اگر مفہوم نے اور مفہوم ب دونوں متغایر ہوں تو پھراس صورت میں احد ہما ہوالاخر (لینی ان میں ایک بعینہ وہ دوسرا ہے ) کہنا سیج نہ ہوگا، بیاس کے مترادف ہے کہ گویا معترض نے بید وی کیا ہے کہ الممل محال، اب مجیب کہتا ہے کہ معترض کا بید معالم محال محال بیا قضیہ موجبہ ہے اور خود حمل کی صحت پر مشتمل ہے، چنا نچہ ''محال، 'کو' الحمل ، پر محمول کیا گیا ہے، تو معترض کا قول خوداس کے قول کو باطل کر رہا ہے، اور جوقول اپنے آپ کو باطل کرنے والا ہو، وہ خود باطل ہوتا ہے، اس لیے کہ اگر وہ حق ہوتو اس کا ایک ساتھ حق اور باطل ہونالازم آئے گا، اور بیمال ہے، جب یہ باطل ہے تو آپ کا اعتراض بھی باطل ہے۔

شارح نے اعتراض ندکورکا جو جواب نقل کیا ہے اس کوردکررہے ہیں کہ بیجواب سیح نہیں، کیونکہ معترض بیہ کہ سکتا ہے کہ ہمارا مدعا انحمل محال قضیہ موجر نہیں ہے، بلکہ ہمارا مدعا قضیہ سالہ ہے ای انحمل لیس بمفید اولیس جمکن، موجوبہ بیس تو ابطال شی لنفسہ لازم آتا ہے کیونکہ اس میں محمول کا تھم موضوع کے لیے اس وقت ثابت ہوتا ہے جب موضوع نفس الا مراور خارج میں موجود ہو، لیکن سالبہ میں محمول کا تھم موضوع کے لیے دونوں صورتوں میں ثابت ہوجا تا ہے، نفس الا مرمیں منتقل عنہ ہوتو، نہ ہوتو، انتفاء تھم اس کیلئے ثابت ہوجاتا ہے، تو حاصل یہ ہے کہ قضیہ سالبہ کی صورت میں معترض کا اعتراض لوٹ آتا ہے، کہ کل جب کو اصطلاح استعمال کرناباطل ہے؟

اعتراض ندکورکا سیح جواب یہ ہے کہ ہم دوسری شق اختیار کرکے کہتے ہیں کہب کامفہوم ج کے مفہوم کے مغہوم کے مغابر ہے، کین اس پرمعترض کا یہ کہنا کہ'' متغایرین کاحمل محال ہے، اسے ہم تسلیم نہیں کرتے، کیونکہ یہاں وقت محال ہے جب ج بہب ج پرب کے حمل سے مرادیہ ہوکہ ج کامفہوم بعینہ ب کامفہوم ہے، حالا نکہ یہ مراذ نہیں ہے، بلکہ مرادیہ ہو جب حیال کہ پہلے بھی گذر چکا کہ جن افراد پرج صادق ہوان پرب کامفہوم صادق ہوگا یعنی موضوع کے مصداق پرمحمول کے مفہوم کاحمل ہے، اور ایک ذات پر دومتغایر مفہوم صادق ہو سکتے ہیں، اس میں کوئی بُعد اور استحالہ نہیں ہے جیسے زید پر انسان، کا تب، ضاحک، اور ما شی وغیرہ متغایر مفہوم صادق ہیں۔

فائدہ: شارح کا بیاعتراض تضیوکل جب کامعنی ذکر کرنے کے بعد ذکر کرنا بیکارہے، کیونکہ تحقیق سابق سے بیاعتراض خود بخو دختم ہوجاتا ہے، غالبان وجہ سے میرسیدنے میرقطبی میں کہا ہے ''ان هذہ شمعة پتمسک بھائی ابطال الحمل ،'بعنی بیاعتراض ماسبق پزئیس ہے بلکھا یک شبہ کا تذکرہ ہے جوحمل پروارد کیا جاتا ہے،شارح نے تحقیق سابق کے بعداس شبہہ کوذکر کرکے اس کے ضعف پرآگاہ کیا ہے۔

#### ذات موضوع ، وصف موضوع اورعنوان موضوع كا مطلب

جس چیز پر'نج ،،صادق ہولینی اس کے افراد،اس کو ذات موضوع کہتے ہیں،اورج کے مفہوم اوراس کی حقیقت کو وصف موضوع اورعنوان موضوع کہتے ہیں،اس کو''عنوان ،،اس لیے کہتے ہیں کہاس سے ج کی ذات، جو درحقیقت محکوم علیہ ہے، کی معرفت حاصل ہوتی ہے، گویا یہاس کا عنوان اور پہتہ ہے، جس طرح خط یا کوئی تحریر عنوان سے وہم پہچانی جاتی ہے۔اس طرح موضوع کی ذات اس کے مفہوم اورعنوان سے پہچانی جاتی ہے۔

یعنوان بھی موضوع کی عین ذات ہوتا ہے جیسے کل انسان حیوان ،اس میں لفظ''انسان ، وصف موضوع ہے ،اورانسان کے افرادز ید ......ذات موضوع ہیں اورانسان کی حقیقت بعینہ اس کے تمام افراد کی بھی ماہیت ہے۔
اور بھی عنوان موضوع ، ذات موضوع کا جزء ہوتا ہے جیسے کل حیوان حساس ،اس میں جیوان ہونے کا حکم انسان کے افراد ..... بر بھی ہے ،اور دوسری اشیاء مثلا فرس ..... وغیرہ پر بھی ہے ،کیکن حیوان ان سب کی حقائق کا جزء ہے ،ان کی عین ماہیت نہیں ہے۔

' سی و این اس میں ' میں و ات موضوع سے خارج ہوتا ہے، جیسے کل ماش حیوان ، اس میں''مشی ، کا جگم افرادانسان پربھی ہے،کیکن'' چلنا ، ان کی حقیقت میں داخل نہیں ہے، بلکہ حقیقت سے خارج ہے،اور عرض عام ہے۔ تقریر سابق سے معلوم ہوا کہ قضیہ کامفہوم دوعقدوں کی طرف راجع ہوتا ہے:

- (۱) عقد وضع: اسے کہتے ہیں جس میں ذات موضوع وصف موضوع کے ساتھ متصف ہو، گویا ذات موضوع کا اپنے وصف کے ساتھ متصف ہوناایک قید ہے،اس کوشارح نے ترکیب تقییدی کہا ہے۔
  - (۲) عقد حمل: اسے کہتے ہیں جس میں ذات موضوع وصف محمول کے ساتھ متصف ہو، بیر کیب خبری ہے۔

فہ ہنا ثباثہ اشیاء مجصورات کی بحث میں تین چیزیں ہیں(ا) ذات موضوع (۲) وصف موضوع کا ذات موضوع پرصدق (۳) وصف محمول کا ذات موضوع پرصدق ،ان میں سے ہرایک کی بالتر تبیب تشریح مندرجہ ذمل ہے۔

# ذات موضوع ہے مطلق افراد مراذہیں

شارح فرماتے ہیں کہ ذات موضوع سے مطلق افراد مراذ نہیں ہیں خواہ وہ افراد هیقیہ ہوں یا عتباریہ بلکہ
اس میں تفصیل ہے، وہ یہ کہ اگر وصف موضوع نوع ہو، یا وہ چیز ہو جونوع کے مساوی ہو یعنی فصل اور خاصہ ، تو اس صورت میں ذات موضوع سے صرف" افراد شخصیہ ، مراد ہوتے ہیں اور انہیں پر حکم ہوگا، نوع جسے کل انسان .....،
فصل جیسے کل ناطق .....، خاصہ جیسے کل ضاحک ....، ان میں زید، خالد ....، افراد شخصیہ پر حکم ہے، اور اگر وصف موضوع جنس ہویا جنس کے مساوی یعنی عرض عام ہوتو اس صورت میں افراد شخصیہ اور نوعیہ دونوں پر حکم ہوگا، جنس جیسے کل حیوان سے اشخاص زید ، محمود .... پر اور طبائع نوعیہ یعنی کل حیوان سے اشخاص زید ، محمود .... پر اور طبائع نوعیہ یعنی انسان ، فرس ....، اور عرض عام جیسے کل ماش ....، ان میں حکم حیوان کے اشخاص زید ، محمود .... پر اور طبائع نوعیہ یعنی انسان ، فرس ....، ونوں پر ہے، آپ نے دیکھا کہ ایک کلی مثلا حیوان جس طرح افراد زید ، مکر وغیرہ پر صادق آر ، بی انسان ، فرس ....، کو خیرہ پر صادق ہے ، اس سے یہ بات سمجھ میں آگئی ہوگی جو مناطقہ سے نی جاتی ہے کہ بعض کلیات کا حمل نوع پر بھی ہوتا ہے ، اور ساتھ ساتھ اس نوع کے افراد پر بھی ہوتا ہے ۔

بعض افاضل بیفرماتے ہیں کہ وصف موضوع نوع ہو، یا مساوی نوع ، جنس ہو یا مساوی جنس علی الاطلاق قضایا میں تھم'' افراد مخصیہ ، پر مخصر ہے، بیقول قریب الی انتحقیق ہے، کیونکہ طبیعت نوعیہ کا وجود فی الخارج مستقل نہیں ہوتا، بلکہ اشخاص وافراد کے شمن میں ہوتا ہے، اس لیے محمول کے ساتھ اصلاا شخاص ،ی متصف ہوتے ہیں، اور اشخاص کے شمن میں طبیعت نوعیہ بھی متصف ہوتی ہے، اور بیقول اس لیے بھی تحقیق کے قریب ہے کہ یہاں صرف انہیں قضایا سے بحث و تحییص اور گفتگو پیش نظر ہے جوعلوم حکمیہ میں مستعمل ہوتے ہیں، اور جن کا اعتبار کیا جاتا ہے، اور وہ قضایا جن کے محولات کے ساتھ طبائع متصف ہوتی ہیں، وہ علوم حکمیہ میں معتبر اور مستعمل نہیں ہوتے ، اور اگر کہیں ان کا فرار ہوتا ہے تو وہ فرار سے تعمل ہوتے ، اور اگر کہیں ان کا فرار ہوتا ہے تو وہ فرار ہوتا ہے مقصود بالذات کی حیثیت نے نہیں ہوتا۔

# وصف موضوع كاذات موضوع يرصدق بالامكان يابالفعل

معلم ٹانی ابونصر فارانی کے نزدیک وصف موضوع کا ذات موضوع پرصدق بالا مکان ہوتا ہے، چنانچہان کے نزدیک کل ج ب میں ج سے وہ تمام افراد مراد ہیں جن پرج کا اطلاق ممکن ہو، چاہے وہ وصف عنوانی کے ساتھ بالفعل متصف ہوں، یا بالفعل متصف تو نہ ہول، کیکن ان کا متصف ہونا کسی زمانہ میں ممکن ہو، اگر چہ وصف موضوع بالفعل متصف ہوں، یا بالفعل متصف تو نہ ہول، کیکن ان کا متصف ہوتا ہے، چاہے بیصد تی ماضی میں ہو، حال اس سے دائی طور پرمسلوب ہو، اور شخ بوعلی بینا کے نزدیک بیصد تی بالفعل ہوتا ہے، چاہے بیصد تی ماضی میں ہو، حال یا ستقال میں ہو، لہذا اسکی نزدیک جے صرف وہ افراد مراد ہوں گے جو تین زمانوں میں سے کسی زمانہ میں وصف

عنوانی کے ساتھ متصف ہوں الیکن وہ افراد جن سے وصف موضوع دائی طور پر مسلوب ہو، وہ بالفعل کی صورت میں ج میں داخل نہیں ہیں، جیسے کل اسود .....، فارانی کے نزدیک بیسواد کا تھم رومیوں کو بھی شامل ہوگا، کیونکہ نفس ماہیت انسانیہ کے اعتبار سے رومیوں کا سواد کے ساتھ متصف ہونا ممکن ہے، لیکن شخ کے ندہب کے مطابق ''اسود،،رومیوں کوشامل نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ ان کے نزدیک تین زمانوں میں سے کسی ایک زمانہ میں وصف موضوع کے ساتھ اقصاف ضروری ہے، اور رومی چونکہ بھی بھی سواد کے ساتھ متصف نہیں ہوسکتا اس لیے وہ شخ کے نزدیک ''اسود،، کے تھم میں شامل نہیں ہوگا، شارح فرماتے ہیں کہ شخ کا ند ہب عرف کے زیادہ قریب ہے، کیونکہ عرف میں ''اسود،، کا تھم صرف انہیں اشیاء پر لگایا جاتا ہے، جوصف سواد کے ساتھ متصف ہوں ، اور وہ شی جس سے دائی طور پر سواد مسلوب ہو وہ عرف اسواد کے تھم میں نہیں آتی ، اور اس پر سواد کے احکام جاری نہیں کئے جاتے۔

وصف محمول ذات موضوع پر بھی جہت'' ضرورہ، بھی بالا مکان، بھی بالفعل اور بھی بالدوام صادق آتا ہے،اس کی تفصیلی بحث عنقریب موجہات میں آرہی ہے۔

وإذَا تَـقَـرَّرُتُ هـذه الاصـولُ فـنـقـولُ قـولنا كُلُّ جَ بَ يُعتبرُ تارةٌ بحسب الحقيقةِ و تُسمّنى ح حَقِيهُ قِيَّةً كأنّها حقيقةُ القَضِيَّةِ المُستعمَلَةِ في العُلُومِ وأُخُرى بِحَسْبِ الخارج و تُسمّى خارجيةً والمرادُ بالخارج الخارجُ عن المَشَاعِرِ أمَّا الاوّلُ فنعُنِي به كُلُّ ما لو وُجِدَ كَانَ جَ مِنَ الافرادِالمُمُكِنَةِ فهو بحيثُ لو وُجِدَ كان بَ فالحكمُ فيه ليسس مقتصورًاعلى مَا لَهُ وجودٌ في الخارج فَقَطُ بل على كُلِّ ما قُلِّر وُجُودُهُ سَوَاءٌ كَانَ مَوْجُودًا فِي الخارج أو مَعْدُوماً فح إن لَّم يكُنُ مَوجُودًا فَالحُكُمُ فِيُهِ عَلَى أفردِاه الـمُـقــدَّر-ةِ الـوُجُودِ كقولُنا كلُّ عُنْقَاءَ طائرٌو إن كان مَوْجُودًا فَالحُكمُ ليس مَقْصُورًا عىلى أفرادِهِ المَوجُودَةِ بَـلُ عَلَيْهَا وَعلى أفرادِهِ الْمُقَدَّرَةِ الْوُجُوْدِايُضاً كقولنَا كُلُّ إنسسان حَيْوَانٌ وإنَّسَمَا قُيِّدَ الإفرادُ بِالْإِمْكَانِ لِأَنَّهُ لَوُ أُطلقتْ لَمْ يَصُدُقْ كليةً أَصُلًا أمَّا الْمُوْجِبَةُ فَلِّانَّهُ إِذَا قِيْلَ كُلُّ جَ بَ بِهِذَا الْاعتبارِ فَنَقُولُ لِيس كذلك لأنَّ جَ الَّذِي لَيْسَ بَ لَوُ وُجِدَ كَانَ ج وليس ب فبعضُ ما لو وُجِدَ كانَ جَ فهو بحيث لَو وُجِدَ كان ليس بَ وإنه يُنَاقِضُ قولَنَا كُلَّ جَبَ بهذاالاعتبارِ لا يُقالُ هَبُ أَنَّ جَ الذي ليس بَ لو وُجدَ كان ج وليس ب ولكن لا نُسلِّمُ انه يصدق ح بعضُ مَالَوُ وُجِدَ كان ج فهو بحيثُ لو وُجِدَ كان جَ وليس ب فإنَّ الحكمَ فِي الْقَضِّيَّةِ إنما هو على أفرادِ جَ ومِنَ البجائزِ أن لا يحكونَ ج الذي ليس ب مِن افرادِ ج فإنا إذا قُلْنَا كل انسانِ حيوانٌ فالانسانُ الذي ليس بحيوانِ ليس من افرادِ الانسان لأنَّ الْكُلِّيُّ يصدق على افرادِه والانسانُ ليسس بصادقٍ على الانسانِ الذي ليس بحيوانِ لأنَّا نقولُ قد سَبَقَتِ الاشارة في مَطُلِع بابِ الكلياتِ إلى أنَّ صِدْق الكليِّ على أفرادِه ليس بمعتبر سحسب نفسِ الامرِ بل بحسبِ مُجرَّدِ الفَرُضِ فاذا فُرضَ انسانٌ ليس بحيوان فقدُ فرص انَهُ انسانٌ فيكونُ مِنُ أفراده وأمَّا السَّالِبَةُ فَلِاَّةُ إذا قِيلَ لاشفَى من ج ب فنقولُ أنَّه كاذبٌ لأنَّ جالذى هو ب لو وُجِدَ كان جَ فهو أنَّه كاذبٌ لأنَّ جالذى هو ب لو وُجِدَ كان جَ فهو بحيث لو بحيث لو وُجِدَ كان ب وهويُنا قِصُ قولَنا لاشنَى مِمَّا لو وُجِدَ كان ج فهو بحيث لو وُجِدَ كان ب وهويُنا قِصُ قولَنا لاشنَى مِمَّا لو وُجِدَ كان ج فهو بحيث لو وُجِدَ كان ب ولمَّا قُيدَ الموضوعُ بالإمكانِ اندَفعَ الاعتراضُ لان ج الذى ليس ب في السَّلُبِ وإنْ كان فرداً لِجَ لَكِنُ يَّجُوزُأَنُ يَّكُونَ معتنعَ الوجودِ في الخارج في السَّلُبِ وإنْ كان فرداً لِجَ لَكِنُ يَّجُوزُأَنُ يَّكُونَ معتنعَ الوجودِ في الخارج في السَّلُبِ وإنْ كان فرداً لِجَ مَن الافراد المُمُكِنَةِ فهو الوجودِ في الخارج في السَّلُبِ والمُعضُ ما لو وُجِدَ كان ج من الافراد المُمُكِنَةِ فهو بحيث لو وُجِدَ كان ج من الافراد الممكنةِ فهو بحيث لو وُجِدَ كان ب فلايَلْزَمُ كِذُبُ الكليتينِ وَلَمَّا أُعُتُبِرَ فِي عَقُدِ الوَضِعِ الاتصالُ بحيث لَو وُجِدَ كان ب فلايَلْزَمُ كِذُبُ الكليتينِ وَلَمَّا أُعْتُبَرَ فِي عَقُدِ الوَضَعِ الاتصالُ وهو قولنا لو وُجِدَ كان ج من الافراد الممكنةِ فهو وهو قولنا لو وُجِدَ كان ج وكذا في عَقُدِ العَصْلُ وهو قولنا لو وُجِدَ كان ب فلا عَلْ في عَقُدِ العَمْلُ وهو قولنا لو وُجِدَ كان ب فلا عَلْ في عَقُدِ العَصْلُ وهو قولنا لو وُجِدَ كان ب

والاتبصالُ قيديكونُ بطريق اللزوم كقولنا إن كانت الشمسُ طالعةُ فالنهارُ موجودٌ وقد يكونُ بطريق الاتَّفَاق كقولنا انكان الانسانُ ناطقًا فالحمارُ ناهقٌ فَسَّرَهُ صاحبُ الْكَشُفِ ومَنْ تَابَعَهُ باللَّزُوم فقالوا معنى قولِنا كلُ ما لووجدَ كان ج فهو بحيث لو وُجـدَ كـان ب أنَّ كُلُّ مـا هـو مـلـزومٌ لـجَ فهو ملزومٌ لِب وليتَ شِعْرى لِمَ لَمُ يَكْتَفُو ابىمىطىلىق الاتىصىال حتىي لَـزمَهُـمُ خروجُ اكثر القضايا عن تفسير هم لِأنَّهُ لاينطبقُ. الاعلى قبضية يكون وصف موضوعها ووصف مُحمولِها لازمَيْن لِذَاتِ الموضوع وأمَّا القضايا التي احدُ وَصُفَيْهَا أو كلاهما غيرُ لازم فخارجَةُ عن ذلك ولَزمَهُمُ أينضًا حصرُ القضايا في الضروريّةِ اذلا معنى للضرورةِ الالزومُ وصُفِ المحمول لـذاتِ الـموضـوع بَـلُ فِـىُ أَحَصَّ من الضروريةِ لاعتبارِ لزوم وصفِ الموضوعِ في مـفهـوم الـقضيةِ وعدم اعتباره في مفهوم الضروريةِ وقَد وَقَعَ فِيُ بعضِ النُّسَخ كُل ما لو وُجدو كان ج بالواوالعاطفة وهو خطأً فَاحِشٌ لانَّ كُلَّ جَ لازمٌ لوجود الموضوع على مَافَسَرَهُ به والامعنى للواوالعاطفة بين اللازم والملزوم على ان دلك ليس بمشتبهِ أيضا على اهل العربيةِ فإنَّ لو حَرُفُ الشرطِ ولابْدَّله من جواب وجوابُهُ ليس قولنا فهو بحيث لانه حبرُ المبتدأ بل كان ج وجوابُ الشرط لا يُعطَفُ عليه واما الشاني فيُرادُ به كل ج في الخارج فهو ب في الخارج والحكمُ فيه على الموجود في البخارج سواءً كان اتبصافُه بنج حالَ الحكم أو قَبْلَهُ أو بَعدهُ لأنَّ مالم يُوجَدُ فِي النخارج أزَلًا وأبَدًا يَسُتَحِيُلُ أنُ يَكُونَ بِ فَي الخارج وَإِنَّمَا قال سواء كان حَالَ الحكم أو قَبُلَهُ أو بعدَهُ دَفعًا لِتَوَهُّم من ظَنَّ أنَّ معنى ج ب هواتصاف الجيم بالبائية حالَ كونه موصوفًا بالجيمية فإنَّ الحكم ليس على وصفِ الجيم حتى يَجِبَ تحققُه حالَ تحققُ الحكم بل على ذات الجيم فلايَسْتَهُ عِي الحكمُ إلَّا وجودَه وأمَّا اتصافُه بالجيمية فلا يَجِبُ تحققُه حالَ الحكم فاذا قلنا كُلُّ كاتب ضاحكٌ فليس من شرطِ بالجيمية فلا يَجِبُ تحققُه حالَ الحكم فاذا قلنا كُلُّ كاتب ضاحكٌ فليس من شرطِ كون ذاتِ الكاتب موضوعاً أن يكون كاتبًا في وقتِ كُونه موصوفًا بالضحكِ بل يكفي في ذلك أن يكونَ مَوصُوفًا بالكاتبية في وقتِ مَّاحتى يصدق قولُنا كُلُّ نائم مستيقظٌ وان كان اتصافُ ذاتِ النائم بالوصفين إنَّما هو في وقتين لا يقال ههنا قضا يا لا يُسمَكِنُ احدُها بِآحَدِ الاعتباريُنِ وهي التي موضوعاتُها ممتنعة كقولِنا شريك البارى مسمتنعٌ وكل ممتنع فهو معدومٌ والفَنُ يَجِبُ أنْ يكونَ قَوَاعِدُهُ عامةً لانا نقول السقومُ لا يزعمون انحصارَ جميع القضايا في الحقيقية والخارجية بل زَعْمُهم ان القضية المستعملة في العلوم ماخوذة في الاعلم وأمَّا القضايا التي لا يُمُكِنُ احدُهُ الله التي لا يُمُكِنُ احدُهُ الله التي الا يُمُكِنُ احدُهُ الله التي لا يُعَرفُ بعدُ احكامُها، وتعميمُ القواعدِ انما هو بِقَدُرِ الطَّاقةِ باحد هذين الاعتبارين فلم يُعْرفُ بعدُ احكامُها، وتعميمُ القواعدِ انما هو بِقَدُرِ الطَّاقةِ الانسانية

ترجمہ: اور جب بیاصول ثابت ہو گئے تو ہم کہتے ہیں کہ ہمارا قول کل ج بہمی بحسب الحقیقہ معتبر ہوتا ہے، اوراس وقت قضیہ کو نعقیقیہ ، کہا جاتا ہے، گویا وہ علوم میں استعال ہونے والے قضیہ کی حقیقت ہے، اور بھی بحسب الخارج معتبر ہوتا ہے، جس کو ' خارجیہ ، کہا جاتا ہے، اور ' خارجیہ ، سے خارج عن الحواس مراد ہے، اول سے ہم بیمراد لیتے ہیں کہ افراد ممکنہ میں سے ہر وہ فر د جوموجود ہوکرج ہوتو وہ موجود ہونے کی حیثیت سے بہوگا، پس اس میں حکم صرف اس پر مخصر نہ ہوگا جس کا خارج میں وجود ہو یا معدوم ہو، اب اگر وہ موجود بلکہ ہراس فرد پر چکم ہوگا جس کا وجود مفروض ہو، خواہ وہ خارج میں موجود ہوتا معدوم ہو، اب اگر وہ موجود نہ ہوتا حکم فرضی وجود والے افراد پر ہوگا جیسے کل عقاء طائر، اورا گر موجود ہوتو حکم صرف افر ادموجود ہ پر ہی اب نہوگا بلکہ ان پر اور مفروض الوجود سب پر ہوگا، جیسے کل انسان حیوان ۔

اد. بیشک''افراد،، کو''امکان، کے ساتھ مقید کیا ہے، کیونکہ اگر مطلق رکھا جائے تو کوئی کلیہ صادق نہ بوگا، موجہ تو اس لیے کہ جب اس اعتبار سے کل جب کہا جائے تو ہم کہتے ہیں کہ ایمانہیں ہے، کیونکہ وہ تح جولیں بے، اگر وہ موجود ہوتر جوتو وہ موجود ہوئی جوتو وہ موجود ہوئی حیث ہوتو وہ موجود ہوئے کی حیثیت ہے۔ اگر موجود ہوگا، حالا نکہ یہ ہمارے قول کل جب کے مناقض ہے۔

نه کہا جائے کہ بیتونشلیم ہے کہ وہ ج''لیس ب، ہےاگر وہ موجود ہوتوج اورلیس بہوگا ،کین ہم پیہ

تسلیم نہیں کرتے کہ اس وقت ''بعض مالو وجد کان ج فہو بحیث لو وجد کان ج ولیس ب، بھی صادق ہوگا،
کیونکہ قضیہ میں حکم ج کے افراد پر ہوتا ہے، اور میمکن ہے کہ وہ ج ، جولیس ہے، وہ ج کے افراد میں
سے نہ ہو، اس لیے کہ جب ہم یہ کہیں کہ کل انسان حیوان، تو وہ انسان جوحیوان نہیں ہے، وہ انسان کے
افراد میں ہے نہیں ہے، کیونکہ کی تو اپنے افراد پر صادق ہوتی ہے، اور الانسان اس انسان پر صادق نہیں
ہے جوجیوان نہ ہو؟

کیونکہ ہم کہیں گے کہ باب کلیات کے آغاز میں اس بات کی طرف اشارہ گذر چکا ہے کہ کلی کا صدق اپنے افراد پرنفس الامر کے لحاظ ہے معتبر نہیں بلکہ محض فرض کے لحاظ سے معتبر ہے، اور جب کوئی انسان، لیس بحیوان فرض کرلیا گیا تو اس کا انسان ہونا مفروض ہوا، لہذاوہ (بھی) انسان کے افراد میں سے ہوگا۔

اورسالبة تو وه اس ليے كه جب لاشئ من جب كہاجائے تو ہم كہتے ہيں كه يكاذب ہے، كيونكه وه ج جو ب ہے اگر وه موجود ہوتو ج اور ب ہوگا، تو بعض وه افراد جوموجود ہوكر ج ہوں ، تو وه موجود ہونے كى حثيت ہے بہوں گے، اور يہ ہمارے قول' لاشى ممالو وجد كان ج فہو بحيث لووجد كان ب، كے مناقض ہے، اور جب موضوع كوامكان كے ساتھ مقيد كر ديا گيا تو اعتر اض ختم ہوگيا، كيونكه وه ج جو ايجاب ميں ليس ب ہے، اور وہ ج جوسلب ميں ب ہے، وہ اگر چہرج كافر د ہے، ليكن بيمكن ہے كه وہ خارج ميں ممتنع الوجود ہو، اس ليے اس صورت ميں ' بعض مالووجد كان ج من الافراد الممكنة فہو بحيث لووجد كان ليس ب' صادق نہ ہوگا، اور نہ بيصادق ہوگا كذ ' بعض مالووجد كان ج من الافراد الممكنة فہو بحيث بوجد كان جو من الافراد الممكنة فہو بحيث لووجد كان ہے من الافراد الممكنة فہو بحيث لووجد كان ہوگا كان ہوگا كان ہوگا كان ہوگا كان ہوگا كے اللہ من آگا گا۔

آ یا کیونکہ قضیہ کے مفہوم میں وصف موضوع کےلز وم کا اعتبار ہے،اورضرور بیہ کےمفہوم میں اس کا اعتبار نہیں ہے۔

اوربعض نسخوں میں ''کل مالووجدوکان ج ، ، واو عاطفہ کے ساتھ ہے جوفش غلطی ہے ، کیونکہ ''کان ج ، ، موضوع کے وجود کے لیے لازم ہے ، ماتن کی ذکر کر دہ تفسیر کے مطابق ، اور لازم ملز وم کے درمیان واو عاطفہ کے کوئی معنی ہی نہیں ، علاوہ ازیں یہ بات اہل عربیہ پر بھی مشتہ نہیں ، کیونکہ ''لو ، حرف شرط ہے جس کا جواب ضروری ہے ، اور اس کا جواب ہمارا قول "فھو بحیث ، ، نہیں ہے ، اس لیے کہ وہ تو مبتدا کی خبر ہے ، بلکہ ''کان ج ، ، جواب شرط ہے ، اور جواب شرط کوشرط پر معطوف نہیں کیا جاتا۔

رہاٹانی (بحسب الخارج) تواس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ جوثی خارج میں جے ہوہ خارج میں ب ہے،
اوراس میں موجود فی الخارج برحکم ہوتا ہے، خواہ ج کے ساتھ اس کا اتصاف حکم کے وقت ہویا اس سے پہلے ہویا اس کے بعد ہو، کیونکہ جوثی خارج میں بھی بھی موجود نہ ہو، اسکا خارج میں بہونا محال ہے،
ماتن نے ''سواء کان حال الحکم اوقبلہ او بعدہ، اس خص کے وہم کو دور کرنے کے لیے کہا ہے، جس نے یہ محصا ہے کہ ج ب کہ جیم بائیت کے ساتھ متصف ہواس حال میں کہ جیم جیمیت سے محصا ہے کہ ج بہ کہ جیم بیائیت کے ساتھ متصف ہواس حال میں کہ جیم جیمیت سے موصوف ہو، کیونکہ حکم وصف جیم پڑئیں ہے، تا کہ حکم کے حقق کے وقت اس کا تحقق ضروری ہو، بلکہ ذات جیم پرحکم ہوتا ہے، تو حکم صرف اس کے وجود کا متقاضی ہے، رہا اس کا جیمیت سے متصف ہونا تو حکم کے جیم پرحکم ہوتا ہے، تو حکم صرف ہونا کا فی ہے، یہاں تک کہ کل نائم مستیقظ صادق ہوگا، اگر چہذات نائم کا تب ضا ف کہ کہنے نائم مستیقظ صادق ہوگا، اگر چہذات نائم کا تصاف دوومفوں کے ساتھ دووقتوں میں ہے۔

سینہ کہاجائے کہ یہاں کچھالیے قضایا بھی ہیں جن کواعتبارین میں ہے کسی ایک اعتبار ہے بھی نہیں لیاجا سکتا، اور میدوہ قضایا ہیں جن کے موضوعات ممتنع ہوں، جیسے شریک الباری ممتنع ،کل ممتنع معدوم، اور فن کے قواعد کا عام ہونا ضروری ہے؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ قوم تمام قضایا کے حقیقیہ اور خار جیہ میں منحصر ہونے کی قائل نہیں، بلکہ ان کا خیال میہ ہے کہ قضیہ جوعلوم میں مستعمل ہوہ اکثر احدالا عتبارین کے ہونے کی قائل نہیں، بلکہ ان کا خیال میہ ہے کہ قضیہ جوعلوم میں مستعمل ہوہ اکثر احدالا عتبارین کے ساتھ ماخوذ ہے، ای لیے قوم نے ان کو وضع کیا ہے، اور ان کے احکام بیان کئے ہیں، تا کہ ان سے علوم میں فائدہ اٹھا میں، رہے وہ قضایا جن کو کسی ایک اعتبار کے ساتھ بھی لینا ممکن نہیں تو ان کے تو ابھی تک احکام ہی معلوم نہیں، اور قواعد کی تعیم انسانی طاقت کے بقدر ہی ہوا کرتی ہے۔

#### قضيه حقيقيه اورخارجيه

شارح فرماتے ہیں کہ جب سابقہ اصول ثابت ہو گئے تواب ہم آپ کویہ بتانا چاہتے ہیں کہ کل جب کا یعنی قضیہ کا استعال دوطرح ہے ہوتا ہے بھی تواس کا استعال بحسب الحقیقة ہوتا ہے، اور بھی بحسب الخارج ، اگر قضیہ میں تھم بحسب الحقیقة ہوتو اسے قضیہ طبیعیہ کہتے ہیں ، اس کو حقیقہ اس لیے کہتے ہیں کہ بیرج گویا اس قضیہ کی حقیقت ہے جوعلوم میں مستعمل ہوتا ہے، اور اگر کل جب یعنی قضیہ میں تھم بحسب الخارج ہوتو اسے قضیہ خارج ہیں ، اس حقوارجہ اس کے کہتے ہیں کہ یہ مشاعریعنی حواس خمسہ سے خارج ہوتا ہے، شارح ہرا یک کی تشریح کررہے ہیں۔

اما الاول: بحسب الحقیقة کا مطلب یہ ہے کہ ہروہ فرد جو پایا جائے ، اوروہ افراد مکنہ میں سے ہو، تو اس حیثیت سے کہ وہ فرد جو پایا جائے ، اوروہ افراد مکنہ میں سے ہو، تو اس حیثیت سے کہ وہ ہوا ، قضیہ حقیقیہ میں مجمول کے ثبوت کا حکم موضوع کے ان تمام افراد پر ہوتا ہے جو نفس الامر میں ممکن ہوں ، اس میں حکم صرف ان افراد تک ہی محدود نہیں ہوتا ، جو خارج میں موجود ہیں ، بلکہ یہ حکم ہر اس فردکو بھی شامل ہوتا ہے جس کا وجود مفروض ہو، خواہ وہ خارج میں موجود ہویا بالکل معدوم ہوا بالر موضوع ایسا ہو کہ خارج میں اس کے کل افراد معدوم ہوں تو اس وقت یہ حکم افراد مقدرہ مفروضہ پر ہوگا جیسے کل عنقاء طائر ، عنقاء اگر چہ خارج میں نہیں ہے کین میں موجود مقدر اور مفروض ہے۔

اورا گرخارج میں موضوع کے افراد موجود ہوں تب بھی تھم صرف افراد موجود ہ پر ہی مخصر نہیں ہوگا ، بلکہ افراد موجودہ اور مقدرہ ،مفروضہ دونوں پر ہوگا ، جیسے کل انسان حیوان اس میں حیوانیت کا تھم ان انسانوں کے لیے بھی ہے جواس وقت موجود ہیں ،اوران کے لیے بھی جوقیامت تک پیدا ہوں گے۔

متن میں ہے ۔۔۔۔۔ من الافراد الممکنة ،اس میں افراد کے ساتھ 'امکان ،، کی قیدلگائی ، کیونکہ اگریہ قیدندگائی جائے تو پھرکوئی کلیصاد تی نہ ہوگانہ موجبہ کلیہ اور نہ سالبہ کلیہ ،اما الموجبۃ ۔۔۔۔۔ اگر افراد کے ساتھ امکان کی قید نہ لگاتے تو قضیہ موجبہ کلیہ صادق نہ آتا ،اس کی تفصیل ہے ہے کہ کل جب کا اس اعتبار سے مطلب ہے ہے کہ ہروہ فر دجو پایا جائے ،اورافراد مکنہ میں ہے بھی ہو، تو وہ جہ ہوگا ، تو اس حیثیت ہے کہ وہ جہ ہوگا ، ہو ہو ہو ہوگا ، تو اس حیثیت ہوگا ، بھی ہوگا یہ موجبہ کلیہ ہے ،لیکن موضوع کے وہ افراد جو ممتنع ہونے کی وجہ سے فعم الا مریم محمول کے ساتھ متصف نہیں ہیں ،ان کے اعتبار سے سالبہ بزئیہ صادق آئے گا ، یعنی بعض ج لیس ب صادق ہوگا ،کل جب اس صورت میں صادق نہیں ہوسکا ، ور نہ تو اجتماع بی سالبہ بزئیہ موجبہ کلیہ صادق نہیں تو اس کی فقیض سالبہ بزئیہ صادق ہوگا ، شارح نے سالبہ بزئیہ کو یوں تعبیر کیا : بعض مالو وجد کان ج و لیس ب۔۔

معترض سالبہ جزئیہ کے صدق پرمنع وارد کرتا ہے، جس کا حاصل میہ ہے کہ بیتو ہمیں تتلیم ہے کہ ج کے وہ افراد مقدرہ جو بنہیں، وہ اگرج ہول گے تولیس ب ہول گے، لیکن میہ جو آپ نے کہا کہ اس کی نقیض سالبہ جزئیہ صادق ہوگی، یہ میں تتلیم نہیں، کیونکہ قضیہ میں تھم ج کے افراد پر ہوتا ہے، اور یہال میا مکان موجود ہے کہ وہ فرضی ج جولیس بے، جے کے افراد سے ہی نہ ہو، بلکہ اس سے خارج ہو، جیسے یوں کہا جائے کل انسان حیوان اس میں وہ تمام انسان داخل ہیں جوحیوان ہیں، کیکن اگر کوئی ایباانسان ہو جوحیوان نہ ہوتو وہ اس میں سرے سے شامل ہی نہیں ، ہاں اس میں کوئی شک نہیں کہ انسان ایک کلی ہے جوابیخ تمام افراد کوشامل ہوتی ہے، کیکن وہ انسان جولیس بحیوان ہووہ اس میں داخل نہیں ، اور نہ ہی لفظ انسان اس پرصادق ہوتا ہے، جب یہ بات ہے تو سالبہ جزئیے صادق نہیں ، لہذا اس کی نقیض موجہ کلیے ہی صادق ہونی چاہئے؟

اس کا جواب سے سے کہ کلیات کی بحث کے آغاز میں اس طرف اشارہ گذر چکا ہے کہ کلی کا صدق اپنے افراد پرنفس الامر کے اعتبار سے ضروری نہیں ہوتا بلکہ وہ تو محض فرضی احتمال پر بنی ہوتا ہے، اس لیے جب ایک ایسی شی کو انسان فرض کیا گیا جولیس بحیوان ہے تو وہ بھی انسان کے افراد سے ہوگی ،لہذا اس اعتبار سے سالبہ جزئیہ صادق ہے معترض کی اس پرمنع وارد کرنا درست نہیں۔

واماالسالبه اگرافراد کے ساتھ امکان کی قیدندلگائی جائے تو سالبہ کلیہ بھی صادق نہ ہوتا،اس کی تفصیل سے سے کہ لائی من ج ب، بیسالبہ کلیہ ہے، جس کا مطلب سے کہ ج کا ہروہ فرد جو پایا جائے اور وہ افراد ممکنہ میں سے ہو، تو اس حیثیت سے کہ وہ ج بہبیں ، خصم کہتا ہے کہ ہم اسے تسلیم نہیں کرتے، بیکا ذب ہے کہونکہ میمکن ہے کہ ج کا کوئی ایک فر دالیا بھی ہو جو، بہولہذا سالبہ کلیہ کی فقیض موجبہ جزئیصا دق آگئی، جس کوشارح نے یول تعبیر کیا: بعض مالو و جد کان ج فہو بحیث لو و جد کان ب۔

لیکن جب افراد کے ساتھ''امکان، کی قیدلگا دی گئی تو دونوں اعتراض ختم ہوگئے، پہلا اعتراض تو اس طرح کہ وہ جو پہلی صورت یعنی ایجاب میں، لیس بے، اور وہ جو دوسری صورت یعنی سلب میں، لیس بنہیں ہے، یعنی ب ہے، یعنی ب ہے، یعنی بیس ہے، یعنی بیس ہے، یعنی بیس ہے، یعنی ب ہے، یعنی ب ہے، یعنی بیس ہے، یعنی بیس ان افراد سے بحث ہورہی ہے، جن کا وجود نفس الامر میں ممکن ہو، ممتنع نہ ہو، جبکہ ید دونوں مثالیں محض فرضی احمال پر بنی ہیں، اور خارج میں ممتنع الوجود ہیں اس لیے وہ موضوع سے خارج ہیں، چنانچے موجب کلیہ کی نقیض سالبہ جزئیہ بعصض مالو و جد کان لیس ب صادق نہیں ہوگی، ای طرح دوسری صورت میں سالبہ کلیہ کی السمہ کنة فھو بحیث لو و جد کان بے من الافراد الممکنة فھو بحیث لو و جد کان ب صادق نہیں ہوگی، اور موجبہ کلیہ اور حد کان جو من الافراد الممکنة فھو بحیث لو و جد کان ب صادق نہیں ہوگی، اور موجبہ کلیہ اور سالبہ کلیہ صادق ہوں گفلا یلز م کذب الکلیتین۔

## عقدوضع اورحمل میں کون سااتصال ہے

متن میں''لووجد کان ج ،،عقد وضع ہے،اور''لووجد کان ب،عقد حمل ہے،ان کے درمیان اتصال ہوتا ہے،اب کے درمیان اتصال ہوتا ہے،اب دیکھنا میہ ہے کہ ان میں اتصال کی کونی قسم کار فر ما ہے، کیونکہ اتصال کی تو دوشمیں ہیں (۱) لزومیہ جیسے اگر میں مورج نکلے گاتو دن ہوگا، (۲) اتفاقیہ جیسے اگر زیدانسان ہے تو گدھانا ہتی ہے،اس کی تفسیر صاحب کشف اوران کے

متبعین اور ماتن وغیره نے ''لزوم، سے کی ہے اور کہا ہے کہ ''کیل مالو و جد کان ج فہو بحیث لو و جد کان ب معنی ہیں: کیل ماہو و جد کان ب ، کویا عقد وضع اور عقد حمل میں جو قضیہ شرطیہ ہے، ان حضرات نے دونوں سے متعلاز و میمرادلیا ہے، کین شارح اس تغیر پرنالاں ہیں، اور ان کا نالاں ہونا بجا بھی ہے، و فر ماتے ہیں کہا گر ماتن اتصال کو مطلق چھوڑ دیتے تو اچھا ہوتا ، جب انہوں نے ''لزوم ، کی قیدلگا دی تو اس سے مندرجہ ذیل خرابیاں لازم آتی ہیں:

(۱) ان کی اس تفسیر سے قضیہ حقیقیہ کی تعریف ہے بہت سے قضایا خارج ہوجاتے ہیں حالا نکہ وہ بھی قضایا ہیں ،
کیونکہ یہ تعریف صرف اس قضیہ پرصادق آتی ہے جس میں وصف موضوع اور وصف محمول دونوں ، ذات موضوع کے
لیے لازم اور ضروری ہوں ، اور جن قضایا میں بیدونوں یا ان میں سے ایک غیر لازم ہوتو وہ قضایا تعریف سے خارج ہو
جاتے ہیں ، اگر اتصال سے مطلق اتصال مرادلیا جاتا تو قضیہ تھیقیہ کی یہ تعریف جملیہ مطلقہ عامہ، ممکنہ عامہ اور دائمہ
مطلقہ سب پرصادق آتی ، کیونکہ ان قضایا میں محمول موضوع کے لیے لازم نہیں ہوتا۔

(۲) ۔ اُنصال لزوم کی صورت میں قضایا کا'' ضرور یہ، میں منحصر ہونالاً زم آئے گا، کیونکہ ضروریہ میں ذات موضوع کے لیے وسف محمول کالزوم ہوتا ہے۔

(۳) بلکہ تضیہ ضرور یہ میں سے بھی صرف اس قضیہ ضرور یہ پر قضایا کو شخصر کرنا لازم آئے گا جس میں وصف موضوع ذات موضوع کے لیے لازم ہو، گویا یہ ایک خاص سم کا ضرور یہ ہوگا، ورنہ عام ضرور یہ میں تو صرف وصف محمول ذات موضوع کے لیے ضرور کی طور پر ثابت ہوتا ہے، وصف موضوع کا قضیہ کے مفہوم میں کوئی اعتبار نہیں ہوتا، اور اس تعریف میں تو قضیہ کے مفہوم میں 'وصف موضوع ، کو بھی مرکز ی حیثیت حاصل ہے، خلاصہ یہ کہ یہ سب خرابیاں اس وجہ سے ظاہر ہور ہی ہیں کہ' اتصال ، کومطلق نہیں رکھا گیا، اسے' 'لزوم ، کی قید کے ساتھ مقید کر دیا گیا، اور عقد بن میں متصالے و میہ کا اعتبار کیا گیا، جبکہ ایسا کرنا نہیں چاہے تھا۔

# ميرسيد كي شحقيق

میرصاحب فرماتے ہیں کہ عقد وضع اور عقد حمل میں اتصال کا معتبر ہونا ظاہر عبارت کے لحاظ ہے ہے،
کیونکہ''لوہ جدکان ج، شرطیہ متصلہ ہے، اور''لوہ جدکان ب، بھی شرطیہ متصلہ ہے،اور یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے
اتصال مراد نہیں ہوسکتا،اس واسطے کہ یہ عبارت تضیہ حملیہ کے موضوع وجمول کی تعبیر ہے،اور یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے
کہ قضیہ حملیہ میں عقد وضع ترکیب تقیید کی ہوتی ہے، تو عقد وضع میں اتصال کیے متصور ہوسکتا ہے؟ نیز قضیہ حملیہ میں
عقد حمل ترکیب خبری ہوتی ہے مگر وہ حملی ہے نہ کہ اتصالی، اس لیے قضیہ تقییہ کی تعریف اور مفہوم میں اتصال کے معنی
بالکل نہیں ہو سکتے،اور قضیہ حملیہ کی تفسیر دومتصلہ سے نہیں کی جاسکتی، اس لیے قضیہ حموضوع میں جو
شرطیہ کی عبارت اختیار کی گئی ہے، اس سے قضیہ کے موضوع میں تعیم پیدا کرنا مقصود ہے، تا کہ قضیہ کے موضوع میں وہ
افراد جومقت ہیں،اور وہ افراد جومقدر ہوں، دونوں داخل ہو جا کیں، کونکہ جب کل جب کہا جائے تو اس سے ذہن

فورااس طرف جاتا ہے کہ پیچکم صرف ان افراد پر ہے جوخارج میں پائے جاتے ہیں،اس بنا، پرتفیر میں کلمہ شرط''لو،، لا یا گیا تا کہ اس بات پر تنبیبہ ہوجائے کہ افراد مقدرہ بھی حکم میں داخل ہیں، کیونکہ کلمہ شرط محقق اور مقدر دونوں مسم کے افراد کے لیے مستعمل ہوتا ہے، چنانچے ان کانت اشمس طالعۃ فالنہار موجود جیسے دن کے وقت میں کہا جاتا ہے،اس طرح رات کے وقت بھی بولا جاتا ہے۔اس

بعض حضرات نے میرصاحب کی اس تحقیق کواس بات پمحمول کیا ہے کہ بیشارح پر گویا ایک اعتراض ہے، لیکن ایمانہیں ہے، بلکہ میرصاحب کی پیخفیق ،اظہار حقیقت ہے، نہ کہ اعتراض ، کیونکہ شارح نے شرح مطالع میں جو اس مقام کی تحقیق کی ہے،اس کامفہوم بھی یہی ہے کہ اتصال ذکو رکا اعتبار بحسب النظا ہر ہے نہ کہ بحسب الحقیقة۔

## بعض نسخول ميں سہو

متن کے بعض نسخوں میں کل مالووجد کان ج کے بجائے تل مالوو جدو کان ، ، واو عاطفہ کے ساتھ ہے ، بیدو وجہ سے درست نہیں ہے:

- (۱) کل مالووجدیه موضوع ہےاورملزوم ہے، کان ج اس ُ ولازم ہے جبیبا کہصاحب کشف کے حوالہ ہے اس کی تفسیر نقل کی گئی ہے، اور لازم وملزوم کے درمیان چونکہ کوئی حرف عطف نہیں ہوتا، اس لیے یہاں بھی'' واو،، غلط ہے۔ ؓ
- (۲) کل مالو وجد شرط ہے،اور کان ج اس کی جزاء ہے،اور شرط وجزاء کے درمیان کوئی حرف عطف نہیں ہوتا، کیونکہ بیہ بات اہل عربیہ سے بھی پوشیدہ نہیں ہے کہ''لو،،شرط کے لیے استعال ہوتا ہے،لہذا یہاں بھی اس کی شرط ہوگی اور وہ'' کان ج،، ہے،اس کی جزاء فہو بحیث سنہیں ہوسکتی، یہتو مبتدا کی خبر ہے۔

# قضيه خارجيه كي تشريح

اگرکل ج بحسب الخارج ہوتوا سے تضیہ خارجیہ کہتے ہیں،شارح واماالثانی .... سے اس کی تشریح ذکر کر رہے ہیں:ہروہ فرد جوخارج میں ج ہو،وہ خارج میں ب بھی ہوگا، یہاں دوبا تیں ہیں:

- (۱) کل جب فی الخارج میں تھم صرف ان افراد پر ہوتا ہے، جو خارج میں موجود ہوں کیونکہ جوثی خارج میں کسی تبھی بھی موجود نہ ہو،اس کا خارج میں ب ہونا محال ہے۔
- (۲) ذات موضوع کا حکم کے وقت''وصف موضوع، کے ساتھ متصف ہونا کوئی ضروری نہیں ،اس کا اتصاف خواہ حکم کے وقت ہو، یااس سے پہلے یااس کے بعد ،اس سے کوئی بحث نہیں۔

ماتن نے سواء کان اتصافہ نے سے درحقیقت بعض لوگوں کے اس گمان کورد کردیا جو یہ بچھتے ہیں کہ جیم یعنی ذات موضوع کا اتصاف باء یعنی وصف محمول کے ساتھ اس وقت ہوتا ہے جب ذات موضوع جیمیت یعنی تھم کے وقت

وصف موضوع کے ساتھ متصف ہوتو ، لینی ذات موضوع پر وصف محمول کا تھم اس وقت ثابت ہو گاجب ذات موضوع وصف موضوع کے ساتھ متصف ہو ، ورنہ بصورت دیگر تھم ثابت نہیں ہوگا۔

شارح فرماتے ہیں کہ یہ 'دظن ، درست نہیں ہے کیونکہ وصف محمول کا تھم وصف موضوع پر نہیں ہوتا ، بلکہ ذات موضوع پر ہونا ہے ، اس لیے تھم کے وقت ذات موضوع کا تحقق ضروری ہے ، وصف موضوع پر چونکہ تھم کا دارو مدار نہیں ہوتا اس لیے اس کا تھم کے وقت موجود ہونا کوئی ضروری نہیں ہے ، مثلا کل کا تب ضاحک میں 'دی تھک ، ، کا تھم ذات کا تب پو ہے ، وصف کا تب پر نہیں ، لہذا تھک کے تھم کی حالت میں ذات کا تب کا وصف کتابت کے ساتھ متصف ہونا کا فی ہے ، اگر تھم کے متصف ہونا کوئی ضروری نہیں ہے بلکہ اس کا کسی نہ کسی وقت میں کتابت کے ساتھ متصف ہونا کا فی ہے ، اگر تھم کے وقت ذات موضوع کا وصف موضوع کے ساتھ اقصاف ضروری ہوتو پھر کل نائم مستیقظ سیج نہیں ہوگا کیونکہ نوم کی حالت میں کوئی بیدار نہیں ہوتا بلکہ نوم اور یقظ (بیداری) دوحالتوں میں ہوتے ہیں ، تو معلوم ہوا کہ ذات موضوع کا حقم کے وقت وصف موضوع کے ساتھ متصف ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔

معترض کہتا ہے کہ ماتن نے قضیہ کی دو قسمیں حقیقیہ اور خارجیہ کی ہیں، اس پراشکال ہوتا ہے کہ پچھ قضایا ایسے بھی ہیں، جن کے موضوعات ممتنع ہوتے ہیں، جسے شریک الباری ممتنع ، کل ممتنع معدوم ..... توالیہ قضایا کونہ حقیقیہ کہا جاسکتا ہے نہ خارجیہ، حقیقہ اس لیے نہیں کہہ سکتے کہ قضیہ حقیقیہ میں حکم اگر چہ افراد مقدرہ پر بھی ہوتا ہے، مگر ''مکنہ، کی قید محکوظ ہے، جبکہ ان قضایا میں افراد ممتنع ہوتے ہیں، اور خارجیہ اس لیے نہیں کہہ سکتے کہ خارجیہ میں صرف ان افراد پر حکم ہوتا ہے جو خارج میں محقق ہوں، اور چونکہ ان قضایا میں افراد ممتنع ہوتے ہیں اس وجہ سے میہ موجود فی الخارج نہیں ہو سکتے، حالا نکہ فن کے قواعد تو عام ہوا کرتے ہیں جو اپنے تمام افراد کوشامل ہوتے ہیں؟

اس کا جواب سے ہے کہ ان دواقسام سے قضایا کو اُن میں منحصر کرنا مقصود نہیں ہے، بلکہ ان قضایا کا صبط پیش نظر ہے جوعلوم میں اکثر و بیشتر مستعمل ہوتے ہیں، بیوہ ی قضایا ہوتے ہیں جن کا تعلق ان دواعتباروں اور دوقسموں میں سے کسی ایک کے ساتھ ضرور وابستہ ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ مناطقہ نے انہیں وضع کیا، ان کے احکام بیان کئے تاکہ ان سے استفادہ ہو سکے، رہوہ قضایا جن کے موضوعات ممتنع ہیں، جن کا تعلق ان دواعتباروں میں سے کسی کے ساتھ بھی نہیں ہے، ان کونظر انداز کیا گیا، کیونکہ ایسے قضایا کی تعریفات اور ان کے احکام تک رسائی بہت مشکل امر ہے، انسانی طاقت انسانی طاقت سے باہر ہے، اور جو چیز انسان کی دائر سے میں، ی ہوسکتی ہے، اور جو چیز انسان کی دسترس میں نہ ہواس میں انسان معذور ہے۔

قال: وَالفرق بين الاعتبارينِ ظاهرٌ فَإِنَّهُ لَوُ لَمْ يُوجِدُ شَنَىٌ مِن المُرَبَّعَاتِ في المحارِج يصَحُ أَنُ يَقالَ مُربعٌ شكلٌ ما الاشكال في أن يقالَ كُلُّ مُربعٌ شكلٌ ما الاقتبارِ الآولِ دُونَ الثّاني وُولولم يوجد شنى من الاشكال في المحارِج الاالمربعُ يصححُ أن يُقالَ كل شكلٍ موبعٌ بالاعتبارِ الثاني دُونَ الاولِ المحارِج الاالمربعُ يصححُ أن يُقالَ كل شكلٍ موبعٌ بالاعتبارِ الثاني دُونَ الاولِ دونوں اعتباروں ميں فرق ظاہر ہے، اس ليے كمر بعات ميں سے كوئى شي اگر فارج ميں موجود نه موتويد

کہنا سیج ہے کہ ہرمربع شکل ہے پہلے اعتبار سے نہ کہ دوسرے اعتبار سے ، اور اگر خارج میں کوئی شکل نہ یائی جائے مربع کے سوا، توبیہ کہنا سی جے کہ ہرشکل مربع ہے، ثانی اعتبار سے نہ کہ پہلے اعتبار ہے۔ اقول: قَدُ ظَهَرَلَكَ مِمَّا بَيَّنَّاهُ أَنَّ الحقيقيةَ لَاتَسْتَدْعِيُ وُجُودَ الموضوع فِي الخارج بـل يَـجُـوُزُ أن يكونَ موجوداً في الخارج وَأنَّ لا يكونَ واذا كان موجوداً في الخارج فالحكمُ فيها لا يكونُ مقصوراًعلى الافرادِ الخارجيةِ بل يَتَنَا ولُها والافرادَ المقدرةَ الوجود بخلاف الخارجية فانها تستدعى وجود الموضوع في الخارج فالحكم فيها مـقـصـورٌ عـلى الافرادِ الخارجيةِ فالموضوعُ إن لم يكنُ موجوداًفقد يصدُقُ القضيةُ باعتبارِ الحقيقةِ دون الخارج كما اذا لم يكنُ شنيٌ من المُرَبَّعَاتِ موجوداً فِي الحارج يَصدُقْ بِحسبِ الحقيقةِ كل مربعِ شكلٌ أي كُلُّ مَالو وُجِدَ كان مربعاً فهو بحيثُ لو وُجِدَ كان شكلًا ولا يصدُقُ بحسبِ الخارج لعدمِ وجودِ المربع فِي الخارج على ما هو المفروضُ وإن كان الموضوعُ موجوداً لُمُ يخلو إما أن يكونَ الحكمُ مقصوراً على الافرادِ الخارجيةِ أو مُتَنَاوِلاً لها وللافرادِ المقدرةِ فان كان الحكمُ مقصوراً على الافرادِالخارجيةِ تصدق الكليةُ الخارجيةُ دونَ الكليةِ الحقيقية كما إذَاانُحَصَرَ الاشكالُ فِي الخارج فِي المربع فيصدُق كُلُّ شكلٍ مربعٌ بحسب الخارج وهو ظاهرٌ ولا يصدُقُ بحسب الحقيقةِ أي لا يصدق كُلُّ مالو وُجدُّ كان شكلًا فهو بحيث لو وُجِدَ كان مربعًا لِصِدْقِ قَولِنَا بعضُ مالو وُجدَ كان شكلًا فهو ببحيث لو وُجِدَ كان ليس بمربع وإن كانَ الحكمُ متناولا لجميع الافرادِ الـمُحَقَّقَةِ والمُقَدَّرَةِ يصدقُ الكليتان معا كقُولِنا كُلُّ انسان حيوانٌ فإذَنْ يكونُ بينهما خصوصٌ وعمومٌ من وجهِ

اقول: ہم نے جو بیان کیا ہے اس سے بیظ ہر ہو گیا ہے کہ قضیہ حقیقیہ خارج میں وجود موضوع کا تقاضا نہیں کرتا، بلکہ ہوسکتا ہے کہ وہ خارج میں موجود ہو یا موجود نہ ہو، اور جب وہ خارج میں موجود ہوتو اس میں صرف افراد خارجیہ پر حکم نہیں ہوتا بلکہ ان کو اور افراد مقدرہ کو (بھی ) شامل ہوتا ہے، بخلاف خارجیہ میں صرف افراد خارجیہ پر مخصر ہوتا ہے، لہذا کے کیونکہ وہ خارج میں وجود موضوع کا تقاضا کرتا ہے اور اس میں حکم افراد خارجیہ پر مخصر ہوتا ہے، لہذا موضوع اگر موجود نہ ہوتو قضیہ حقیقت کے اعتبار سے صادق ہوگا نہ کہ خارج میں موجود نہ ہوتو وہ موجود نہ ہوتو دہ موجود ہونے کی حیثیت سے شکل ہوگی، اور خارج کے اعتبار سے صادق نہوگا ، کیونکہ مفروض کے مطابق مربع کا وجود خارج میں نہیں ہے۔ صادق نہوگا ، کیونکہ مفروض کے مطابق مربع کا وجود خارج میں نہیں ہے۔

اورا گرموضوع موجود ہوتو وہ دوحال سے خالی نہیں یا تو تھم افراد خارجیہ پر شخصر ہوگا یاان کواورافراد مقدرہ کوشامل ہوگا، پس اگرافراد خارجیہ پر شخصر ہوتو کلیہ خارج میں اس کوشامل ہوگا، پس اگرافراد خارجیہ پر شخصر ہوتو کلیہ خارج میں شکلیں مربع میاد ق ہوگا، جو ظاہر ہے، اور حقیقت میں شکلیں مربع میاد ق ہوگا، جو ظاہر ہے، اور حقیقت سے مربع کے اعتبار سے صادق نہ ہوگا، کیونکہ ہروہ چیز جوموجود ہو کرشکل ہوتو وہ موجود ہونے کی حیثیت سے مربع ہوگا، کیونکہ ہروہ چیز جوموجود کان لیس بمربع صادق ہے، اور اگر حکم افراد محققہ و ہوگا، کیونکہ بعض مالووجد کان شکا فہر بحیث لووجد کان لیس بمربع صادق ہے، اور اگر حکم افراد محققہ و مقدرہ سب کوشامل ہوتو دونوں کلیہ صادق ہوں گے جیسے کل انسان حیوان ، ان دونوں میں عموم وخصوص میں وجہ کی نسبت ہے۔

### قضيه حقيقيه اورخارجيه كدرميان نسبت

شارح فرماتے ہیں کہ یہ بات گذر چکی ہے کہ قضیہ تقیقہ خارج میں وجود موضوع کا تقاضانہیں کرتا، ہوتو، خہوتو، دونوں صورتوں میں موضوع پر تھم ہوسکتا ہے، اورا گر قضیہ تقیقہ کا موضوع خارج میں موجود ہوتو تھم صرف افراد خارجیہ پر ہی تخصر نہیں ہوتا بلکہ افراد خار جیہ اور مقدرہ دونوں پر ہوتا ہے، لیکن قضیہ خارجیہ میں ایسانہیں ہوتا، اس تمہید میں وجود موضوع کا تقاضا کرتا ہے، اور اس میں صرف افراد خارجیہ پر تھم ہوتا ہے، افراد مقدرہ پر تھم نہیں ہوتا، اس تمہید کے بعد فرماتے ہیں کہ ان کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ موضوع اگر خارج میں موجود نہ ہوتو صرف قضیہ حقیقیہ صادق ہوگا، تضیہ خارجیہ صادق نہیں ہوگا، جیسے فرض کریں کہ خارج میں مربعات میں سے کوئی شی موجود نہیں تو کل مربع شکل تضیہ حقیقیہ صادق ہوگا، قضیہ خارجیہ صادق نہ ہوگا، قضیہ خارجیہ میں تقاضانہیں کرتا، یہ خارج میں تقاضانہیں کرتا، یہ خارج میں کو فارج میں تقاضانہیں کرتا، یہ مادہ افتر اقیہ ہوا۔

اوراگرخارج میں موضوع موجود ہوتو اب دوصور تیں ہیں (۱) یا تو تھم صرف افراد خارجیہ پر ہوگا (۲) یا افراد خارجیہ افراد خارجیہ پر ہوگا (۲) یا تو تھم صرف افراد خارجیہ بر تھم ہوتو تضیہ خارجیہ صادق افراد خارجیہ بر تھم ہوتو تضیہ خارجیہ سال ہوگا، تضیہ تھی ہوگا، شہوگا، جسب الخارج درست ہوگا، لیمن کریں کہ خارج میں تمام اشکال ایک مربع میں مخصر ہیں، تو کل شکل مربع مجسب الخارج درست ہوگا، لیمن تضیہ خارجیہ صادق ہوگا، کیکن کل شکل مربع محسب الحقیقیہ "ای کل مالو و جد کان شکلا فہو بحیث لو و حد کان مربع سادت ہے، اور وہ ہو جد کان موجد کان شکلا فہو بحیث لو و جد کان لیس بمربع ، یدومرا مادہ افتر اقیہ ہے۔

اورا گرحکم افراد خار جیہ اور مقدرہ دونوں کوشامل ہوتو وہاں تضیہ حقیقیہ اور خار جیہ دونوں صادق ہوں گے، جیسے کل انسان حیوان اس میں حیوانیت انسان کے موجودہ افراد کے لیے بھی ثابت ہے، اوران کے لیے بھی جو قیامت تک بیدا ہوں گے، ابھی جومقدر ہیں، یہ مادہ اجتماعیہ ہے۔ قال: وعلى هذا فقس المحصوراتِ الباقيةَ

اوراس پر باتی محصورات کو قیاس کر کیجئے۔

اقول: لَمَّاعَرَفُتَ مفهومَ المُوْجِةِ الكليةِ أَمُكَنَكَ أَن تَعُرِفَ مفهومَ باقى المحصوراتِ بالقياسِ عليه فإن الحكمَ في الموجبةِ الجزئيةِ على بعضِ ماعليه المحكمُ في الموجبةِ الجزئيةِ على بعضِ ماعليه المحكمُ في الموجبةِ الكُلِّيةِ فَالامورُ المعتبرةُ ثَمَّهُ بحسبِ الكُلِّ معتبرةٌ ههنا بحسب البعضِ ومعنى السَّالِبةِ الكليةِ رفعُ الايجابِ عن كل واحدٍ واحدٍ والسَّالِبةُ المُجزئِيَّةُ رفعُ الايجابِ عن كل واحدٍ والسَّالِبةُ المُجزئِيَّةُ وفعُ الايجابِ عن الموجبةُ الكليةُ بحسب الحقيقةِ والمخارجِ كذلك تُعتبرُ المحصوراتُ الاحرُ بالاعتبارينِ وقد تَقَدَّمَ الفرقُ بين والمحارجِ كذلك تُعتبرُ المحوزيتينِ فهو ان الجزئية الحقيقية اعمُّ مطلقًا مِنَ المخارجيةِ لان الايجابُ على بعضِ الافرادِ الخارجيةِ ايجابٌ على بعضِ الافرادِ الخارجيةِ المحارجيةِ الخارجيةُ اعمَّ من المحقيقيةِ مطلقًا وبين السالبةِ الكليةِ الحقيقيةِ لأنَّ نقيضَ الاخصِّ اعمُّ من نقيضِ الاعمِ مطلقًا وبين السالبةِ الكليةِ الحقيقيةِ لأنَّ نقيضَ الاخصِّ اعمُّ من نقيضِ الاعمِ مطلقًا وبين السالبةِ الكليةِ الحقيقيةِ فرئيةٌ وذلك ظاهرٌ.

## موجبه جزئية حقيقيه وخارجيه كے درميان نسبت

شارح فرماتے ہیں کہ گذشتہ قال میں محصورات اربعہ میں سے موجبہ کلیہ کامفہوم معلوم ہوگیا تو اسی پر قیاس کرکے باقی محصورات لیعنی موجبہ جزئید، سالبہ کلیہ اور سالبہ جزئیہ کامفہوم بھی معلوم ہوسکتا ہے، کیونکہ جن افراد پر موجبہ جزئیہ میں کلیہ میں تھے ، انہیں میں سے بعض افراد پر موجبہ جزئیہ میں تھم ہوتا ہے، لہذا جن امور کالحاظ موجبہ کلیہ بحسب

الحقیقه والخارج میں کل افراد کے اعتبار سے ہوا ہے ،انہیں امور کا لحاظ موجبہ جزئیے بحسب الحقیقه والخارج میں بعض افراد کے اعتبار سے ہوگا۔

موجبہ جزئید هیقید اور موجبہ جزئید خارجید کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، موجبہ جزئید هیقید اعم مطلق ہے، اور خارجید اخص مطلق ہے، کیونکہ جب بعض افراد خارجید پر تھم صادق ہوگا و وہاں موجبہ جزئید هیقیہ اور خارجید دونوں صادق ہوں گے، بدون العکس، یعنی جب بعض افراد مقدرہ پر تھم صادق ہوتو وہاں صرف جزئید حقیقیہ صادق ہوگا، جزئید خارجیہ صادق نہ ہوگا۔

### سالبه کلید حقیقیه وخارجیه کے درمیان نسبت

## سالبهجز ئئي حقيقيه وخارجيه كے درميان نسبت

سالبہ جزئید هیقیہ وخارجید کے درمیان بتاین جزئی کی نسبت ہے، کیونکہ ان دونوں کی نقیصین یعنی موجبہ کلید هیقیہ ، اورموجبہ کلیہ خارجیہ میں عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، اورعموم وخصوص من وجہ کی نقیصیل میں تباین جزئی ہوتا ہے، تباین جزئی کامفہوم تباین کی اورعموم وخصوص من وجہ دونوں کوشامل وحاوی ، وتا ہے لیکن یہا الی سالبتین کی نقیصین میں تباین جزئی صرف عموم وخصوص من وجہ کوشامل ہے، تباین کلی کامفہوم یہاں نہیں ہے۔

چنانچداگر حکم بعض افراد مقدره اور خارجید دونوں سے مسلوب ہوتو وہاں سالبہ جزیمے حقیقیہ و خارجید دونوں صادق ہوں گے ، بیہ مادہ اجتماعیہ ہوا، اوراگر ایسامادہ ہو کہ جس میں صرف بعض افراد مقدرہ سے حکم مسلوب ہو، توبیہ سالبہ جزئیہ تھیقییہ ہے، بیایک مادہ افتر اقیہ ہوا، اوراگر ایسامادہ ہو کہ جس میں صرف بعض افراد خارجیہ ہے حکم مسلوب ہو، توبیہ سالبہ جزئیہ خارجیہ ہے، بیدوسرامادہ افتر اقیہ ہے۔ قال: البحث الشالث في العدول والتحصيل، حرف السلب إن كان جزءً ا من السموضوع كقولنا الجمادُلاعالم أومنهما المعرضوع كقولنا الجمادُلاعالم أومنهما جميعًا سُمِّيَتِ القضيةُ معدولة موجبة كانت أو سالبة وإن لم يكن جزءً لشيى منهما سُمِّيَتُ محصّلة إنْ كانت سالبة

بحث وم عدول وتخصیل میں ہے، حرف سلب اگر موضوع کا جزء ہو، جیسے اللاحی جماد، یامحمول کا جزء ہو جیسے الجماد لاعالم، یا دونوں کا جزء ہوتو قضیہ کو''معدولہ، کہتے ہیں (چاہے) موجبہ ہو یا سالبہ، اورا گران میں سے کسی کا بھی جزء نہ ہوتو قضیہ کو' محصلہ ،،کہا جاتا ہے اگر موجبہ ہو، اور''بسیطہ،،کہا جاتا ہے اگر سالبہ ہو۔

**اقول**: القبضية اما معدولة أو مُحَصَّلَةٌ لان حرفَ السلب اما ان يكونَ جزءً الشني من الموضوع والمحمول أولا يكونَ فان كان جزءً ا إمَّا من الموضوع كقولنا اللاحيُّ جمادٌ اومن المحمول كقولنا الجمادُ لا عَالِمٌ أو منهما جميعًا كقولناً اللاحيُّ لا عالم سُميتِ القضيةُ معدولة موجبة كانت او سالبة اما الاولى فمعدولة الموضوع وأمَّا الثَّانِيَةُ فَـمَعُدُولَةُ المحمول وأما الثَّالِثَةُ فَمعدولَةُ الطَّرَفينِ وإنما سُمِّيَتْ معدولَةً لان حرفَ السلبِ كليس وغيرولا إنما وُضِعَتْ فِي الاصَلِ للسلبِ والرفع فاذا جُعِلَ مع غيرِه كشني واحدٍ يَثُبُتُ له شيِّ او هو لِشنى او يُسلبُ عنه أو عن شني فقد عُدِلَ به عن مَوْضُوعِهِ الأصلِيِّ الى غيرة وانما اورَدَ للاولى والثانيةِ مثالادون الثالثة لانه قد عُلِمَ من المَثالِ الاولِ الموضوعُ المعدولُ ومن المثال الثاني المجمولُ المعدولُ فـقـد عُـلِـمَ مثـالُ مـعـدولةِ الـطرفين بجميعهما معّاوإن لم يكن حرفُ السلب جزءً ا الشئي من الموضوع والمحمولِ سميتِ القضيةُ مُحَصَّلةً سواءٌ كانت موجبةً أو سالبة كقولنا زيدٌ كاتبٌ أوليسَ بكَاتِب ووجهُ التسميةِ أنَّ حرفَ السَّلب اذا لَمُ يَكُنُ جزءً ا من طَرَفَيْها فكُلُ واحدٍ مَّنَ الطَّرَفَيْنِ وجوديُّ مُحَصَّلٌ وربِما يُحَصَّصُ اسمُ المُحَصَّلَةِ بالموجبةِ وتُسمى السالبةُ بسيطةٌ لأنَّ البسيطةَ مالاجزءَ لـه وحرف السَّلُب وان كان موجوداً فيها الاانه ليس جزء أ.من طرفيها وانما لم يَذْكُرَ لهما مثالًالان جميعَ الامثلةِ المذكورةِ في المباحث السابقة يصلُحُ ان يكونَ مثالالهما. اقول: قضيه معدوله به يا محصله، كونكه حرف سلب يا تو موضوع يامحمول ميس سے كسى كا جزء موكا يا نه موكا، ا گر جز ء ہوتو یا موضوع کا جزء ہوگا جیسےاللا حی جہاد ، ہامحمول کا جزء ہوگا جیسےالجماد لا عالم ، یا دونوں کا جزء موكًا جيب اللاحى لا عالم، تو قضيه كا نام' معدوله، ، ركها جائے گا،موجبه مويا سالبه، اول معدولة الموضوع

ہے، دوم معدولة المحمول ہے، سوم معدولة الطرفین ہے، اور معدولہ نام اس لیے رکھا گیا کہ حرف سلب جیسے ''لیس، غیر، اور''لا ، ، دراصل سلب ورفع کے لیے موضوع ہیں ، پس جب اس کوغیر کے ساتھ ملاکر شی واحد کے مثل قرار دیکراس کے لیے کئی تی کو یا خوداس کوکئی تی آخر کے لیے ثابت کیا جاتا ہے ، یا اس سے کوئی شی سلب کی جاتی ہے موضوع سے غیر کی طرف عدول کیا گیا ، اور ماتن نے پہلے اور دوسرے قضیہ کے مثال دی ہے نہ تیسر ہے کی ، اس واسطے کہ پہلی مثال سے محمول کیا معدول ہونا معلوم ہوگیا اور ان دونوں کے ملانے سے معدولة الطرفین کی مثال ہے معلوم ہوگئی۔

اوراگرحرف سلب موضوع ومحمول میں سے کسی ٹی کا جزء نہ ہوتو قضیہ کو 'محصلہ ، کہاجا تا ہے، تضیہ موجبہ ہو یا سالبہ، جیسے ہمارا قول زید کا تب اور زیدلیس بکا تب، اور وجہ تسمیہ یہ ہے کہ جبحر ف سلب قضیہ کی طرفین میں سے کسی کا جزء نہیں ہے تو ہر طرف وجودی اور محصل ہوئی، اور بسا اوقات' 'محصلہ ، نام کی شخصیص موجبہ کے ساتھ کی جاتی ہے، اور سالبہ کو بسیطہ کہتے ہیں، کیونکہ بسیطہ وہ ہے جس کا جزء نہ ہو، اور حرف سلب کو بسیطہ میں موجود ہے، گراس کی طرفین میں سے کسی کا جزء نہیں ہے، ماتن نے محصلہ اور بسیطہ کی مثال اس لیے ذکر نہیں کی کہ سابقہ مباحث میں جو مثالیس نہ کور ہیں، وہ ان کی مثال بنے کی صلاحیت رکھتی ہیں۔

### بحث سوم: معدوله ومحصله میں

#### قضيه کی دوشمیں ہیں:

(۱) معدولہ: یہوہ قضیہ ہوتا ہے جس میں حرف سلب مثلالیس یا غیر یا، لا، صرف موضوع کا یا صرف محمول کا یا موضوع وجمول کا جزء ہوتو اس کومعدولہ الموضوع کہتے ہیں جیسے اللاحی جماد، اور محمول کا جزء ہوتو اس کومعدولہ الموضوع کہتے ہیں جیسے اللاحی جماد، اور محمول کا جزء ہوتو اس کومعدولہ المحمول کا جزء ہوتو اس کومعدولہ الطرفین کہتے ہیں، جیسے اللاحی لاعالم، یہ معدولہ بھی موجبہ ہوتا ہے اور بھی سالبہ معدولہ الموضوع کی مثال: لیس اللاحی بوالم ، سالبہ معدولہ المحمول کی مثال: لیس العالم بلاحی، اور سالبہ معدولہ الطرفین کی مثال: لیس اللاحی بلا عالم ماتن نے معدولہ الطرفین کی مثال ذکر نہیں کی، کیونکہ معدولہ الموضوع اور معدولہ الحرفین کی مثال ذکر نہیں کی، کیونکہ معدولہ الموضوع اور معدولہ المحمول کی مثال در نہیں کی، کیونکہ معدولہ الموضوع اور معدولہ المحمول کی مثال در نہیں کی، کیونکہ معدولہ الموضوع اور معدولہ المحمول کی مثال سے سال کی مثال سے سال کی مثال مثال سے سال کی مثال سے سال کی مثال سے سال کی مثال مثال سے سال کی مثال ک

وجہ شمیہ: ان قضایا کومعدولہ اس لیے کہتے ہیں کہ حروف سوالب یعنی لیس، غیراور لا، اصل میں تو سلب اور نفی کے لیے وضع کئے گئے ہیں، لیکن جب بیحروف دوسرے لفظ کے ساتھ مل کر، لفظ واحد کی طرح ہوئر، الی حالت میں کر دیئے گئے کہ ان کے لیے کوئی ثی ثابت کی جائے جیسے موجہ معدولة الموضوع میں، ان کے لیے حمول ثابت کیا جاتا ہے، یا وہ خود دوسری ثی کے لیے ثابت کئے جائیں جیسے موجہ معدولة المحول میں وہ موضوع کے لیے ثابت کئے

جاتے ہیں، یاان ہے کوئی ثی سلب کی جائے جیسے سالبہ معدولۃ الموضوع میں محمول ان سے سلب کیا جاتا ہے، یا وہ خود دوسری ثی بعنی موضوع سے سلب کئے جائیں جیسے سالبہ معدولۃ المحمول میں ہوتا ہے، تو گویا بیر وف اپنے اصلی معنی موضوع لہ سے ہٹا دیئے گئے، تو حقیقت میں معدول حرف سلب ہے، لیکن تضیہ چونکہ حرف سلب معدول پر شتمل ہے اس کیے پورے قضیہ کانام، می معدولہ رکھ دیات میں۔ الکل باسم الجزء کے طور پر۔

(۲) مصلہ: بیدہ قضیہ ہوتا ہے جس میں حرف سلب موضوع اور محمول میں ہے کسی کا جز نہیں ہوتا، چاہے موجبہ ہو یا سالبہ جیسے زید کا تب، زیدلیس اِکا تب۔

وجرتسمیہ: اس میں حرف سلب چونکہ موضوع اور محمول کا جزنہیں ہے، اس لیے قضیہ کا ہر جزء اپی اصل یعنی وجودی اور حاصل رہا، جیسے زید کا تب میں زیداور کا تب دونوں جزء وجودی ہیں، اس لیے اس قضیہ کوتسمیۃ الکل بحال الجزء کے طور پر محصلہ کہتے ہیں، البتہ قضیہ غیر معدولہ جو کہ'' سالبہ، ہو، اس کو''بسیطہ، کہتے ہیں جیسے زید لیس بکا تب، اس کو بسیطہ اس لیے کہتے ہیں کہ''بسیطہ، کا معنی ہے کہ جس کا کوئی جز، نہ ہو، اور قضیہ سالبہ غیر معدولہ میں بھی چونکہ حرف سلب طرفین میں سے کسی کا جزنہیں ہوتا، اس لیے اس کو بھی بسیطہ کہد دیا جاتا ہے، اور غیر معدولہ جوموجہ ہواس کو ''محصلہ ، کہا جاتا ہے، شارح فرماتے ہیں محصلہ اور بسیط کی مثالیں ماتن نے ذکر نہیں کیں، اس لیے کہ سابقہ مباحث میں جومثالیں گذر چکی ہیں، وہ ان کی مثالیں بن سکتی ہیں۔

قال: والاعتبارُ بايجابِ القضيةِ و سلبِها بِالنَّسبةِ الثُّبُوتِيَّةِ والسَّلُبِيَّةِ لا بطرَفَى القضيةِ فان قولَنا كلُ ماليس بحي فهو لا عَالِمٌ موجبةٌ مَعَ أنَّ طرفيها عَدَمِيَّانِ وقولنا اللاشئى من المتحركِ بِسَاكنِ سالبةٌ مَعَ أنَّ طرفيها وُجُودِيَّان

اوراعتبار قضیہ کے موجبہ اور سالبہ ہونے میں نسبت ثبوتی اور سلبی کا ہے، نہ کہ قضیہ کی طرفین کا، چنانچہ ہمارا قول کل مالیس بحی فہو لا عالم موجبہ ہے، حالانکہ اس کی دونوں طرفین عدمی ہیں، اور ہمارا قول لا ثی من المتحر ک بساکن سالبہ ہے، حالانکہ اس کی طرفین وجودی ہیں۔

اقول: ربما يَذُهَبُ الوهمُ الى ان كُلَّ قضيةٍ تشتملُ على حرفِ السلبِ تكونُ سالبةً ولَمَّ ذَكَرَانَّ القضية المعدولة مشتملةٌ على حرفِ السَّلُبِ ومَعَ ذلك قد تكونُ. موجبةً وقد تكونُ سالبة ذُكِرَ معنى الايجابِ والسلبِ حتى يَرْتفع الاشتباهُ فقد عرفتَ ان الايجابِ هو إيقاعُ النسبةِ والسلبُ هو رفعُها فالعبرةُ في كونِ القضية موجبةً وسالبةً بايقاع النسبة ورفعها لابطرفيها فمتى كانت النسبةُ واقعةً كانت القضية موجبةً وإن كان طَرَفَاهَا عَدَمِيّيُنِ كَقُولنا كل ما ليس بِحَى فهو لا عَالِمٌ فان المحكمَ فيها بثبوت اللاعالِمِيَّةِ لِكُلِّ ما صدق عليه انه ليس بِحَى فهى سالبةٌ وإن كان السبة ورفع السبة مرفوعةً فهى سالبةٌ وإن كان كانت النسبةُ مرفوعةً فهى سالبةٌ وإن كان

طَرفَاه وُجُودُ ديَّيْنِ كَقُولنا لاشنَى من المتحركِ بساكن فان الحكمَ فيها بسلبِ الساك عن كلِ ما صَدَق عليه المتحركُ فتكون سالبةً وإن لم يكن في شني من طَرفَيْهَا سَلُبٌ فليس الالتفاتُ في الايجابِ والسلبِ الى الاطرافِ بل إلى النسبةِ اتول:بااوقات ذبن ال طرف جاتا ہے كہ ہروہ قضيہ جو حرف سلب پر شمل ہو، وہ سالہ ہے، اور جب ماتن نے ذكركيا ہے كہ قضيہ معدولہ حرف سلب پر شمل ہے، اس كے باوجود بھی موجبہ ہوتا ہے اور بھی سالہ، تواس نے ايجاب وسلب كے معنی بتا ديئتا كہ اشتباہ مرتفع ہوجائے، آپ يہ جان چكے بيل كه سالہ، تواس نے ايجاب وسلب كے معنی بتا ديئتا كہ اشتباہ مرتفع ہوجائے، آپ يہ جان چكے بيل كه ايجاب نسبت كا ايقاع ہے، اور سلب نسبت كا رفع ہے، پس قضيہ كم وجبہ اور سالبہ ہوئا ہوتو قضيہ نسبت كا يقاع اور اس كے رفع كا اعتبار ہے نہ كہ اس كی طرفین كا، لہذا جب نسبت واقع ہوتو قضيہ اس موجبہ ہوگا ، اگر چاس كی طرفین عدی ہوں جيے ہم، جس پر لاحی ہونا صادق ہے، تو يہ موجبہ ہوگا اگر چاس كی طرفین ہوں جيے ہے، جس پر لاحی ہونا صادق ہے، تو يہ موجبہ ہوگا واس كی طرفین ہوں جيے لاتی من المحرف سلب پر صفح كی ہوں ہوں جيے لاتی من المحرف كے بساكن كو تك اس مار اف كا كی كا غائبیں بلکہ نبیت کا علی میں بھی سلب ہیں ہوگا گواس كی طرفین میں سالہ ہوگا اگر چاس كی طرفین میں سے كی میں بھی سلب ہیں ہے، پس ایجاب و مقول کی لوائمیں بلکہ نبیت كا اعتبار ہے۔

#### قضیہ کےموجبہاورسالبہ ہونے کا دارو مدار

شارح فرماتے ہیں کہ کی کو بیوہ م ہوسکتا ہے کہ ہر وہ تضییہ جوحرف سلب برشتمل ہوتو وہ سالبہ ہوگا، جبکہ قضیہ معدولہ تو حرف سلب پرشتمل ہونے کے باوجود بھی موجبہ ہوتا ہے اور بھی سالبہ ہونے کا دارو مدارموضوع ومحول کے مفہوم کے وجودی یا عدی ہونے پرنہیں بلکہ نبیت کے شہوتی یاسلبی ہونے کا اعتبار ہے، اگر ایک قضیہ ایسا ہے کہ اس میں نبیت کا ایجاب اور اس کے ثبوت کا تھے ہونے کا اعتبار ہے، اگر ایک قضیہ ایسا ہے کہ اس میں نبیت کا میں ایجاب اور اس کے ثبوت کا تھے ہونے وہ قضیہ موجبہ ہوگا اگر چہ تضیہ کے طرفین حرف سلب پری شتمل ہوں جیسے کل مالیس بحی فہو لا عالم یہ موجبہ ہوگا اگر چہ تضیہ کے طرفین حرودی ہوں ، جیسے کا شم کسب بین کیونکہ اس میں ''لاعالم ، کا''لیس بحی ، کے لیے اثبات کا تھم ہودی ہوں ، جیسے لاثی من المحرک میں اور اس کا انتزاع ہوتو وہ قضیہ سالبہ ہو آگر چہ تضیہ کی طرفین وجودی ہوں ، جیسے لاثی من المحرک بر مرفر دے مسلوب ہاگر چہ تضیہ کی طرفین ''متحرک ، ، اور ''ساکن ، ، دونوں وجودی ہیں ، اس کے باوجود بی تضیہ سالبہ ہو تو قضیہ سالبہ ہو تو قضیہ سالبہ ہوگا۔ ورقضیہ سالبہ ہوگا۔ ورقضیہ سالبہ ہوگا۔ ورقضیہ سالبہ ہوگا۔ وقضیہ سالبہ ہوگا۔

قال: وَالسَّالِبَةُ البسيطةُ أعمُّ مِنَ الموجبةِ المعدولةِ المحمولِ لصدقِ السَّلبِ عِنُدَ عدمِ الموضوعِ دونَ الايجابِ فإن الايجابَ لا يَصِحُ الاَّعلى موجودٍ مُحَقَّقِ كما فِي الخارجيةِ الموضوعِ أو بِمُقَدَّرٍ كما في الحقيقةِ الموضوعِ أما إذا كان الموضوعُ موجبة آن موجوداً فإنهما متلازمانِ والفرقُ بينهما في اللفظ أمَّا فِي النَّلاثِيَّةِ فَالْقَضِيَّةُ موجبة آن قُدَّمَتِ الرابطةُ على حرفِ السلبِ وسالبة إن أُخرَتُ عنها واما في الثَّنائِيَّةِ فَبِالنَيَّةِ أو بِالاصطلاحِ على تخصيصِ لفظِ غيرِ أو، لا، بالايجابِ العدولِ ولفظ ليس بالسلبِ البَيمِطِ وبالعَمَّس.

اور سالبہ بسیطہ موجبہ معدولہ المحمول ہے اعم ہے کیونکہ سلب عدم موضوع کے وقت بھی صادق ہوتا ہے نہ کہ ایجاب، کیونکہ ایجاب، کیونکہ ایجاب، کیونکہ ایجاب، کیونکہ ایجاب، کیونکہ ایجاب، کیونکہ ایجاب موجود موجود ہوتو بسیطہ اور معدولہ دونوں متلازم ہیں، رہا جسے حقیقیۃ الموضوع میں ہوتا ہے، اور جب موضوع موجود ہوتو بسیطہ اور معدولہ دونوں متلازم ہیں، رہا ان میں لفظی فرق تو ثلاثیہ میں قضیہ موجبہ ہوگا اگر رابطہ حن سلب پرمقدم ہو، اور سالبہ ہوگا اگر رابطہ حن سلب سے موخر ہو، اور شائیہ میں فرق نیت سے ہوگا یا لفظ غیر اور لاکوموجبہ معدولہ کے ساتھ اور لفظ لیس کو سالبہ بسیطہ کے ساتھ واص کرنے کی اصطلاح کے ذریعہ سے ہوگا یا اس کے برعکس۔

اقول: ولقائل أن يُقولَ العدولُ كما يكونُ فِي جانبِ المحمولِ كذلك يكونُ فِي جانبِ الموضوع على مابَيَّنهُ فحينَ ما شَرَعَ في الاحكامِ فَلِمَ خَصَّصَّ كلامَه بالعدولِ في المصمولِ ثم إنَّ المُحَصَّلاتِ والمعدولاتِ المحمولاتِ كثيرةٌ فماالوجهُ في تخصيص السالبةِ البسيطةِ والموجبةِ المعدولةِ المحمولِ بالذَّكرِ فنقول أمَّا وجهُ التخصيصِ في الأولِ فهو أنَّ المُعتبرَ فِي الفَنِّ مِن العدولِ مَا فِي جانب المحمولِ ولا التخصيصِ في الأولِ فهو أنَّ المُعتبرَ فِي الفَنِّ مِن العدولِ مَا فِي جانب المحمولِ ولا خفاءَ فِي أنَّ المحكم على الشَّئي بالامورِ الوجوديَّةِ يُخالِفُ الحكم عليه بالامورِ عوادلك في المحمولِ يُؤثِّرُ في مفهومِ المعدولِ والتحصيلِ في المحمولِ يُؤثِّرُ في مفهومِ القضيةِ لأنَّ بخلافِ العدولِ والتحصيلِ فِي وصفِ الموضوعِ فإنّهُ لا يُؤثِّرُ فِي مفهومِ القضيةِ لأنَّ المحكومِ عليه لأنَّ المحكومِ عليه لأنَّ المحكومِ عليه لأنَّ المحكومَ عليه الأن المحكومَ عليه الأن المحكومَ عليه الموضوعِ وهو غيرُ المحكومِ عليه لأنَّ المحكومَ عليه الموضوعِ وهو غيرُ المحكومِ عليه لأنَّ المحكومَ عليه عبارةٌ عن ذات الموضوعِ والحكمُ على الشئي لا يختلفُ باختلافِ العباراتِ عنه

واما وجهُ التخصيصِ في الثاني فلانَّ اعتَبارَ العدولِ والتحصيلِ في المحمول يُربِّعُ القصيةُ معدولةٌ القسمةَ لان حرفَ السلب انكان جرزءاً من المحمول فالقضيةُ معدولةً

وَإِلَّافَهُ مَصَّلَةٌ كِيف ماكان الموضوعُ وايًّا مَّاكان فهى إمَّا موجبةٌ أو سالبةٌ فههنا أربعُ قضايا موجبةٌ معصلةٌ كقولنا زيدٌ كاتبٌ و سالبةٌ محصلةٌ كقولنا زيدٌ ليس بكاتبٍ وموجبةٌ معدولةٌ كقولنا زيدٌ ليس بلاكاتب وسالبةٌ معدولةٌ كقولنا زيدٌ ليس بلاكاتب ولاالتباس بين القضيتين من هذه القضايا الابين السالبة المحصلة والموجبة المعدولة المحملة والسالبة المحصلة والموجبة السعدولة السلب في السالبة المحصلة والموجبة المعدولة والسالبة المحصلة والموجبة المعدولة والموجبة المعدولة والموجبة المعدولة والموجبة المعدولة فلوجود حرن المعدولة وأمَّا بين الموجبة المعدولة بخلاف المحصلة والسالبة المعدولة المعدولة

والفرق بينهما معنويٌ ولفظيٌ اما المعنويُ فهو اَنَّ السالبة البسيطة اعمُّ من الموجبة المعدولة المحمول صَدَقَتِ السالبة البسيطة ولا يَنعَكِسُ أمَّا الأوَّلُ فلانه متى ثَبَتَ اللاباءُ لِجَ يَصَدُقُ سلبُ الباءِ عنه فإنَّه البسيطة ولا يَنعَكِسُ أمَّا الأوَّلُ فلانه متى ثَبَتَ اللاباءُ وَاللاباءُ ثَابِتَيْنِ له وهو اجتماعُ لو لم يصدُقُ سلبُ الباءِ عنه ثبتَ لهُ الباءُ فيكونُ الباءُ وَاللاباءُ ثَابِتَيْنِ له وهو اجتماعُ النقيضينِ وأما الثاني وهوأنّه لا يَلزمُ من صِدقِ السالبةِ البسيطةِ صدق الموجبة المعدولةِ المحمولِ فلانَّ الايجابَ لا يصِحُّ عَلى المعدومِ ضرورة اَنَ ايجابَ الشئي المعدوم ضرورة أن ايجابَ الشئي المعدوم ضرورة أن المحدوم عمدوم أو حليمد في المعدوم أن الموضوعُ معدوماً وحلى المعدوم الله يصدُقُ الايجابُ المعدولُ كما انه يصدُقُ قرلُنا شريكُ البارى غيرَ بصيرِ لأنَّ معنى الأوَّلِ سلبُ البصرِ عن شريكِ البارى ولما كان الموضوعُ معدوماً صدق سلبُ كُلِّ مفهوم عنه البصرِ عن شريكِ البارى ولما كان الموضوعُ معدوماً صدق سلبُ كُلِّ مفهوم عنه المصرِ عن شريكِ البارى ولما كان الموضوعُ معدوماً صدق سلبُ كُلِّ مفهوم عنه ومعنى الثاني أنَّ عدمَ البصرِ ثابتُ لشريك البارى فلائدٌ أن يَكُونَ موجوداً فِي نفسِه حتى يُمُكِنَ ثبوتُ شئي له وهو مُمُتنعُ الوجودِ لا يقال لو صَدَقَ السلبُ عند عَدْم حتى يُمُكِنَ ثبوتُ شئي الموجبةِ الكليةِ والسالبةِ الجزئية تَناقُضٌ لأَنَهُمَا قد تَجُتَمِعَان الموضوع لَمُ يَكُنُ بينِ الموجبةِ الكليةِ والسالبةِ الجزئية تَناقُضٌ لأَنَهُمَا قد تَجُتَمِعَان

على الصّدُقِ ح فَإِنَّ من الجانزِ إِثباتُ المحمولِ لِجَمِيْعِ الافرادِ الموجودةِ وسلبُه عن بعضِ الافرادِ المعدومةِ لأنَّا نقولُ الحكمُ فِي السَّالِيَةِ على الافرادِ الموجودةِ كما أنَّ الحكمَ فِي السَّالِيةِ على الافرادِ الموجودةِ كما أنَّ الله فرادِ وصدقَ الايجابِ يتوقفُ عليه فان معنى الموجبةِ الكليةِ أنَّ جميعَ افراد ج الموجودةِ يَثبُتُ له ب وَلا شكَّ أنَّهَا إنَّما يَصُدُقُ إذا كانت افرادُ ج موجودةً و معنى السَّالبةِ أنَّ له ليس كذلك أي كلُّ واحدٍ من الافرادِ الموجودةِ لج ليس يَثبُتُ له ب وَ السَّالبةِ أنَّ له ليس كذلك أي كلُّ واحدٍ من الافرادِ الموجودةِ لج ليس يَثبُتُ له ب وَ يصمُدُقُ هذا المعنى تارةً بان لاَّ يكونَ شئى من الافرادِ موجوداً وأخراى بأن يكونَ موجودةً ويثبتُ اللاباءُ لها وعند ذلك يتحقَّقُ التَّناقُصُ جزماً وأمَّا قوله فان الايجابَ موجودةً ويثبتُ اللاباءُ لها وعند ذلك يتحقَّقُ التَّناقُصُ جزماً وأمَّا قوله فان الايجابَ المحقِيَّةِ الموضوع أو مقدَّرٍ كما في الموضوع أو مقدَّرٍ كما في المحقِيَّةِ الموضوع أو مقدَّرٍ كما في المحقِينَةِ الموضوع دونَ السَّلبِ

وأمَّا أنَّ الـموضوعَ موجودٌ فِي الحارج مُحَقَّقاً و مقدرًافلاحاجةَ اليه فكانه جوابُ سوالٍ يُلذُكُرُ ههنا ويقال إنْ عَنَيْتُمُ بقولِكُم الايجابُ يستدعي وجودَالموضوع أنَّ الايبجابَ يستدعي وجودَ الموضوع فِيُ الخارج فلايَصْدُقُ الموجبةُ الحقَيقيةُ اصلاً لان الحكمَ فيها ليس مقصوراً على الموضوعاتِ الموجودةِ في الخارج وإنْ عنيتم بِهُ أَنَّ الايجابَ يَسْتَدُعِي مُطُلَقَ الموجودِ فالسالبة ايضَ تستدعي مُطُلَقَ الوجودِ لان المحكومَ عليه لا بُدَّ ان يكون متصوراً بوجهِ مَّا وإن كان الحكمُ بالسلب فلا فَرُقَ بيين الموجبة والسَّالبة في ذلك فاجابَ بأنَّ كلا مَنَا ليس إلَّا في القضيةِ الخارجيةِ والحقيقية لا في مطلق القضية على ما سَبَقَتِ الاشارةُ إليه فالمراد بقولِنَا الايجابُ يستندعي وجودَ الموضوع أنَّ الموجبةَ إن كانت خارجيةً يَجِبُ أن يكونَ موضوعُها ` موجودًا في النحارج محققاًوان كانت حقيقيةً يَجبُ أن يكون موضوعُها. مُقَدَّرَالوجودِ في الحارج والسَّالِبَةُ لا تستدعى وجودَ الموضوع على ذلك التفصيل فَظَهَرَ الفَرْقُ وَانُدَ فَعَ الا شكالُ و ذلك كُلُّهُ إذا لم يكن الموضوعُ موجودًا وأمَّا إذا كان موجودًافا لموجبةُ المعدولةُ المحمول والسالبة ٱلبسيطةُ متلا زمتان ً لأن ج السموجودَ إذا شُلِبَ عنه الباءُ يثبتُ له اللَّابَاءُ وبالْعَكُس هذا هو الكَلامُ فِيُ الفرق المعنويِّ وأمَّا اللفظيُّ فهو أنَّ القضيةَ إمَّا أن تكونَ ثَلاثِيَةً أو ثنائيةً فإنُ كانت ثـلاثيةً فـالـرابـطة فُيهـا إمَّـا أنُ تـكونَ متقدمةُ على حرفِ السَّلُبِ أومتاحوةً عنها فأن تَــَقَدَّمَتِ الرَّابطةُ كقولنا زيدٌ هو ليس بكاتبٍ تكون حِ موجبةً لأنَّ من شانِ الرابطةِ ان تَرْبِطَ ما بعدَها بِمَا قبلها فهناك ربطُ السلبِ وربطُ السلبِ ايجابٌ وإنْ تاخرتُ من حرفِ السلبِ كقولنا زيدٌ ليس هو بكاتب كانت سالبةً لان منِ شان حرفِ السلبِ إن يَرْفَعَ مابعدها عما قبلها فهناك سلبُ الربطِ فيكون القضيةُ سالبةً وانكانت ثنائيةً فالفرقُ انسما يكون من وجهين احدُهما بالنية بأن يَنُوى أمَّا ربطَ السلبِ أوسلبَ الربطِ و ثانيه ما بالاصطلاح على تخصيصِ بعضِ الالفاظِ بالايجابِ كلفظِ غيرَ الربطِ و ثانيه ما بالاصطلاح على تخصيصِ بعضِ الالفاظِ بالايجابِ كلفظِ غيرَ ولاوبعضُها بِالسَّلُبِ كليس فَاذَاقِيلَ زَيدٌ غيرُ كاتبٍ اولا كاتبٌ كانت موجبةً وإذا قبل زيدٌ ليس بكاتب كانت سالبةً

اقول: کوئی قائل کہ سکتا ہے کہ عدول جس طرح جانب محمول میں ہوتا ہے، اسی طرح جانب موضوع میں بھی ہوتا ہے،جبیا کہ ماتن نے بیان کیا ہے،تواحکام شروع کرتے وقت معدولة المحمول کے ذکر کی کیوں تخصیص کی؟ نیزمحصلات اورمعدولات المحمول تو بهت ہیں، پھرسالبہ بسیطہ اورموجبہ معدولة المحمول ہی کو خاص طور سے ذکر کرنے کی کیا وجہ ہے؟ ہم کہتے ہیں کہ پہلی تخصیص کی وجہ یہ ہے کفن میں وہی عدول معتبر ہے جو جانب محمول میں ہو، کیونکہ آپ یہ معلوم کر چکے ہیں کہ حکم کا دار و مدار ذات موضوع اور وصف محمول ہے،اوراس میں کوئی خفاء نہیں کہ کسی شی پرامور وجودیہ سے حکم لگانا اسی شی پرامور عدمیہ سے حکم لگانے کے مخالف ہوتا ہے، تومحمول میں عدول وخصیل سے قضیہ کا اختلاف اس کے مفہوم میں موثر ہوتا ہے بخلاف وصف موضوع میں عدول و مخصیل کے ، کیونکہ یہ قضیہ کے مفہوم میں اثر نہیں کرتا ، کیونکہ عدول و مختصیل موضوع کے مفہوم میں ہوگا ،او وہ محکوم علینہیں ہے ، کیونکہ محکوم علیہ تو ٗ ذات موضوع کا نام ہے ،اور کسی تی پر تھم عبارات کے اختلاف سے مختلف نہیں ہوتا ،اور شخصیص ٹانی کی وجہ رہے کے محمول میں عدول وتحصيل كااعتبار تضيدكي جارتشميل كرويتا ہے، كيونكه حرف سلب اگر محمول كاجزء موتو تضير معدوله بےورند محصله،موضوع جوبھی ہو، پھرقضیہ معدولہ ہو یامحصلہ بہر حال موجبہ ہوگا یا سالبہ،تو یہاں جارقضیے ہیں موجبه محصله جیسے زید کاتب، سالبه محصله جیسے زیدلیس بکاتب، موجبه معدوله جیسے زید لا کاتب، سالبه معدولہ جیسے زیدلیس بلا کا تب،اب ان قضایا میں سے کسی میں التباس نہیں سوائے سالبہ محصلہ اور موجبہ معدولة المحمول کے،موجبہ محصلہ اور سالبہ محصلہ میں التباس کا نہ ہونا اس لیے ہے کہ موجبہ میں حرف سلت نہیں اور سالیہ میں ہے، اور موجیہ محصلہ اور موجیہ معدولہ میں اس لیے التناس نہیں کہ معدولہ میں ، حرف سلب ہے اور موجبہ محصلہ میں نہیں ہے، موجبہ محصلہ اور سالبہ معدولہ میں اس لیے التباس نہیں کہ معدولہ میں دوخرف سلب ہیں بخلاف موجبہ مصلہ کے (کہاس میں بالکل حرف سلب نہیں ) اور سالبہ محصليه اورساليه معدوليه مين اس ليےالتيا سنہيں كەساليەمعدوليە مين دوحرف سلب ہن اورساليەمحصليە میں ایک ہے، اور موجب معدولہ اور سالبه معدوله میں اس لیے التباس نہیں کہ موجب میں ایک حرف سلب ہے اور سالبہ میں دو ہیں، اور سالبہ محصلہ اور موجبہ معدولة المحمول میں التباس ہے کیونکہ ان دونوں میں

ایک ایک ترف سلب ہے، چانی جب زید لیس بگا عب کہا جائے تو معلوم نہیں ہوتا کہ یہ موجہ معدولة المحمول ہے یا سالبہ بسطہ ہے، اس لیے ماتن نے تعنایا میں سے ان دونوں کے ذکر کی تخصیص کی ہے۔ اور ان دونوں میں معنوی اور نفظی فرق ہے، معنوی فرق بیہ کہ سالبہ بسطہ بھی صادق ہوگا کیا تاس کا عس نہیں، اور ان دونوں میں معدولة المحمول صادق ہوگا تو سالبہ بسطہ بھی صادق ہوگا کیونکہ بہر حال اول تو اس لیے کہ جب ج کے لیے لا باء ثابت ہوتو اس سے باء کا سلب بھی صادق ہوگا، کیونکہ اگر اس سے باء کا سلب بھی صادق ہوگا، کیونکہ اگر اس سے باء کا سلب بھی صادق ہوگا، کیونکہ اگر اس سے باء کا سلب بھی صادق ہوگا، کیونکہ اگر اس سے باء کا سلب بھی صادق نہ ہوتو اس کے لیے باء ثابت ہوگی، اب اس کے لیے باء اور لا باء دونوں عابت ہوئی، اور بیا ہوئی اور وہ یہ کہ سالبہ بسیطہ کے صدق سے موجہ معدولة المحمول کا صدق لا زم نہیں آتا، تو وہ اس لیے کہ ایجاب، معدوم پرضج نہیں ہے، کیونکہ یہ بہ بہ کہ کونکہ ایجاب صادق نہیں تو بالضرورہ ان سلب کے ہوگا، اس موضوع کا معدوم ہونا جائز جب معدول مات پر ایجاب صادق نہیں تو بالضرورہ ان سلب کے ہوگا، اور جیے'' خریک الباری لیس جب اور اس وقت سالبہ بسیطہ صادق نہوگا اور موجہ معدولہ صادق نہ ہوگا، اور جیے'' خریک الباری سے ہم مفہوم کا سلب صادق ہوگا، اور خانی کا معنی سلب ہونا ہے، اور جب موضوع معدوم ہوتا اس سے ہم مفہوم کا سلب صادق ہوگا، اور خانی کا معنی سلب ہونا ہے، اور جب موضوع معدوم ہوتا اس کے لیے عدم بھر خانہ ت ہے، لہذا شر یک باری کا فی نفسہ موجودہ ونا ضروری کا کہ اس کے کہ شر یک باری کے لیے عدم بھر خانہ ت ہوگا اکہ ذور شر یک باری کا فی نفسہ موجودہ ونا ضروری کا گوت کے کہ در مری تی کا فروت ممکن ہو حالا کدوہ (شر یک باری کا فی نفسہ موجودہ ونا ضروری ہوتا کہ در سے کہ شرک کے دور می کا گوت کی کہ در مری تی کا فروت ممکن ہو حالا کدوہ (شر یک باری کا فی نفسہ موجودہ ونا ضروری ہوتا کہ در سے کہ گوت میں کہ کہ در سری تی کا فروت میں کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کی کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کو کو کے کو کہ کو کو کہ کو کو کو کہ کو کو کو کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کو کو کہ کو کو کو کو کو کے کو کو کہ کو کو کے کو کو کہ کو کو کی کو کو کو کو کو کو کو کو کے کو کو

سینہ کہاجائے کہ اگر عدم موضوع کے وقت سلب صادق ہوتو موجہ کلیہ اور سالبہ جزئیہ میں کوئی تناقض نہ ہوگا، اس لیے کہ اس وقت بید دونوں صدق ہیں جمع ہوجائیں گے، کیونکہ تمام افراد موجودہ کے لیے محمول کا سلب جائز ہے؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ سالبہ میں حکم افراد موجودہ پر ہم تو قوف نہیں موجودہ پر ہم تو قوف نہیں ہوتا ہے گرسلب کا صدق افراد کے وجود پر موقوف نہیں ہوتا، اورا بجاب کا صدق وجود افراد پر موقوف ہوتا ہے، کیونکہ موجبہ کلیہ کا معنی بیہ ہے کہ ج کے تمام افراد موجودہ کے لیے اس فراد پر موقوف ہوتا ہے، کیونکہ موجبہ کلیہ کا معنی بیہ ہم تا ہے ہوتا ہے کہ وقت صادق ہوگا کہ جب ج کے افراد موجودہ کے لیے ب ثابت ہے، اوراس میں شک نہیں کہ بیم عنی ای وقت صادق ہوگا کہ جب ج کے افراد موجودہ وں ، اور سالبہ کا معنی بیہ ہے کہ ایسانہیں ہے لینی ج کے افراد موجودہ وں ، واصد کے لیے ب ثابت نہیں ، اوراس معنی کا صدق بھی تو اس طور سے ہوتا ہے کہ افراد میں سے کوئی شی موجود نہ ہو، اور کبھی اس طور سے ہوتا ہے کہ افراد میں وقت یقیناً تناقض محقق اس طور سے ہوتا ہے کہ افراد موجودہ وی نہو، اور اس وقت یقیناً تناقض محقق اس طور سے ہوتا ہے کہ افراد موجودہ وی تو اور اس وقت یقیناً تناقض محقق ہوگا۔

اور ماتن کے قول: فان الا یجاب لا یقی الاعلی وجود محقق ..... کا فرق کے بیان میں کوئی دخل نہیں ہے، کیونکہ اس کے متعلق اتنا کافی ہے کہ ایجاب وجود موضوع کا تقاضا کرتا ہے نہ کہ سلب، اور رہی ہد بات

اور لفظی فرق یہ ہے کہ قضیہ ثلاثیہ ہوگا یا ثنائیہ، اگر ثلاثیہ ہوتو اس میں رابطہ حرف سلب سے مقدم ہوگا یا موخر، پس اگر رابطہ مقدم ہوجیسے زید ہولیس بکا تب تو اس وقت قضیہ موجہ ہوگا، کیونکہ رابطہ کی شان یہ ہوا اسلب ایجاب ہے، اور ربط السلب ایجاب ہے، اور ربط السلب ایجاب ہے، اور ربط السلب ایجاب ہے، اور رابطہ حرف سلب کی شان یہ اگر رابطہ حرف سلب کی شان یہ ہوگا، اور ابطہ حرف سلب کی شان یہ ہے کہ وہ اپنے مابعد کو ماقبل سے موخر ہوجیسے زید لیس ہو بکا تب تو قضیہ سالبہ ہوگا، کیونکہ حرف سلب کی شان یہ قضیہ ثنائیہ ہوتو فرق ووطرح سے ہوگا: اول نیت سے بایں طور کہ ربط السلب کی نیت ہوگی یا سلب الربط کی، دوم: اصطلاح سے بایں طور کہ بعض الفاظ مثلا لفظ ' فیری، اور ' لا ، کو ایجاب کے ساتھ اور بعض الفاظ مثلا لفظ ' فیری تا جہ بالا کا تب کہا جائے تو یہ موجب الفاظ مثلا لیس کوسلب کے ساتھ خاص کرلے، چنا نچہ جب زید غیر کا تب بالا کا تب کہا جائے تو یہ موجب ہوگا، اور جب زید لیس کوات کہا جائے تو سالبہ ہوگا۔

# دوچيزول کی خصيص کی وجه

اس قال میں ماتن سالبہ بسیطہ اور موجبہ معدولہ المحمول میں نسبت اور ان کے درمیان لفظی اور معنوی فرق فرکرر ہے ہیں، کیکن سوال یہ ہوتا ہے کہ ماتن نے آخر صرف دوچیزوں کے ذکر میں تخصیص کیوں کی:

کہا تخصیص: ماتن نے خاص طور سے قضیہ معدولہ المحمول کے احکام ذکر کئے ہیں، حالانکہ 'عدول، جس

طرح جانب محمول میں ہوتا ہے،اسی طرح جانب موضوع میں بھی ہوتا ہے،تواحکام کابیان شروع کرتے وقت صرف معدولة المحمول کالحاظ کیا ہے،معدولة الموضوع کا عتبار کیون نہیں کیا؟

دوسری تخصیص: ماتن نے سالبہ بسیطہ اور موجبہ معدولۃ المحمول کی تخصیص بالذکر کی ہے اور صرف ان دونوں کے درمیان نسبت اور لفظی و معنوی فرق ذکر کیا ہے، جبکہ محصلات اور معدولات المحمولات تو اور بھی بہت ہیں، تو محصلات میں سے سالبہ بسیطہ اور معدولات المحمول میں سے صرف موجبہ معدولۃ المحمول کو خاص طور سے کیوں ذکر کیا ہے، حالا تک فن کی نظر تو عام ہوتی ہے، لہذا تخصیص نہیں ہونی چاہئے؟

پہلی تخصیص کا جواب: ماتن نے معدولۃ المحمول کوخصوصی طور پر اس لیے ذکر کیا کہ فن میں صرف وہ 
''عدول، ،معتبر ہواکرتا ہے جومحول کی جانب ہو، اس عدول کا اعتبار نہیں ہوتا جو وصف موضوع میں ہو، کیونکہ تھم کا دار 
ومدار دو چیز وں پر ہوتا ہے ایک ذات موضوع اور دوسر اوصف محمول پر ، چنا نچہ وصف محمول کو ذات موضوع کے لیے 
ٹابت کیا جاتا ہے ، وصف محمول بھی وجودی ہوتا ہے اور بھی سلی ، یہی وجہ ہے کہ وصف محمول تضید کے مفہوم میں اثر 
انداز ہوتا ہے ، جیسے زید کا تب ،اور زید لاکا تب ان دونوں میں چونکہ وصف محمول مختلف ہے ، اس لیے ان میں حقیقیۃ 
انداز ہوتا ہے ، جیسے زید کا تب ،اور زید لاکا تب ان دونوں میں کوئی دخل نہیں ہوتا ، کیونکہ دراصل محکوم علیہ ذات موضوع 
ہم اس کے برخلاف وصف موضوع کو تھم میں کوئی دخل نہیں ہوتا ، کیونکہ دراصل محکوم علیہ ذات موضوع 
ہم اس سے تضید کے مفہوم میں کوئی فرق نہیں پڑتا ،صرف وصف موضوع کی عبارات کے اختلاف سے 
لیکن ذات موضوع میں کوئی فرق رونما نہیں ہوتا ، یہی وجہ ہے کہ ان دونوں قضیوں کے مفہوم میں کوئی اختلاف نہیں ہوتا ، یہی وجہ ہے کہ ان دونوں قضیوں کے مفہوم میں کوئی اختلاف نہیں ہوتا ، یہی وجہ ہے کہ ان دونوں قضیوں کے مفہوم میں کوئی اختلاف نہیں ہو 
کیونکہ ذات موضوع تو ایک ہی ہے ، تو معلوم ہوا کہ عدول فی جانب المحول سے قضیہ کامفہوم میں کوئی اختلاف نہیں سے کہ کوئی دونہ کے دول تا ہے ،اس لیے 
کیونکہ ذات موضوع تو ایک ہی ہے ، تو معلوم ہوا کہ عدول فی جانب المحول سے قضیہ کامفہوم میں کوئی اختلاف نہیں معدولۃ المحمول ہی کا اعتبار کیا گیا ہے ،اوراس کے دکام بیان کئے جاتے ہیں۔

دوسری تخصیص کا جواب: امر ٹانی کی تخصیص کی وجہ کیے ہے کہ محمول میں عدول و تخصیل کے اعتبار سے جار قشمیں حاصل ہوتی ہیں،اوران میں چینبیٹیں ٹابت ہوتی ہیں،قضیہ کی جاراقسام اس طرح حاصل ہوتی ہیں کہ حرف سلب محمول کا جزء ہوگایانہیں،اگر ہوتو معدولہ ہے ورنہ محصلہ ہے، چھران میں سے ہرایک موجبہ ہوگایا سالبہ:

- (۱) موجبه محصله جیسے زید کا تب۔
- (۲) سالبه محصله جیسے زیدلیس بکاتب۔
  - (۳) موجبه معدوله جیسے زیدلا کا تب۔
- (۴) سالبەمعدولەجىيےزىدلىس بلاكاتب\_

ان میں صرف سالبہ محصلہ اور موجبہ معدولۃ المحمول میں التباس ہے۔ مزید تفصیل کے لیے شارح فرماتے ہیں کہ ان چارا قسام سے چینسبتیں حاصل ہوتی ہیں، جن میں پانچے تو بالکل واضح ہیں، ان میں کوئی التباس نہیں ہے، صرف ایک میں التباس ہے، ان کی تفصیل:

- (۱) موجبہ محصلہ اور سالبہ محصلہ کے درمیان کوئی التباس نہیں ، کیونکہ موجبہ میں کوئی حرف سلب نہیں ، اور سالبہ محصلہ میں ایک حرف سلب موجود ہے۔
- (۲) موجبه محصله اورموجبه معدوله میں بھی کوئی التباس اوراشتبا ہنہیں، کیونکه موجبه محصله میں کوئی حرف سلب منہیں، اورموجبه معدوله میں حرف سلب موجود ہے۔ نہیں،اورموجبه معدوله میں حرف سلب موجود ہے۔
- (۳) موجبہ محصلہ اور سالبہ معدولہ کے درمیان بھی کوئی التباس نہیں ، اس لیے کہ موجبہ میں تو کوئی حرف سلب نہیں ، اور سالبہ معدولہ میں دوحرف سلب موجود ہیں۔
- (۴) سالبهمحصله اورسالبهمعدوله کے درمیان بھی کوئی التباس نہیں ، کیونکه سالبهمحصله میں ایک حرف سلب ہے ، اورسالبهمعدوله میں دوحرف سلب ہیں۔
- (۵) موجبہ معدولہ اور سالبہ معدولہ کے درمیان بھی کوئی التباس نہیں، کیونکہ موجبہ میں ایک حرف سلب ہے، اور سالبہ معدولہ میں دوحرف سلب ہیں۔ سالبہ معدولہ میں دوحرف سلب ہیں۔
- (۲) سالبه محصله اورموجه معدولة المحمول كه درميان التباس موجود به، كيونكه ان دونو سين ايك ايك حرف سلب به وتا ہے جيسے زيدليس بكا تب، اب اس ميں يه معلوم نہيں كه بيسالبه بسيطه ہے يا موجه معدولة المحمول ہے، آپ نے ديكھا كه ذكوره تمام قضايا ميں سے صرف ان دونوں كے درميان التباس اورا شتباه پايا جاتا ہے، باقى كى ميں نہيں پايا جاتا، اس ليے ماتن نے صرف ان دونوں كوخاص طور پرذكركيا ہے، تاكه ان كے درميان التباس رفع كيا جائے، اور لفظى اور معنوى فرق واضح كرديا جائے تاكه ان ميں التباس واشتباه باقى ندر ہے۔

# سالبه بسيطه اورموجبه معدولة المحمول كے درميان معنوی فرق

ان دونوں کے درمیان دوطرح کافرق ہے معنوی بھی ہے اور لفظی بھی، یہاں معنوی فرق ذکر کیا جارہا ہے: سالبہ بسطیہ اور موجبہ معدولتہ المحمول کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، سالبہ بسیطہ اعم ہے، اور موجبہ معدولتہ المحمول اخص مطلق ہے، گویا یہاں دودعوے ہیں:

- (۱) جہاں موجبہ معدولة المحمول صادق ہوگا وہاں سالبہ بسیطہ بھی صادق ہوگا۔
- (۲) اس کاعکس ضروری نہیں لیعنی جہاں بھی سالبہ بسیطہ صادق ہو، وہاں موجبہ معدولۃ المحمول کا صدق ضروری نہیں ۔

پہلے دعوے کی دلیل: یہ ہے کہ جب کسی موضوع پر کسی مفہوم کا سلب صادق ہوتو اس مفہوم کی نفی بھی جائز ہوگی، ورنہ تو وہ مفہوم خودصادق ہوگا جواجماع نقیصین ہے اور بیمال ہے، کیونکہ جب کل ج لاباء میں ج کے لیے لاباء ثابت ہے، تو اس جے سب کا سلب صادق نہ ہوتو پھراس کی نقیض بات ہے، تو اس جے سب کا سلب صادق نہ ہوتو پھراس کی نقیض لیعنی ب ثابت ہوگی، اب ایک ہی شی کے لیے ب اور لاباء دونوں صادق ہوگئے، جواجماع نقیصین ہے اس لیے یہ لیمنی ہوتی ہوگئے، جواجماع نقیصین ہے اس لیے یہ

محال ہے،تو معلوم ہوا کہ جہاںمو جبہمعدولۃ المحمول صادق ہوگاو ہاں سالبہ بسیطہ بھی ضرورصا دق ہوگا۔

دوسرے دعوے کی دلیل: دعوی پی کا کہ سالبہ بسیطہ کے صدق سے موجبہ معدولۃ المحمول کا صدق لا زمنہیں ،
کونکہ موجبہ کے صدق کے لیے وجود موضوع ضروری ہے، اس لیے کہ جب ایک چیز دوسری چیز کے لیے ثابت کی جائے تو اس میں بیضروری ہوتا ہے کہ بخبت لہ یعنی جس چیز کے لیے اسے ثابت کیا جا رہا ہے، موجود ہو، اگر مثبت لہ کا وجود نہ ہوتو قضیہ موجبہ صادق نہیں ہوتا ، اور سالبہ کے صدق کے لیے وجود موضوع ضروری نہیں ، چنا نچہ مسلوب عنہ ہو تو ، نہ ہوتو ، دونوں صورتوں میں سالبہ صادق ہوجا تا ہے، اب دونوں کی مثالیں ذکر کر رہے ہیں تا کہ مسلم کی اچھی طرح وضاحت ہوجائے ، سالبہ بسیطہ کی مثال : شریک الباری لیس بصیر ، بیقضیہ صادق ہے، اس میں شریک باری کے لیے وجود مارج میں محقق نہیں ، کیونکہ سلب کے لیے وجود موضوع کا وجود فی الخارج ضروری نہیں ، اور شریک الباری غیر بصیر بیقضیہ موجبہ معدولۃ المحمول ہے ، اور بیصادت نہیں موضوع کا وجود فی الخارج ضروری نہیں ، اور شریک الباری غیر بصیر بیقضیہ موجبہ معدولۃ المحمول ہے ، اور بیصادت نہیں ہے ، تو یہاں اگر ' غیر بصیر ، کوشر یک باری کے لیے ثابت کیا جائے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ شریک باری موجود ہو جہ بھی صادق نہیں ۔

معترض کہتا ہے کہ اگر سالبہ عدم موضوع کے وقت بھی صادق ہوتو موجبہ کلیہ اور سالبہ جزئیہ کے درمیان کوئی تناقض نہیں رہے گا، کیونکہ اس صورت میں دونوں قضیے ایک ہی مادہ میں صادق ہوسکتے ہیں، ایسا ہوسکتا ہے کہ محمول موضوع کے تمام'' افراد موجودہ، ، کے لیے ثابت ہوتو یہ موجبہ کلیہ ہے، اور محمول موضوع کے بعض'' افراد معدومہ، سے سلب ہو، تو یہ سالبہ جزئیہ ہے، ورصادق ہے، اس میں حیوانیت کے ثبوت کا تحکم تمام'' موجودہ انسانوں، کے لیے ہے، اور بعض الانسان لیس بحیوان بیسالبہ جزئیہ ہے اور صادق ہے، اس میں حیوانیت کے وانیت ان انسانوں سے مسلوب ہے جو'' معدوم، ، ہیں، تو معلوم ہوا کہ اگر یوں کہا جائے کہ سلب عدم موضوع کے وقت بھی صادق ہوسکتا ہے تو بھر موجبہ کلیہ اور سالبہ جزئیہ کے درمیان کوئی تناقض نہیں رہے گا؟

اس کا جواب سے ہے کہ سالبہ میں بھی افر ادموجودہ پڑھم ہوتا ہے جیسا کہ موجبہ میں افراد موجودہ پڑھم ہوتا ہے، فرق صرف اتناہے کہ موجبہ میں گھر' افراد موجودہ کے وجود، پر موقوف ہوتا ہے، اور سالبہ میں گھر افراد موجودہ کے وجود پر موقوف ہوتا ہے، اور سالبہ میں گھر افراد موجودہ وی وجود پر موقوف نہیں ہوتا، افراد موجودہ ہول تو بھی ، دونوں صور توں میں سالبہ صادق ہوتا ہے جیسے زید تائم اس میں سلب کا تھم ، زید کے وجود پر قائم اس میں قیام کا تھم زید پر اس وقت ہوگا جب زید موجودہ ہو، اور زید لیس بقائم اس میں سلب کا تھم ، زید کے وجود ہو افراد کے لیے فرماتے ہیں کہ موجبہ کلیہ میں بن جے تمام افراد موجودہ کے لیے فابت نہیں ہوتی ، اب اس میں دوصور تیں ہیں کہ ب کا فابت ہوتی ، اب اس میں دوصور تیں ہیں کہ ب کا سلب جے سے اس وقت بھی صادق ہوگا جب افراد بالکل ہی موجود نہوں ، یا وہ موجودہوں ، تو معلوم ہوا کہ ان کے در میان تاقف ہے ، دونوں ایک ساتھ صادق نہیں ہوسکتے ، کیونکہ دونوں میں افراد موجودہ پڑھم ہوتا ہے ، البتہ ایجاب

وجودموضوع كانقاضا كرتابيه اورسلب اس كانقاضانهيس كرتا\_

اور ماتن کے قول: ''فان الا یجاب لا یقی الاعلی وجود محقق کما فی الخارجیة الموضوع اومقدر کما فی الحقیقیة الموضوع ،، کوفرق کے بیان میں کوئی دخل نہیں ہے، بلکہ بیعبارت متدرک ہے، کیونکہ یہاں تو موجبہ معدولة المحمول اور سالبہ بسیطہ کے درمیان فرق بتلانا مقصود ہے، اس میں تو اتنا کہدینا کافی تھا کہ'' ان الا یجاب یستدعی وجود الموضوع دون السلب ،، اس طویل عبارت کی بظام کوئی ضرورت نہیں ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ یہ عبارت ممکن ہے ایک سوال کا جواب ہو جو یہاں ذکر کیا جاتا ہے، وہ یہ ہے کہ ہم آپ سے یہ پوچھے ہیں کہ ''ایجاب وجود موضوع کا تقاضا کرتا ہے، اس سے آپ کی کیا مراد ہے؟ اگرتو آپ کہیں کہ ہماری مراد یہ ہے کہ ایجاب وجود موضوع کا خارج میں تقاضا کرتا ہے تو پھر قضیہ تقیداس سے خارج ہوجائے گا اور بالکل صادق ہیں ہوگا، کیونکہ حقیقیہ میں موضوع کے افراد خار جیہ پر ہی حکم مخصر نہیں ہوتا، بلکہ افراد مقدرة الوجود پر ہمی ہوتا ہے، اور اگر آپ یہ ہماری مراداس سے یہ ہے کہ ایجاب وجود موضوع کا مطلقا تقاضا کرتا ہے تو اس سے خرابی یہ لازم آئے کی کہ سالبہ میں بھی حکم کے لیے مسلوب عنہ کا وجود ضروری الثبوت ہوجائے گا، کیونکہ سالبہ بھی موضوع کے مطلق وجود کا تقاضا کرتا ہے، اس لیے کہ محکوم علیہ کا بعجہ مامتصور ہونا ضروری ہوتا ہے، اگر چہ محکوم علیہ پر مسلب کا حکم ہی ہو، تو اب موجبہ اور سالبہ میں اس اعتبار سے کوئی فرق نہیں رہا؟

ماتن نے اس کا جواب بید یدیا کہ ہمارا کلام مطلق تضید کے بارے میں نہیں بلکہ تضیہ حقیقیہ اور خارجیّہ کے بارے میں نہیں بلکہ تضیہ حقیقیہ اور خارجیّہ کے بارے میں کلام ہاور ہم نے جو یہ کہا کہ' ایجاب وجود موضوع کا تقاضا کرتا ہے،اس کامعنی بیہ ہے کہ' موجب،اگر تضیہ خارجیہ ہے تواس وقت اس کے موضوع کا خارج میں حقیقۃ موجود ہونا ضروری ہے،اوراگر'' موجب، تضیہ حقیقیہ ہے تواس وقت اس کے موضوع کا خارج میں مقدر الوجود ہونا ضروری ہے،اور'' سالبہ،،اس تفصیل سے وجود موضوع کا تقاضانہیں کرتا فاند فع الاشکال۔

شارح فرماتے ہیں کہ ہم نے جو کہا کہ لایلزم من صدق السالبة البسیطة صدق الموجبة المعدولة المحمول یہ تو اس وقت ہے جب موضوع موجود نہ ہو، لیکن اگر موضوع موجود ہوتو پھر موجبہ معدولة المحمول اور سالبہ بسیطہ کے در میان کوئی فرق نہیں رہے گا، اور دونوں میں سے ہرایک دوسرے کولا زم ہوگا جیسے سالبہ بسیطہ کی مثال میں کہا جائے جہوں ہے اس باء اس میں ج سے ب کا سلب ہے، اور یہاں ج کے لیے لا باء ثابت بھی ہے یہی معدولة المحمول ہے، اس طرح اس کے برعکس ہے کہ جب موجبہ معدولة المحمول میں ج کے لیے لا باء ثابت ہوتو لا محالہ ج سے ب کا سلب بھی ہوگا یہی سالبہ بسیطہ ہے، ھذا ھوالکلام فی الفرق المحمودی۔

# ان دونوں میں گفظی فرق

قضيه دوحال سے خالی نہيں الله شيه موگايا ثنائيه اگر قضيه الله شيه موتواس ميں رابطه حرف سلب سے مقدم موگايا

موخر، اگر رابطہ حرف سلب سے مقدم ہوتو وہ موجبہ معدولۃ المحمول ہے جیسے زید ہولیس بکا تب، کیونکہ رابطہ کی شان سے ہوتی ہے کہ وہ اپنے مابعد کو ماقبل کے ساتھ جوڑ دیتا ہے، چنانچہ یہاں اس مثال میں'' ہو، رابطہ ہے، اس نے لیس بکا تب کو ماقبل سے جھوڑ دیا، گویا بیر بط السلب ہے، اور ربط السلب چونکنہ موجبہ ہوتا ہے، اس لیے اس صورت میں سے قضیہ موجبہ ہوگا ، آورا گرفضیہ ثلا ثیہ ہواور رابطہ حرف سلب سے موخر ہوجیسے زیدلیس ہو بکا تب تو بیسالبہ سیطہ ہے، اس لیے کہ حرف سلب کی شان رہے کہ وہ اپنے مابعد کو ماقبل سے اٹھا دیتا ہے، گویا یہاں رابطہ کا سلب ہے، اور سلب الربط چونکہ سالبہ ہوتا ہے، اس لیے اس صورت میں یہ قضیہ سالبہ ہوگا۔

اوراگر قضیہ ثنائیہ ہوتو موجبہ معدولہ اور سالبہ بسیطہ کے درمیان دوطرح سے فرق ہوگا ، ایک تو متعلم کی نیت سے ہوگا ، اگر متعلم مربط السلب کا ارادہ کر ہے تو وہ موجبہ ہوگا اوراگر سلب الربط کی نیت کر ہے تو وہ سالبہ ہوگا ، دوسرا طریقہ یہ ہے کہ اصطلاحا بعض الفاظ کو ایجاب کے ساتھ ، اور بعض کوسلب کے ساتھ خاص کر دیا جائے جیسے لفظ غیر اور ''لا ''کو ایجاب کے لیے ، اور 'دلیس 'کوسلب کے لیے خاص کر لیا جائے یا اس کے برعکس چنانچہ اس اصطلاح کے اعتبار سے زید غیر کا تب او، لاکا تب موجبہ ہے اور زیدلیس بکا تب سالبہ بسیطہ ہے۔

قال: السحتُ الرَّابِعُ فِي القضايا المُوَجَّهَةُ لَا بُدَّ لِنِسْبَةِ المحمولِ إلى الموضوعِ من كيفيةٍ ايجابيةً كالضرورةِ واللَّاضرورةِ واللَّاوامِ واللَّادوام كيفيةٍ ايجابيةً كانت النسبةُ أو سلبيةً كالضرورةِ واللَّاضرورةِ واللَّاوامِ واللَّادوام وتُسمَّى تلك الكيفيةُ مادَّةَ القضيةِ واللفظُ الدالُ عليها يُسَمَّى جِهَةَ القضيةِ

چوتھی بحث قضایا موجہ میں ہے، موضوع کی طرف محمول کی نسبت کے لیے کسی کیفیت کا ہونا ضروری ہے، وہ نسبت ایجانی ہویاسلبی، جیسے ضرورہ، اور لا ضرورہ، دوام اور لا دوام، اور اس کیفیت کو' مادہ قضیہ، کہتے ہیں۔ کہتے ہیں۔

اقول: نسبةُ المحمولِ إلى الموضوع سواءٌ كانت بالايجابِ او بالسلبِ لا بُدَّلها من كيفيةٍ في نفسِ الاَمُرِكَالصَّرورةِ أو اللَّاضرورةِ والدوامِ اواللَّادوامِ فَانَّ كُلَّ نِسُبَةٍ فَرِضُتَ إِذَا قِيْسَتُ إلى نفسِ الامرِفَامَّا اَن تكونَ مُكَيَّفَةٌ بكيفيةِ الدوامِ اواللادوامِ فاذا قلنا اللَّاضرورةِ ومن جهةٍ أُخرى إمَّا اَنُ تكونَ مُكَيَّفَةٌ بكيفيةِ الدوامِ اواللادوامِ فاذا قلنا كللُّ انسانِ حيوانٌ بالضرورةِ فالضرورةُ هِيَ كيفيةُ نسبةِ الحيوان الى الانسانِ واذا قلنا قلنا كلُّ انسانِ كاتبٌ لابالضرورةِ كانتِ اللاضرورةُ هِيَ كيفيةُ نسبةِ الكتابةِ الى الانسانِ وتلك الكيفيةُ الثابتةُ في نفسِ الامرتُسَمِّي مادةَ القضية واللفظُ الدالُ عليها في القضيةِ الملفوظةِ او حُكُمُ العَقُلِ بانَّ النسبة مُكيَّفةٌ بكيفيةِ كذا في القضيةِ المحدةُ القضيةِ كانت كاذبةً لان المعقولة تُسَمِّى جهةَ القضيةِ ومتى خَالَفَتِ الجهةُ مادةَ القضيةِ كانت كاذبةً لان الله ظَ اذا ذَلَّ على أنَّ كيفيةَ النسبةِ في نفسِ الامرِ هي كيفيةُ كذَا أو حُكمُ العقلِ الله في الفرة اذا ذَلَّ على أنَّ كيفيةَ النسبةِ في نفسِ الامر هي كيفيةُ كذَا أو حُكمُ العقلِ الله في القطية كذا أو حُكمُ العقلِ الله في الفرة اذا ذَلَّ على أنَّ كيفيةَ النسبةِ في نفسِ الامرِ هي كيفيةُ كذَا أو حُكمُ العقلِ الله في القطية الذا ذَلَّ على أنَّ كيفيةَ النسبةِ في نفسِ الامرِ هي كيفيةُ كذَا أو حُكمُ العقلِ الله في القطية الذا ذَلَ على أنَّ كيفيةَ النسبةِ في نفسِ الامر

بذالك ولم يكنُ تلك الكيفيةُ التي دَلَّ عليها اللفظُ أو حَكَمَ العقلُ بها هي الكيفيةُ الشابتةُ في نفسِ الامرِلم يكنِ الحكمُ في القضيةِ مطابقاً لِلُواقعِ فكانت القضيةُ كاذبةً مشلا اذا قلنا كلُ انسانِ حيوانٌ لا بالضرورةِ دلَّ اللاضرورةُ على ان كيفيةَ نسبةِ المحيوانِ إلى الانسانِ في نفسِ الامرِ هي اللاضرورةُ وليس كك في نفسِ الامرِ فلاجَرَمَ كَذَبَتِ القضيةُ

و تـلخيـصُ الـكـلام في هذاالمُقَام بِأنَّ نقولَ نسبةُ المحمولِ إلى الموضوع ايجابيةً كانت النسبَةُ أو سلبيةً يَجبُ أن يكونَ لها وجودٌ فِي نَفس الامرو وجودٌ لَهَا في الْعقل ووجودٌ في اللفظِ كالموضوع والمحمول وغير هما من الاشياءِ التي لها وجودٌ في نـفس الامـرووجـودّعـند العقل ووجودٌ في اللفظ فالنسبةُ متى كانت ثابتةً في نفس الامرِ لم يكن لها بدٌّ من أن تكونَ مكيفةً بكيفيةٍ مَّا ثم أذا حَصَلَتْ عند العقل أُعتُبرَ لها كيفيةٌ هي اما عينُ تلك الكيفية الثابتةِ في نفس الامر او غيرُها ثم ادًا وُجدَتُ في اللفظ أُورِدَتُ عبارةٌ تَدَلُّ على تلك الكيفيةِ المُعْتَبرةِ عند العقلِ إذا الالفاظُ انما هي بازاءِ الصُّورِ العَقُلِيَّةِ فكما ان للموضوع والمحمولِ والنسبةِ وجوداتٍ في نفسِ الامروعند العَقُلِ وبهذاالاعتبارِ صارتُ اجزاً علقضيةِ المعقولةِ و في اللفظِ حتى صارتُ اجزاً عللقضيةِ الملفوظةِ كذلك كيفيةُ النسبة لها وجودٌ في نفس الامروعيندَ العقل وفي اللفظِ فالكيفيةُ الثابتةُ للنسبةِ في نفس الامر هي مادةُ القضيةِ والثابتةُ لها في العقبل هي جهةُ القضيةِ المعقولةِ والعبارةُ الدَّالةُ عليهاً هي جهةُ القضيةِ الملفوظَةِ ولما كانت الصورُ العقليةُ والالفاظُ الدالةُ عليها لا يَجبُ أن تكونَ مطابقةً للامورِ الثابتةِ في نفسِ الامرِ لم يَجِبُ مطابقة الجهةُ للمادةِ فكما إذَا وجدُنَا شِبُحاً هو انسان و آحُسَسْناه من بعيدٍ فربما يَحُصُلُ منه في عقولِنا صورةُ انسان وح يُعَبَّرُ عنه بالانسان وربما يَحُصُلُ منه صورُة فرسٍ وُيعَبَّرُ عنه بالفرس فَلِلشَّبح وجودٌ في نـفـسِ الامرِ ووجودٌ في العقلِ إمَّا مطابقٌ أو غيرُ مطابقٍ ووجودٌ فِي العبارَة إمَّا في عبارة صادقة أو كاذبة فكذلك كيفية نسبة الحيوان إلى الانسان لها ثبوتٌ في نـفـس الامـروهي الضرورةُ وفي العقل وهي حكمُ العقل وفي اللفظ وهي اللَّفظُ فان طَابَقَتْها الكيفيةُ المعقولةُ أوالعبارةُ الملفوظةُ كانتِ القضيةُ صادقَةً والاكاذبةُ لا محالة

اقول جمول کی نسبت موضوع کی طرف خواه ایجابی مو یاسلبی ، ضروری ہے کہاس کی نفس الامر میں کوئی

کیفیت ہوجیسے ضرورہ یا الا صورہ دوام یا الا دوام ، کیونکہ جونبیت بھی فرض کی جائے اس کو جب نفس الا مرکی طرف قیاس کیا جائے تو وہ ' ضرورہ ، کی کیفیت کے ساتھ مکیف ہوگی یا ''لا ضرورہ ، کی کیفیت کے ساتھ ، اور دوسری جہت سے وہ دوام کی کیفیت کے ساتھ مکیف ہوگی یا لا دوام کی کیفیت کے ساتھ ، اور دوسری جہت سے وہ دوام کی کیفیت کے ساتھ ، انسان کی طرف حیوان کی نسبت کی چنا نچہ جب ہم کل انسان حیوان بالطرورہ کہیں تو اس میں ' ضرورہ ، ، انسان کی طرف کتابت کی کیفیت ہے ، اور جب ہم کل انسان کا تب لا بالضرورہ کہیں ، تو ''لا ضرورہ ، ، انسان کی طرف کتابت کی نسبت کی کیفیت ہے ، اور اس لفظ کو نسبت کی کیفیت ہے ، اور اس کیفیت کے ساتھ متکیف ہے جواس کیفیت پردال ہوقضیے ملفوظ میں اور عقل کے اس حکم کو کہ نسبت قلال کیفیت وہ فلال کیفیت ہو تو قضیہ کا ذب ہوگا ، قضیہ معقولہ میں '' جہت قضیہ ، کہتے ہیں ، اور جب'' جہت ، مادہ قضیہ کے خلاف ہو تو قضیہ کا ذب ہوگا ، کیونکہ جب لفظ نے اس بات پردلالت کی کیفیت وہ فلال کیفیت ہے ، یا عقل نے اس کا فیصلہ کیا نفس الا مرس نسبت کی کیفیت وہ فلال کیفیت ہے ، یا عقل نے اس کا فیصلہ کیا نفس الا مرس نسبت کی کیفیت وہ فلال کیفیت ہے ، یا عقل میں ان بالطرورہ کہیں تو "لا ضہ سرورہ ، ، نے اس بات پردلالت کی کہ انسان کی مانسان کی نسبت کی کیفیت '' لا ضرورہ ، ، ہے مالا نکہ فس الا مر میں ایسانہیں تو لا محالہ قضیہ کا ذب ہوگا۔

اوراک مقام میں خلاصہ کلام ہے ہے کہ ہم یوں کہیں کہ موضوع کی طرف محمول کی نسبت ایجا بی ہو یاسلی ، ضروری ہے کہ اس نسبت کا ایک وجود نفس الامر میں ہواوراس کا ایک عقل میں وجود ہو، اورایک لفظ میں وجود ہوجوں وغیرہ اشیاء کا ایک وجود نفس الامر میں اورایک وجود عقل کے زدیک اورایک وجود نفظ میں ہوتا ہے ، پس نسبت جب نفس الامر میں ثابت ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ کسی کیفیت کے ساتھ مکیف ہو ، چر جب وہ نسبت عقل میں حاصل ہوگی تو عقل اس کے لیے ایک کیفیت کا اعتبار کرے گی جونس الامر میں ثابت کیفیت کا اعتبار کرے گی جونس الامر میں ثابت کیفیت کی میں ہوگی یا اس کا غیر ہوگی ، چر جب وہ نسبت لفظ میں موجود ہوتو ایک عبارت الا کی جائے گی ، جواس کیفیت کی معین ہوگی یا اس کا غیر ہوگی ، چر جب وہ نسبت لفظ میں اور جود ہوتو ایک عبارت الا کی جائے گی ، جواس کیفیت موتو و کھول اور نسبت کے مقابلے میں ہوتے ہیں ، اور حیود ہوتا ہو کی اس کے ایک کہ وہ وقضیہ ملفوظہ کی جوت ہیں ، اور خود ہوتا ہے ، ای اعتبار سے یہ تفسیہ مقولہ کے اجز اء ہوتے ہیں ، اور لفظ میں بھی وجود ہے یہاں تک کہ وہ وقضیہ ملفوظہ کی جہت ہوں ثابت ہو تا ہمی فشس الامر اعراد مقل میں ثابت ہوں تا ہمی فشس الامر اعراد مقل میں ثابت ہوں جود ہوتا ہی ہو تو دی جہت کی اور جوعبارت اس پر دلا ات کرے وہ قضیہ ملفوظہ کی جہت ہے ، اور جوعبارت اس پر دلا ات کرے وہ قضیہ ملفوظہ کی جہت ہے ، اور جوعبارت اس پر دلا ات کرے وہ قضیہ ملفوظہ کی جہت ہے ، اور جوعبارت اس پر دلا ات کرے وہ قضیہ ملفوظہ کی جہت ہے ، اور جوعبارت اس پر دلا ات کرے وہ قضیہ ملفوظہ کی جہت ہے ، اور جوعبارت اس کو کی صور عقلیہ ہونا بھی ضروری نہیں بیں جیسے جب ہم کوئی صور ت

دیکھیں جودر حقیقیت انسان ہے اوراس کوہم دور ہے محسوس کریں تو بھی اس سے ہماری عقل میں انسان کی صورت آتی ہے ہماری عقل میں انسان کی صورت آتی ہے ہماری تعیر انسان سے کی جاتی ہے ، اور بھی اس سے گھوڑ ہے کی صورت حاصل ہوتی ہے ، اور اس وقت اس کی تعییر فرس سے کی جاتی ہے اور اس' جہ ، کا ایک وجود نفس الامر میں ہے ، اور ایک وجود عقل میں مطابق یا غیر مطابق ، اور ایک وجود عبارت میں ہے ، عبارت صادقہ میں ہویا کا ذبہ میں ، لیس اسی طرح انسان کی طرف حیوان کی نسبت کی کیفیت کا ایک وجود نفش الامر میں ہے اور وہ منس ہے اور وہ تقل میں ہے اور وہ عقل کا تھم ہے ، اور ایک وجود نفظ میں ہے اور وہ لفظ ہے ، تو اگر کیفیت معقولہ یا عبارت ملفوظہ اس نفس الامری کیفیت کے مطابق ہوتو قضیہ صادق ہوگا ور نہ لامحالہ وہ کا ذب ہوگا۔

# چوتھی بحث قضایا موجہہ میں

محمول کی نبست موضوع کی طرف خواہ ایجابی ہو یاسلبی، نفس الامر میں کسی نہ کسی کیفیت مثلا ضرورہ ، لا ضرورہ ، دوام ، لا دوام ..... کے ساتھ ضرور متصف ہوگی ، بھی وہ ضرورہ یا لاضرورہ کی کیفیت کے ساتھ مکیف ہوتی ہے ، اور بھی دوام یا لا دوام کی کیفیت کے ساتھ ...... چنانچ جب کل انسان حیوان بالضرورہ کہا جائے تو اس میں 'مضرورہ ، اس نبست کی کیفیت ہے جو حیوان کی انسان کی طرف ہے ، اور جب کہا جائے کل انسان حیوان لا بالضرورہ ، تواس میں 'لاضرورہ ، اس نبست کی کیفیت ہے۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے کہا کہ محمول کی نسبت موضوع کی طرف خواہ ایجابی ہویاسلبی ،کسی کیفیت کے ساتھ ضرور مکیف ہوگی ، تو عرض میہ ہے کہ لاضرورہ اور لا دوام میرتو موجہ نہیں ،ان پرتو حرف سلب داخل ہے ، پھر میہ وجبہ کیسے؟ اس کا جواب میہ ہے کہ میہ کیفیات موجہ نہیں ،سالبہ نہیں کیونکہ لاضرورہ سے مکنہ عامہ کی طرف اور لا دوام سے مطلقہ عامہ کی طرف الرف اور لا دوام سے مطلقہ عامہ کی طرف الرف ہے۔

وه كيفيت جونفس الامرييل ثابت هواس كو'' ماده قضيه ، كهتيه بين \_

وجہ تسمیہ: مادہ کہتے ہیں جس سے ثی مرکب ہواس کو'' مادہ ، ، اس لیے کہتے ہیں کہ قضیہ کا مادہ تین چیزیں ہیں موضوع محمول اور نسبت ، ان تین اجزاء میں'' نسبت ، جزءا شرف ہے ، اور اس کیفیت کو اس جزء اشرف کے ساتھ تعلق ہے ، اور نفس الا مرمیں یہ کیفیت اس نسبت کو لا زم ہے ۔ تو اس مناسبت سے اس کیفیت کو ، ی ' مادہ قضیہ ، کہہ دیتے ہیں تسمید اللا زم لیجزء الا شرف باسم الکل ۔

اوروہ لفظ جوتضیہ ملفوظ میں نسبت کی کیفیت پر دلالت کرتا ہے،اور وہ منہوم جوتضیہ معقولہ میں کسی کیفیت پر دلالت کرتا ہے، اس کو'' جہت قضیہ، کہتے ہیں، وجہ تسمیہ: اصل میں تو جہت قضیہ اس کیفیت کو کہتے ہیں جس پر لاضرورہ ..... جیسے الفاظ دلالت کرتے ہیں یعنی یہ الفاظ دوال ہیں اور جہت قضیہ مدلول ہے،لیکن اب ان الفاظ کو ہی

جہت قضیہ کہدیاجا تاہے ہزامن قبیل سمیة الدال باسم المدلول۔

پھر جہت قضیہ دوحال سے خالی نہیں وہ مادہ قضیہ کے مطابق ہوگی پانہیں ، اگر مطابق ہوتو وہ قضیہ صادقہ ہوگا ور نہ کا ذبہ ، کیونکہ جب لفظ یاعقلی مفہوم ایک کیفیت پر دلالت کر لے لیکن وہ کیفیت نفس الامر میں ثابت نہ ہوتو ظاہر ہے کہ پھر قضیہ میں واقع کے مطابق علم نہیں ہوگالہذاوہ قضیہ لامحالہ کا ذبہ ہوگا جیسے کل انسان حیوان لا بالضرورہ ، اس قضیہ میں کیفیت بعنی لا بالضرورہ چونکہ نفس الامر کے مطابق نہیں ہے ، اس لیے یہ قضیہ کا ذب ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ خلاصہ کے طور پرہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ جس طرح محمول اور موضوع وغیرہ اشیاء کے تین وجود ہوتے ہیں اس طرح محمول کی موضوع کی طرف جونسبت ہوتی ہے خواہ ایجا بی ہو یاسلبی ضروری ہے کہ اس کے بھی تین وجود ہوں:

- (۱) نسبت کانفس الامری وجود، چنانچ نسبت جب نفس الامر میں ثابت ہوگی تو کسی'' کیفیت، کے ساتھ ضرور متصف ہوگی۔
- (۲) وجود عقلی، کہ جب وہ نسبت عقل میں حاصل ہوتو اس کے لیے بھی کسی'' کیفیت، کا اعتبار ہوگا، جونفس الامری کیفیت کی عین ہوگی یااس کا غیر ہوگی۔

توجس طرح موضوع مجمول اورنست كانفس الامراور عقل ميں وجود ہے، جس كى بناء پريہ تينوں قضيه معقوله كاجزاء ہوتے ہيں، اوران كالفظ ميں بھى وجود ہے، جس كى بناء پريہ قضيه ملفوظه كے اجزاء ہوتے ہيں، اى طرح "نسبت كى كيفيت، كے ليے بھى به تين وجود ہوتے ہيں (1) وجود نفس الامرى (٢) وجود عقلى (٣) وجود نفطى، يہى وجه ہے كہ نسبت كى كيفيت، كہتے ہيں، اور جوكيفيت اس كوعقل ميں ہے كہ نسبت كے ليے جوكيفيت اس كوعقل ميں عاصل ہو، اس كو تضيه معقوله كى جہت، كہتے ہيں 'اور جوكيفيت لفظ ميں حاصل ہو، اس كو قضيه خلفوظه كى جہت، كہتے ہيں۔ مصل ہو، اس كو قضيه خلفوظه كى جہت، كہتے ہيں۔ ہيں۔

مزیدوضاحت کے لیے فرماتے ہیں کہ جس طرح تبت معقولہ اور نبیت ملفوظہ اگر نفس الامری نبیت کے مطابق نہ ہوت ہیں اوضیہ کا ذب ہوت ہی تفسیہ کا ذب ہوتا ہے، کیونکہ عظی صورتوں اور ان پر دلالت کرنے والے الفاظ کانفس الامر کے مطابق ہونا کوئی ضروری نہیں ہے، اور بسا اوقات کلام بھی نفس الامر کے خلاف کا تصور کر لیتی ہے، اور بسا اوقات کلام بھی نفس الامر کے خلاف صادر ہوجا تا ہے، اس لیے جہت تضیہ کا مادہ قضیہ کے مطابق ہونا ضروری نہیں ہے، لہذا جب جہت عقلی یا جہت لفظی مادہ کے مطابق ہوتا کر کررہ ہے ہیں کہ جیسے جب ہم دور لفظی مادہ کے مطابق ہوتو قضیہ صادق ہوگا ورنہ کا ذب ہوگا ، اس کی ایک مثال ذکر کررہ ہے ہیں کہ جیسے جب ہم دور سے کوئی شکل دیکھیں جو دراصل انسان ہو، لیکن عقل انسانی میں دوری کی وجہ سے اس کی مختلف صور تیں گردش کرتی ہیں سے کوئی شکل دیکھیں جو دراصل انسان ہو، لیکن عقل انسانی میں دوری کی وجہ سے اس کی مختلف صور تیں گردش کرتی ہیں

انسان،فرس .....توجس طرح اس''شیح ،، کے تین وجود ہوتے ہیں ،اسی طرح کل انسان حیوان بالضرور ہیں'' نسبت کی کیفیت ،، کے بھی تین وجود ہوتے ہیں ،ایک نفس الا مری وجود ہے اور وہ''ضرور ہ،، ہے اور ایک وجود عقلی ہے اور وعقل کا فیصلہ ہے ، اور ایک وجود لفظی ہے اور وہ لفظ ہے ، تو معلوم ہوا کہ کیفیت معقولہ یا کیفیت ملفوظہ اگر مادہ قضیہ کے مطابق ہوتو قضہ صادق ہوگاور نہ یقینا کا ذب ہوگا۔

قال: والقضايا الموجهة التي جَرَتِ العادةُ بالبحثِ عنها وعن احكامِها ثلثةَ عشرَ قبضية منها بسيطةٌ وهي التي حقيقتُها ايجابٌ فقط اوسلبٌ فقط ومنها مُرَكَّبَةٌ وهي التي حقيقتُها تَرَكَّبَتْ من ايجابِ وسلبِ معًا امّا البسائطُ فسِتٌ الاولى الضروريةُ المطلقةُ وهيي التي يُحْكُمُ فِيها بضرورةِ ثبوتِ المحمول لِلموضوع او سلبه عنه مَادامَ ذاتُ المموضوع موجودةً كقولنا بالضرورةِ كُلُّ انسان حيوانٌ وبالضرورةِ لاشى من الانسان بحَجرِ، الثانيةُ الدائمةُ المطلقةُ وهي التي يُحْكَمُ فيها بدوامِ ثبوتِ المحمولِ لِلموضوع أو سلبه عنه مادام ذات الموضوع موجودة ومثالها ايجابًا وسلبًا مَا مَرَّالثالثةُ المشروطةُ العامةُ وهي التي يُحْكَمُ فيها بضرورةِ ثبوتِ المحموِل للموضوع أوسلبه عنه بشرطِ وصفِ الموضوع كقولنا بالضرورةِ كلُّ كاتبِ متحركُ الاصابع مادام كاتبًا وبالضرورةِ لاشنَى من الكاتِب بِساكنِ الاصابِع مادامُ كاتبًا الرابعةُ العُرُفِيَّةُ العامةُ وهي التي يُحْكَمُ فيها بدوامٍ ثبوتِ المحمولِ للموضوع او سلبِه عنه بشرطِ وصفِ الموضوع ومثالُها ايجابًا مامرَّ الخامسةُ المطلقةُ العامةُ وهي التي يُحْكَمُ فيها بثبوتِ المحمولِ للموضوعِ أو سَلْبِه عنه بالفعلِ كقولنا بالاطلاق العام كُلِّ انسان متنفسٌ وبالاطلاق العام لا شئى من الانسان بمتنفس السادسةُ المسمكنةُ العامةُ وهي التي يُحُكُّمُ فيها بارتفاع الضرورةِ المطلقةِ عن الجانبِ المخالفِ لِلمُحكمِ كقولنا بالامكانِ العامِ كلُّ نارِحارةٌ وبالامكان العام لا شي منَ الحارِبباردِ

ترجمہ: اور قضایا موجہہ کہ ان سے اور ان کے احکام سے بحث کی عادت جاری ہے، وہ تیرہ ہیں، ان میں سے بعض بسیطہ ہیں اور بسیطہ وہ ہے جس کی حقیقت صرف ایجاب یا صرف سلب ہو، اور بعض مرکبہ ہیں اور مرکبہ وہ ہے جس کی حقیقت ایجاب وسلب دونوں سے مرکب ہو، بہر حال بسا لطاتو وہ چھ ہیں، اول: ضرور یہ مطلقہ یہ وہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کا ثبوت یا سلب ضروری ہوجب تک ذات موضوع موجود ہو، جیسے بالضرورہ کل انسان حیوان، اور بالضرورہ لاثی من الانسان کجر، دوم: دائمہ مطلقہ یہ وہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کا ثبوت یا سلب دائمی ہوجب تک ذات موضوع موجود ہو، اس

کی مثال ایجابا اور سلبا وہی ہے جواو پر گذر پھی ،سوم: مشروطہ عامہ بیدہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کا ثبوت یا سلب وصف کی شرط کے ساتھ ضروری ہوجیسے بالضرورہ کل کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبا اور بالضرورہ لاثی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبا چہارم: عرفیہ عامہ بیدہ وہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا سلب کے دوام کا تھم ہووصف موضوع کی شرط کے ساتھ، مثالہ اایجابا وسلبا مام، پنجم: مطلقہ عامہ بیدہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا سلب کا تھم بالفعل ہو وسلبا مام، پنجم: مطلقہ عامہ بیدہ ہو جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا سلب کا تھم بالفعل ہو جسے بالاطلاق العام کل انسان متنفس ، ششم: مکنہ عامہ بیدہ ہوجیے بالاطلاق العام کل تار بیارہ ۔

اقول: القضيةُ اما بسيطةٌ او مركبةٌ لانها إن اشتملتُ على حكمين مختلفين بالايجاب والسلب فهي مركبة والافبسيطة فالقضية البسيطة هي التي حقيقتها اي معنا هَا اما ايجابٌ فقط كقولِنا كُلُّ انسان حيوانٌ بالضرورةِ فان معناهُ ليس إلَّا يجابُ الحيوانيةِ لـلانسان واما سلبٌ فقط كقُرلِنا لاشيَ من الانسانِ بحجرٍ بِالضرورةِ فان حقيقتَهُ ليست إلَّاسلبَ الحجريةِ عن الانسان والقضيةُ المركبةُ هي التي حقيقتُها تكونُ ملتئمةً من الايجابِ والسلبِ كقولنا كُلُّ انسان كاتبِ بالفعل لا دائماً فان معناه ايجاب الكتابة للانسان وسلبة عنه بالفعل وأنما قال حقيقتُها اي معناها ولم يقلُ لفظُها لانه ربما تكون قضيةً مركبةً ولاتركيبَ في اللفظ من الايجاب والسلب كَـقُـولـنا كُلُّ انسان كاتبٌ بالامكان الخاص فِانه وإن لَّمْ يَكُنُ فِي لفظِهِ تركيبٌ إلَّاأنَّ معناهُ أنَّ ايجابَ ألكتابةِ للانسان ليس بضروريٌّ وهو ممكنٌ عامٌ سالبٌ و إنَّ سَلُبَ الكتابةَ عنه ليس بضروريِّ وهو ممكنّ عامٌ موجبٌ فهو في الحقيقةِ والمعنى مركبٌ وإن لم يُوْجَدُ تركيبٌ في اللفظِ بخلافِ ماإذا قَيَّدُنَا القضيةَ باللادوام او اللاضرورةِ فان التركيبَ ح فى القضيةِ بحسبِ اللفظِ ايض ثم إعْلَمُ أنَّ القضايا البسيطَةَ والمركبةَ غيرُ محصورةٍ في عددٍإلَّا ان التي جَرَتِ العادةُ بالبحثِ عنها وعن احكامِها من التناقضِ والعكس والقياس وغيرها ثلثةَ عشرَ قضيةً منها البسائطُ ومنها المركبات.

اما البسائطُ فستٌ الاولى الضروريةُ المطلقةُ وهي التي يُحْكَمُ فيها بضرورةِ ثبوتِ المحمولِ للموضوعِ او بضرورةِ سلبِه عنه مَادَامَ ذاتُ الموضوعِ موجودةً اما التي حُكِمَ فيها بضرورةِ الثبوتِ فهي ضروريةٌ موجبةٌ كقولنا كُلُّ انسانِ حيوانٌ بِالضرورةِ

فَإِنَّ السُّكُكُمَ فِيها بضرورةِ ثبوتِ الحيوانِ للانسانِ في جميع اوقاتِ وجودِه اما التي حُكِمَ فيها بـضـرورةِ السلب فهي ضروريةٌ سالبةٌ كقولنا لاَشيَ من الانسان بحجرِ بالنضرورة فانَّهُ حُكِمَ فِيها بضرورة سلبِ الحجريَّةِ عن الانسان فِي جميع اوقاتِ وجوده وإنما سُمَّيَتُ صروريةً لاشتمالها على الضرورةِ ومطلقةٌ لعدم تقييدِ النضرورية فيها بوصف اووقت، الثانية الدائمة المطلقة وهي التي حُكِمَ فيها بدوام ثبوتِ المحمولِ للموضوعِ اوبدوامِ سلبِهِ عنهُ مادام ذاتُ الموضوع موجودةً ووجهُ تسميتِها دائمةً ومطلقةً على قياس الضروريةِ المطلقةِ ومثالُها ايجابًا مَا مَرَّ من قولنا دائمًا كُلُّ انسانِ حيوانٌ فقد حَكَمُنَا فيها بدوامِ ثبوتِ الحيوانية للانسان مادام ذاتُه موجودةً وسلباً مَّا مَرَّايضا من قولِنا دائمًا لا شي من الانسان بحجرٍ فإنَّ الحُكمَ فيها بدوام سلب الحجريَّةِ عن الانسان مادام ذاتُه موجودةً والنسَبةُ بينَهَا وبين الضروريةِ ان النَّصْرُوريةَ اخْصُ منها مطلَّقاً لان مفهومَ الضرورةِامتناعُ انفكاكِ النسبةِ عن الموضوع ومفهوم الدوام شمول النسبة في جميع الازمنة والاوقات ومتى كانت النسبة مستنعة الانفكاك عن الموضوع كانت متحققة في جميع اوقاتِ وجودِه بالضرورةِ وليس متى كانت النِسبةُ متحققةً في جميع الاوقاتِ امتنَعَ انفكا كُها عن الموضوع لجواز امكان انفكاكِها عن الموضوع وعدم وقوعِه لان الممكنَ لايَجِبُ أن يكونَ واقعًا .

اقول: قضیہ بسیطہ ہے یا مرکبہ کیونکہ اگر وہ ایجاب وسلب سے دومختلف حکموں پرمشمل ہوتو وہ مرکبہ ہے ورنہ بسیطہ ہے، تو قضیہ بسیطہ وہ ہے، جس کی حقیقت یعنی اس کامعنی صرف ایجاب ہوجیسے کل انسان حیوان بالضرورہ، کیونکہ اس کامعنی صرف حیوانیت کا انسان کے لیے ایجاب ہے، یا صرف سلب ہوجیسے لاشی من الانسان بحجر بالضرورہ، کیونکہ اس کی حقیقت صرف انسان سے ججریت کا سلب ہے، اور قضیہ مرکبہ وہ ہے جس کی حقیقت ایجاب وسلب سے مرکب ہوجیسے کل انسان کا تب بالفعل لا دائما، کیونکہ اس کا معنی انسان کے لیے کتابت کا ایجاب یا اس سے کتابت کا بالفعل سلب ہے، اور ماتن نے درحقیق تھا، (یعنی اس کا معنی ) کہانہ کہ لفظھا، کیونکہ بعض اوقات قضیہ مرکب ہوتا ہے اور لفظ میں ایجاب وسلب سے کوئی اس کا معنی ہوتی، جیسے کل انسان کا تب بالا مکان الخاص، کیونکہ اس کے لفظ میں گوتر کیب نہیں ہے گر سبیس ہوتی، جیسے کل انسان کے لیے کتابت کا ایجاب ضروری نہیں اور یہ مکنہ عامہ مراجبہ ہے تو یہ حقیقۃ اور معنا مرکب ہے اگر چہ لفظ میں ترکیب نہیں یائی گئی، بخلاف اس کے کہ جب بہم قضیہ کولا دوام یالاضرورہ کے ساتھ مقیہ کردیں کیونکہ اس وقت قضیہ میں لفظ کے اعتبار سے بھی ترکیب بھی ترکیب ہوگی، مجرجان لیجئے کہ قضایا بسیطہ اور مرکبہ کی خاص عدد وقت قضیہ میں لفظ کے اعتبار سے بھی ترکیب ہوگی، مجرجان لیجئے کہ قضایا بسیطہ اور مرکبہ کی خاص عدد وقت قضیہ میں لفظ کے اعتبار سے بھی ترکیب ہوگی، مجرجان لیجئے کہ قضایا بسیطہ اور مرکبہ کی خاص عدد

میں منحصر نہیں ،البتہ وہ قضایا کدان سے اوران کے احکام یعنی تناقض عکس ،اور قیاس وغیرہ سے بحث کی عادت جاری ہے، وہ تیرہ قضیے ہیں، جن میں سے بعض بسیطہ ہیں اور بعض مرکبہ ہیں، پس بسائط چھ ہیں۔

پہلا قضیہ: ضروبہ مطلقہ بہوہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت کی ضرورت کا یا موضوع سے محمول کے شوت کی ضرورت کا یا موضوع موجود ہو، تو وہ قضیہ جس میں ثبوت کی ضرورت کا حکم ہو جب تک کہ ذات موضوع موجود ہو، تو وہ قضیہ جس میں ثبوت کی ضرورت کا حکم ہوتو وہ ضرور بہموجہ ہے جیسے کل انسان حیوان بالضرورہ کیونکہ اس میں انسان کے لیے حیوان کے ثبوت کی ضرورت کا حکم ہوتو وہ ضرورت کا حکم ہوتو وہ ضرور بیسالبہ ہے جیسے لاشی من الانسان مجر بالضرورہ کیونکہ اس میں انسان سے اس کے وجود کے تمام اوقات میں جریت کے سلب کی ضرورت کا حکم ہے، اور اس کا نام 'ضروریہ، اس لیے کہ اس میں ضرورہ وصف یا وقت کے رکھا گیا ہے کہ یہ ' ضرورہ ، پر مشمل ہوتا ہے، اور ''مطلقہ ، ، اس لیے کہ اس میں ضرورہ وصف یا وقت کے ساتھ مقید نہیں ہوتی ۔

دوسرا قضیہ: دائمہ مطلقہ بیدہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے بوت کے دوام کایا موضوع سے محمول کے سلب کے دوام کا تھم لگایا جائے جب تک ذات موضوع موجود ہواوراس کے دائمہ اور مطلقہ نام رکھنے کی وجہ ضرور بیہ مطلقہ کے قیاس پر ہے، اور اس کی مثال ایجابا وہ ہے جو ہمار ہے قول دائما کل انسان حیوان سے گذر پھی ، کیونکہ ہم نے اس میں انسان کے لیے حیوانیت کے بوت کے دوام کا تھم لگایا میں انسان حیوبان سے گذر پھی ، کیونکہ ہم نے اس میں انسان کے لیے حیوانیت کے بوت کے دوام کا تھم لگایا میں مثال سے جب تک اس کی ذات موجود ہو، اور دائمہ مطلقہ اور مائمہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ کے درمیان نبست ہے کہ ضرور ہی، دائمہ سے اخص مطلق ہے، کیونکہ ضرورہ کا مفہوم موضوع سے نبست کے جدا ہونے کا امتاع ہے، اور دوام کا مفہوم نبست کا جمام اوقات میں محقق ہوتو وہ جودموضوع کے تمام اوقات میں محقق ہوتو ہوضوع سے اس کا انفکا کے ممتنع ہو، کیونکہ موضوع سے اس کا انفکا کے ممکن کا واقع ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔

#### قضيه بسيطهاورمركبه

تنایا موجہ جن سے بحث کی جاتی ہے،اور جنگے احکام بیان کئے جاتے ہیں وہ تیرہ ہیں چھ بسالط ہیں اور سات مرکبات ہیں۔ قضیہ بسیطہ: یہ وہ قضیہ ہوتا ہے جس کی حقیقت یعنی اس کامعنی صرف ایجاب ہویا صرف سلب ہو جیسے کل انسان حیوان بالضرورہ اس میں انسان کے لیے حیوانیت کی نسبت ضروری طور پر ثابت کی جارہی ہے، اور سالبہ کی مثال لاشی من الانسان مجر بالضرورہ، اس میں نسبت کا ضروری طور پرسلب ہے۔

قضیہ مرکبہ: یہ وہ تضیہ ہوتا ہے جس کی حقیقت ایجاب اور سلب دونوں سے مرکب ہو جیسے کل انسان کا تب بالفعل لا دائما، اس کا مطلب ہے ہے کہ کتابت انسان کے ۔لیے بالفعل ثابت ہے، اور بالفعل مسلوب ہے، شارح فرماتے ہیں کہ مرکبہ کی تعریف میں 'دھیے تھا ، کہا ہے لفظھا نہیں کہا، اس کی وجہ سے ہے کہ بعض دفعہ ایک قضیہ ایجاب وسلب سے معنا مرکب ہوتا ہے، لیکن الفاظ میں اس کی کوئی ترکیب نہیں ہوتی ،صرف حقیقت میں موجود ہوتی ہے، جیسے مکنہ خاصہ ہوالفاظ کے اعتبار سے اس میں کوئی ترکیب نہیں ہوتی جیسے کل انسان کا تب بالا مکان الخاص لیکن درحقیقت یہ دوقضیوں سے مرکب ہے کہ کوئی ترکیب نہیں یہ مکنہ عامہ موجب ہے، کیونکہ مکنہ خاصہ دوم کمنہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے، اور کتابت کا سلب انسان سے ضروری نہیں یہ مکنہ عامہ موجب ہے، کیونکہ مکنہ خاصہ دوم کمنہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے، اور کتابت کا سلب انسان سے ضروری نہیں یہ مکنہ عامہ موجب ہے، کیونکہ مکنہ خاصہ دوم کمنہ عامہ سے قضایا مرکبہ کی تعریف ہے، اور جب لا دوام ، لا ضرورہ جیسی کیفیات کے ساتھ تضیہ کومقیہ کردیا جائے تو مرکبہ کوتا ہے۔ جن کہ قضایا سیطہ اور مرکبہ یوں تو لا تعداد ہیں لیکن جن سے بحث کی عادت جاری ہے، اور جن کے احکام تناقض ، عمل اور قیاس وغیرہ بیان کے جاتے ہیں ان کی تعداد صرف تیرہ ہے، چو عادت جاری ہے، اور جن کے احکام تناقض ، عمل اور قیاس وغیرہ بیان کے جاتے ہیں ان کی تعداد صرف تیرہ ہے، چو بھی ان اور جا ہیں اور تیاس وغیرہ بیان کے جاتے ہیں ان کی تعداد صرف تیرہ ہے، چو بسائط ہیں اور سات مرکبات ہیں۔

# (۱) ضروریه مطلقه کی تعریف

ضرورہ مطلقہ: اس تضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہوکہ محول کی نبست موضوع کے یا محول کا سلب موضوع سے ضروری طور پر ہو جب تک کہذات موضوع موجود ہے، پھراگر اس میں ضرورہ کے جبوت کا گھم ہوتو وہ صالبہ ہے، جیسے کل انسان جوت کا تھم ہے تو وہ سالبہ ہے، جیسے کل انسان حیوان بالضرورہ یہ موجہہ ہے، اس میں انسان کے لیے اس کے وجود کے تمام اوقات میں ضروری طور پر حیوانیت ثابت ہے، اور سالبہ کی مثال لائٹی من الانسان مجر بالضرورہ اس میں ''پھر نہ ہونے کا، تھم انسان کے لیے ضروری طور پر ثابت ہے۔ وجہ تسمیہ: اس تضیہ کو '' ضرور یہ، اس لیے کہتے ہیں کہ قضیہ ضرورہ کی کیفیت پر مشتمل ہے، اور ''مطلقہ، اس لیے کہاں میں '' نی کہتا ہے۔

# (۲) دائمه مطلقه کی تعریف

دائمہ مطلقہ: اس تضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا حکم ہو کہ محمول کی نبیت موضوع کے لیے یامحمول کا سلب موضوع سے دوامی طور پر ہو جب تک ذات موضوع موجود ہے پھرا گر قضیہ میں دوام کے ثبوت کا

تھم ہوموضوع کے لیے تو وہ دائمہ مطلقہ موجبہ ہے جیسے دائما کل انسان حیوان ،اوراگر موضوع کے لیے دوام کے سلب کا تھم ہوتو وہ دائمہ مطلقہ سالبہ ہے، جیسے دائما لاثی من الانسان بجر ۔اس قضیہ کوضروریداس لئے کہتے ہیں کہ قضیہ ضروریہ کی کیفیت پر مشتل ہےاور مطلقہ اس لئے کہاس میں وصف یا وقت کی کوئی قیز نہیں ہے۔

### ضروريه مطلقه اوردائمه مطلقه كدرميان نسبت

ضرور یہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، ضرور یہ اخص مطلق ہے، اور دائمہ اعم مطلق ہے، اور دائمہ اعم مطلق ہے، کوئکہ ضرور یہ کامفہوم ہے ہے کہ محمول کی نسبت کا موضوع ہے جدا ہونا ممتنع اور محال ہے، اور دوام کا مفہوم ہے ہے کہ وہ نسبت تمام زمانوں اور اوقات میں ثابت ہو، تو جب نسبت کا موضوع ہے جدا ہونا محال ہوگا تو امحالہ وہ موضوع کے تمام اوقات میں ثابت ہو گی لہذا جہاں ضرور یہ مطلقہ صادت ہوگا وہ بال دائمہ مطلقہ محص اوقات میں تابت ہو گی لہذا جہاں ضرور یہ مطلقہ کا کہ نہیں ہے، حمکن ہے، اور امکان کا وقوع کے ویکہ ضروری نہیں لہذا جہاں دائمہ مطلقہ صادق ہو وہاں ضرور یہ مطلقہ کا صدق ضروری نہیں ۔

الشالثة المشروطة العامة وهي التي حُكِمَ فيها بضرورةِ ثبوتِ المحمولِ للموضوع او سـلبـهِ عـنـه بشرطِ أن تكونَ ذاتُ الموضوع مُتَّصِفَةً بوصفِ الموضوعِ اي يكونُ لوصفِ الموضوع دخُلٌ في تحققِ الضّرورةِ، مثالُ الموجبةِ قولُنا كُلُّ كاتبٍ متحركُ الاصابع بالنضرورةِ مادامَ كاتَباً فإنَّ تحركَ الاصابع ليس بضروريٌّ الثبوتِ لـذَاتِ الْكـاتـبِ اَعْنِيُ افرادَالانسانِ مطلقاًبل ضرورةَ ثبوتِهُ إنَّمَا هي بشرطِ اتصافِها بوصفِ الكتابةِ ومثالُ السالبةِ قولُنا بِالضرورةِ لا شي من الكاتِبِ بساكنِ الاصابع مُادامَ كاتباً فان سلبَ ساكنِ الاصابع عن ذاتِ الكاتبِ ليس بضروريّ الابشرطَ اتصافِها بوصفِ الكتابةِ وسببُ تسميتها أمَّا بالمشروطة فلِاشتمالِها على شرطِ الوصف وإمَّا بالعامةَ فيلانَّهَا اعهُ منَ المشروطةِ الخاصةِ وَ سَتَغْرِفُهَا في المركبّاتِ وربما يُقَالُ المشروطةُ العامةُ على القضيةِ التي حُكِمَ فيها بضرورةِ الثبوتِ او بصرورةِ السلبِ في حميعِ اوقاتِ ثبوتِ الوصفِ اعممُ من أن يكونَ للوصفِ مدخلٌ في تحققِ الضرورة أم لا والفرق بين المعنيينِ إِنَّاإِذَا قلنا كُلُّ كاتبٍ متحركُ الاصابع بالضرورةِ مَا دامَ كَاتِباً واَرَدْنَا المعنى الاوّلَ صَدَقَتْ كما تبيَّنَ وإنّ ارَدْنَا المعنى الثاني كَذَبَتُ لان حركة الاصابع ليست ضرورية الثبوتِ لذاتِ الكاتب في شيءٍ مِّن الاوقاتِ فإن الكتابَةَ التي هي شرطُ تحققِ الضرورةِ غيرُ ضروريةٍ لـذاتِ الكاتبِ في زمانِ اصلا فما ظنُّكَ بالمشروطةِ بها فالمشروطةُ

العامةُ بالسعنى الاول اعمُّ مِنَ الضروريَّةِ والدائمةِ من وجهِ لانك قد سَمِعُتَ أنَّ ذاتَ الموضوع قد تكونُ عينَ وصفه وقد تكون غيرَه فاذَااتَّحَدَا اوكانت المادةُ مادـة الضرورةِ صَدقت القضايا الثلث كقولنا كُلُّ انسان حيوانٌ بِالضرورةِ أو دائِمًا أو مـا دامَ انسـاناً وإنْ تَعَايَرا فان كانت المادةُ مادةَ الضروّرةِ ولم يكنُ للوصفِ دخلٌ فى تحقق الضرورةِ صَدَقَتِ الضروريةُ والدائمةُ دون المشروطةِ كقولنا كُلُّ كاتب حيىوانٌ بِالضرورةِ أو دائما لا بِالضرورةِ ما دام كاتبًا فان وصفَ الكتابةِ لادخلَ له في ضرورية ببوتِ الحيوان لذاتِ الكاتبِ وإن لم يكُنِ المادةُ مادةَ الضوورةِ الذاتيةِ اوالدوام الذاتيي وكان هناك ضرورة بشرط الوصف صدقت المشروطة دون النضروريةِ والدائمةِ كما في المثالِ المذكورِ فان تَحَرُّكَ الاصابع ليس بضروريّ ولا دائـمًا لَذَاتِ الكاتبِ بل بشرطِ الكتابةِ وأمَّا المشروطةُ بالمعنى الثاني فهي اعمُّ من الضُّرُورِيَّة مطلقًا لأنَّهُ متى ثبتَ الضرورةُ في جميع اوقاتِ الذاتِ يَثُبُتُ فِيُ جميعٍ اوقاتِ الوصفِ بـدون العكس ومن الدائمةِ من وجهٍ لتصاد قهما في مادةِ الضرورةِ المطلقة وصِدْق الدائمة بدونها حيث يخلو الدوامُ عن الضرورةِ وبالعكسِ حيث يكونُ الضرورةُ في جميع اوقاتِ الوصفِ ولايدومُ في جميع اوقاتِ الذاتِ، الرابعةُ العرفيةُ العامةُ وهي التي حُكِمَ فيها بدوام ثبوتِ المحمولِ للموضوع او سلبِه عنه مادام ذاتُ الموضوع متصفاً بالعنوان ومثالُها ايجابًا. وسلباً مَا مَرٌّ فِي المشروطةِ العامةِ من قولِنا دَائمًا كُلُّ كاتبٍ متحركُ الاصابع مادام كاتبًا و دائمًا لا شي من الكاتب بساكن الاصابع مادام كاتباً وإنما سُمَّيَتُ عرفيةٌ لأن العُرُفَ إنما يفهَمُ هذاالمعنى من السالبةِ اذاأَطُلِقَتُ حتى إذا قِيْلَ لَاشَى مِن النائعِ بمستيقظٍ يَفْهَمُ منه العرف ان المستيقظ مسلوبٌ عن النائم مادام نائماً فلمّا أُخِذَ هِذَاالمعنى من العرفِ نُسِبَ اليه وعامةٌ لانها اعمةُ من العرفيةِ الخاصة اِلتي هي من المركباتِ وهي اعمُّ مبطيلقاً من السمشيروطةِ العامةِ فانه متى تحققتِ الضرورةُ بحسب الوصفِ تحقق الدوامُ بمحسب الوصفِ من غير عكس وكذا من الضروريةِ والدائمةِ لأنه متى صَـدَقَـتِ الضرورةُ اوالدوامُ في جميع اوقاتِ الذاتِ صَدَق الدَّوَامُ فِي جميع اوقاتِ الوصفِ ولا ينعكسُ الحامسةُ المطلقةُ العامةُ وهي التي حُكِمَ فيها بثبوتِ المحمولِ للموضوع أو سلبه عنه بِالفعلِ امّا الايجابُ كُلُّ انسان متنفسٌ با لا طلاقِ العامِ واما السلبُ فكقولنا لا شيَ من الانسان بمتنفسِ بالاطلاقِ العام وإنما كانت مطلقةً لاِنّ القَـضيةَ إِذَا ٱطْلِقَتُ ولم تُقَيَّدُ بقيدٍ من دوامٍ او ضرورةٍ اولادوامَ اولاضرورةَ يُفْهَمُ منها فعليةُ النسبةِ فلما كان هذا المعنى مفهومَ القضية المطلقةِ تُسَمَّى بها وانما كانت عامةً لانها اعمُّ من الوجودية اللادائمةِ واللاضروريةِ كما سَيَجيءُ وهي اعمُّ مِنُ القصايا الاربع المتقدمةِ لانه متى صَدَقَتُ ضرورةٌ اودوامٌ بحسب الذاتِ أو بحسب الوصفِ يكونُ النسبةُ فعليةً وليس يلزمُ من فعليةِ النسبةِ ضرورتُها أو دوامُها السيادسةُ الممكنةُ العامةُ وهي التي حُكِمَ فيها بسلب الضرورةِ المطلقةِ عن الجانبِ المُعَالِفِ لِلمُحكم فان كان الحكمُ فِي القضيةِ بالايجاب كان مفهومُ الامكان سلبَ ضرورة السلب لان الجانب المخالف للايجاب هو السلب وانكان الحكمُ في القضية بالسلب كان مفهومُه سلبَ ضرورةِ الايجابِ فانه هو الجانبُ المخالفُ لِـلسـلـب فِـاذا قلنا كُلُّ نارِحارةٌ بالامكان العام كان معناه ان سَلْبَ الحرارةِ عن النَّارِ ليس بضروري واذا قلنا لا شي من الحارببارد بالامكان العام فمعناه أنَّ ايجاب البرودة للحارليس بضروري وانما سُمِّيتُ ممكنةً لا حتواثِها على معنى الامكان وعامةً لانها اعمُّ من الممكنةِ الخاصةِ وهي اعمُّ من المطلقةِ العامةِ لانه متى صَدَقَ الايجابُ بالفعل فلا اقلُّ مِنْ أن لَّا يكونَ السلبُ ضرورياً و سلبُ ضرورةِ السلب هو امكانُ الايجابِ فمتى صَدَقَ الايجابُ بالفعل صَدَقَ الايجابُ بالامكان و لا ينعكسُ لجوازأن يكونَ الايجابُ ممكناً ولايكونَ واقعاً اصلاً وكذلك متى صَدَقَ السلبُ بالفعل لم يكن الايجابُ ضرورياً و سلبُ ضرورةِ الايجابِ هو امكانُ السلبِ فمتلى صـدق السـلبُ بالفعل صَدَقَ بالامكان دونَ العكس لجواز أن يكونَ السلبُ ممكناً غيرَ واقع واعمُّ من القضايا الباقية لان المطلقة العامة اعمُّ منها مطلقًا والاعمُّ من الاعمّ اعمُّ۔

ترجمہ: تیسرا قضیہ مشروط عامہ ہے بیدہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت کی ضرورت کا یا موضوع ہے محل کے ساتھ مصف ہونیعنی وصف موضوع کو صرورت کا تکم کیا جائے بشرطیکہ ذات موضوع وصف موضوع کے ساتھ متصف ہونیعنی وصف موضوع کو ضرورت کے حقق میں دخل ہو، موجبہ کی مثال ہمارا قول کل کا تب متحرک الاصابع بالفرورہ مادام کا تبا کیونکہ انگلیوں کا متحرک ہونا ذات کا تب یعنی افراد انسان کے لیے مطلقا ضروری الثبوت نہیں ہوتا ان کے وصف کتابت کے ساتھ متصف ہونے کی شرط کے ساتھ میں مثال بالفرورہ لاثی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبا کیونکہ ذات کا تب سے ساکن الاصابع کا سلب ضروری نہیں گراس کے وصف کتابت کے ساتھ متصف کی فرجہ ہیہ ہے کہ بیدوصف کی شرط پر مشمل ہے، اور عام میں جونے کی شرط کے ساتھ ، اور اس کا مشروطہ خاصہ سے عام ہے، جس کو عقر یب آپ مرکبات میں جان لیں عامہ اس لیے کہتے ہیں کہ بیمشروطہ خاصہ سے عام ہے، جس کو عقر یب آپ مرکبات میں جان لیس عامہ اس لیے کہتے ہیں کہ بیمشروطہ خاصہ سے عام ہے، جس کو عقر یب آپ مرکبات میں جان لیس

- 5

اور بھی مشروطہ کا اطلاق اس قضیہ پر ہوتا ہے جس میں شوت وصف کے تمام اوقات میں شوت کی ضرورت یا سلب کی ضرورت کا تھم ہوعام ازیں کہ ضرورت کے تحقق میں وصف کو دخل ہویا نہ ہو، اور ان دونوں معنی میں فرق ہے ہے کہ جب ہم کل کا تب متحرک الاصابع بالضرورہ مادام کا تب کہ جب ہم کل کا تب متحرک الاصابع بالضرورہ مادام کا تب کہ بہت اور پہلے معنی کا ارادہ کریں تو قضیہ کا ذہ ہوگا، کیونکہ انگیوں کی حرکت ارادہ کریں تو قضیہ کا ذہ ہوگا، کیونکہ انگیوں کی حرکت ذات کا تب کے کسی وقت بھی شروری الشبوت نہیں ہے، اس لیے کہ کتابت جوضرورہ کے تحقق کے لیے شرط ہے، ذات کا تب کے لیے وہی کسی زمانہ میں ضروری نہیں تو جواس کے ساتھ مشروط ہے اس کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے۔

اورمشروط بالمعنی الثانی ضروریہ سے اعم مطلق ہے، اس لیے کہ ضرورت جب ذات کے تمام اوقات میں اللہ ہوگی تو وصف کے تمام اوقات میں بھی ثابت ہوگی بدون العکس، اور (مشروط بسسس) وائمہ سے عام من وجہ ہے کیونکہ یہ دونوں ضروریہ مطلقہ کے مادہ میں صادق ہوتے ہیں، دائمہ مشروط بالمعنی الثانی کے بغیر صادق ہوتا ہے جہاں دوام ضرورہ سے خالی ہوا در بالعکس ( یعنی مشروط صادق ہودائمہ کے بغیر ) جہاں ضرورہ وصف کے تمام اوقات میں ہواورذات کے تمام اوقات میں دائمی نہ ہو۔

چوتھا عرفیہ عامہ ہے میدوہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا اس سے سلب کے دوام کا حکم ہو جب تک ذات موضوع عنوان کے ساتھ متصف ہواور اس کی مثال ایجا با وسلبا وہ ہے جوگذر چکی مشروطہ عامہ میں یعنی دائما کل کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبااوردائما لاثی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبا، اور عرفیہ نام اس لیے رکھا گیا کہ اہل عرف سالبہ ہے یہی معنی سجھتے ہیں جب کوئی جہت ذکر نہ کی جائے، یہاں تک کہ جب کہا جائے لاثی من النائم بمستیقظ تو اس سے اہل عرف یہی سجھتے ہیں کہ

مستیقظ نائم سے مسلوب ہے، جب تک وہ سوتار ہے اور پس یہ معنی عرف سے لیے گئے ہیں تو قضیہ کوائی طرف منسوب کر دیا گیا، اور عامداس لیے کہتے ہیں کہ بیرع فیہ خاصہ سے اعم ہے جوم کبات میں سے ہے، اورع فیہ شروطہ عامہ سے اعم مطلق ہے کیونکہ جب ضرورہ وصف کے اعتبار سے محقق ہوگا تو دوام بھی وصف کے اعتبار سے محقق ہوگا گراس کاعکس نہیں، ای طرح (عرفیہ) ضرور بیا وردائم ہے ہی اعم ہے کیونکہ جب ضرورہ یا دوام ذات کے تمام اوقات میں صادق ہوتو دوام ( بھی) وصف کے تمام اوقات میں صادق ہوتو دوام ( بھی) وصف کے تمام اوقات میں صادق ہوتو دوام ( بھی) وصف کے تمام اوقات میں صادق ہوتو دوام ( بھی) وصف کے تمام اوقات میں صادق ہوتو دوام ( بھی)

پانچوال تضید مطلقہ عامہ ہے اور بدوہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا سلب کا بالفعل تھم ہو، موجبہ کی مثال جیسے کل انسان متنفس بالاطلاق العام اور سالبہ کی مثال جیسے لاشی من الانسان بمتنفس بالاطلاق العام ، اور "مطلقہ ، اس لیے ہے کہ جب قضیہ کومطلق رکھا جائے اور دوام ، ضرورہ کی قدے ساتھ مقید نہ کیا جائے تو اس سے نبست کی فعلیت ہی مفہوم ہوتی ہے ، چونکہ یہ معنی قضیہ مطلقہ کامفہوم ہے ، اس لیے اس کا نام مطلقہ رکھ دیا گیا ، اور "عامہ ، ، اس لیے کہتے ہیں کہ یہ وجود بدلا دائمہ اور وجود بدلا ضرورہ کی دوام ذات یا وصف کے اعتبار سے صادق ہوگی تو نبست فعلیت ہوگی ، اور نبست کی فعلیت ہوگی ، اور نبست فعلیت ہوگی ، اور نبست کی فعلیت سے اس کا ضروری یا دائم ہونالا زمنہیں آتا۔

چھٹا قضیہ مکنہ عامہ ہے اور بدوہ ہے جس میں تھم کی جانب خالف سے ضرورت مطلقہ کے سلب کا تھم ہو، تو اگر قضیہ میں ایجانی تھم ہوتو ایجاب کا مفہوم سلب کی ضرور ق کا سلب ہوگا، کیونکہ ایجاب کی جانب خالف سلب ہوگا، کیونکہ ایجاب کی جانب خالف سلب ہوگا، کیونکہ سلب کی ضرور ق کا سلب ہوگا، کیونکہ سلب کی سلب کی خالف یہی ہوگا کہ آگ جانب مخالف یہی ہے، پس جب ہم یہ کہیں کہ کل نار جار ق بالا مکان العام تو اس کا معنی یہ ہوگا کہ آگ سے حرارت کا سلب ضروری نہیں، اور جب ہم یہ کہیں کہ لائٹی من الحار ببارد بالا مکان العام، تو اس کا معنی یہ ہوگا کہ جارے لیے ایجاب برودت ضروری نہیں، اور اس کا مکنہ نام اس لیے رکھا گیا کہ یہ امکان کے میں مشتل ہے، اور عامداس لیے کہ یہ مکنہ خاصہ سے عام ہے۔

اور یہ مطلقہ عامہ سے اعم ہے کیونکہ جب ایجاب بالفعل صادق ہوگا تو کم از کم سلب ضروری نہ ہوگا ، اور سلب کی ضرورہ کا سلب ہی امکان ایجاب ہے لہذا جب ایجاب بالفعل صادق ہوگا تو ایجاب بالا مکان سلب کی ضرورہ کا سلب ہی امکان ایجاب ہوسکتا ہے کہ ایجاب ممکن ہولیکن واقع نہ ہو، اس طرح جب سلب بالفعل صادق ہوتو ایجاب ضروری نہ ہوا اور ضرورت ایجاب کا سلب ہی امکان سلب ہے، تو جب سلب بالفعل صادق ہوگا تو سلب بالا مکان بھی صادق ہوگا نہ کہ اس کا عکس کیونکہ ہوسکتا ہے کہ سلب ممکن ہوا ور واقع نہ ہو، اور باقی قضایا ہے ہی اعمی عام ہے، کیونکہ مطلقہ عامد اس سے اعم مطلق ہے، اور اعم سے اعم، ہوا ور واقع نہ ہو، اور باقی قضایا ہے بھی اعم ہے، کیونکہ مطلقہ عامد اس سے اعم مطلق ہے، اور اعم سے اعم،

اعم ہوتا ہے۔

# (m) مشروطه عامه کی تعریف

مشروط عامہ: اس تضیہ موجہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہو کہ محمول کا ثبوت موضوع کے لیے ضروری ہے موجہ میں یا محمول کا سلب اس سے سالبہ میں ضروری ہے جب تک کہ ذات موضوع وصف موضوع کے ساتھ متصف ہو یعنی وصف موضوع کو ضرور ۃ کے تحقق میں دخل ہوتا ہے، موجبہ کی مثال: کل کا تب متحرک الاصالح بالضرورہ مادام کا تبا، اس میں ذات کا تب کے لیے انگلیوں کی حرکت ضروری طور پر اس وقت تک ٹابت ہے جب تک وہ وصف کتابت کے ساتھ متصف ہو، اور سالبہ کی مثال: لاثی من الکا تب بساکن الاصالح بالضرورہ مادام کا تبااس میں ذات کا تب سے انگلیوں کا سکون ضروری طور پر مسلوب ہے جب تک کہ وہ وصف کتابت کے ساتھ متصف ہو۔

وجہ تسمیہ: اسے مشروط اس وجہ سے کہتے ہیں کہ یہ وصف کی شرط پر مشمل ہے، اور عامداس لیے کہ بیہ مشروط خاصہ سے اعم ہے کیونکہ مشروط خاصہ لا دوام ذاتی سے مقید ہوتا ہے، اور مشروط معامہ مطلق ہوتا ہے، اور مطلق مقید سے اعم ہوتا ہے، جنگی تفصیل مرکبات میں آر ہی ہے۔

## مشروطه عامه كادوسرامعني

مشروط عامد کا دوسرامعنی: وہ قضیہ موجہد بسیطہ ہے جس میں اس بات کا تھم ہوکہ محول کی نسبت موضوع کے لیے ایجابا یا محمول کا موضوع سے سلب وصف موضوع کے تمام اوقات میں ضروری طور پر ہو، عام ازیں کہ وصف موضوع کو ضرور ہ کے تحقق میں وخل ہویا نہ ہوگویا موضوع کے لیے محمول کا ثبوت دو طرح سے ہوتا ہے، ایک بشرط الوصف اور ایک بزمان الوصف پہلے کومشر وط بالمعنی الاول اور ٹانی کومشر وط بالمعنی الثانی کہتے ہیں۔

دونوں معنی میں فرق: یہ ہے کہ مشروط بالمعنی الاول میں محمول کا ثبوت اگر چہ دراصل ذات موضوع کے لیے ہوتا ہے کیکن دصف موضوع کو بھی ضرور ہ کے تحقق میں دخل ضرور ہوتا ہے ، محمول کا منشاء صرف ذات موضوع ہی نہیں بلکہ ذات اور وصف موضوع دونوں کا مجموعہ ہوتا ہے، چنانچہ اس معنی کے لحاظ سے کل کا تب متحرک الاصابع بالصرورہ مادام کا تباصادت ہوگا کیونکہ اس کا معنی یہ ہے کہ ہروہ ذات جو کتابت کے ساتھ متصف ہے اس کے لیے ضروری طور پرانگلیوں کی حرکت ثابت ہے بشر طیکہ دہ کھائی میں مصروف ہو۔

ادرمشروط بالمعنی الثانی میں وصف موضوع ضرور ہ کے لیے ظرف ہوتا ہے یعی محمول کی نسبت صرف ذات موضوع کے لیے ضرور کی طور پر ثابت ہوتی ہے، وصف موضوع کا اس میں کوئی لحاظ ہیں ہوتا، چنانچہ اس معنی کے لحاظ ہے کل کا تب متحرک الاصالع بالضرور ہ مادام کا تب کوئلہ اس کا معنی سے ہے کہ ذات کا تب یعنی افرادانسان کے لیے کتابت کے تمام اوقات میں انگلیوں کی حرکت ضرور کی طور پر ثابت ہے، اور بیدرست نہیں ہے، کیونکہ انگلیوں

نيسيرقطبي ٣٣٦

ک حرکت افرادانسان کے لیے بغیر کتابت کے کسی بھی وقت ضروری نہیں ، کیونکہ کتابت جوضرورۃ کے تحقق کی شرط ہے، وہ ہی ذات کا تب یعنی افرادانسان کے لیے کسی بھی زمانہ میں ضروری نہیں تو جواس کے تابع ادراس کامشروط ہے یعنی تحرک اصابع وہ کیسے ضروری ہوسکتا ہے والکتابۃ لمالم تکن ضروریا فی زمان اصلافکیف التحرک۔

### نسبتيں

مشروط عامہ کے معنی اول اور ٹانی کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، کیونکہ یہ دونوں کل مخسف مظلم بالضرورہ مادام مخسفا میں جمع ہیں اس لیے کہ ظلمت کا ثبوت افراد مخسف کے لیے بشرط الانحساف اور بزمان الانحساف دونوں طرح صادق ہے اور کل کا تب متحرک الاصابع بالضرورة مادام کا تباً میں صرف مشروط بالمعنی الاول صادق ہے جس کی تفصیل پہلے گذر چکی ، یہ ایک مادہ افتر اقیہ ہوا ، اور کل کا تب انسان بالضرورة مادام کا تبا میں مشروط بالمعنی الثانی صادق ہے کیونکہ ذات کا تب کے لیے انسانیت کا ثبوت بزمان الکتابہ تو ضروری ہے ، کیکن بشرط الکتابہ ضروری نہیں ، کیونکہ ذات کا ثبوت کسی شرط کے ساتھ مشروط نہیں ہوتا یعنی ایک چیز کا انسان ہونا کتابت کی شرط پر موقوف نہیں ہے۔

ضرور بيه مطلقه ، دائمه مطلقه اورمشر وطه عامه بالمعنى الاول كے درميان عموم خصوص من وجه كي نسبت ہے ، جس کی تفصیل سے کے دصف موضوع دو حال سے خالی ہیں مجھی بیذات موضوع کاعین ہوگا ،اور مجھی اس کے مغامر ہوگا ، ا گر وصف موضوع اور ذات موضوع وونول عین ہول تو وہاں یہ نتیوں قضایا صادق ہوتے ہیں ، جیسے کل انسان حیوان بالضروره ادبالدوام او مادام انسانا، ضرورية تواس واسط كه بيقضيه "ضرورة ،، بيشتل ہے، اور دائمه مطلقه اس ليے كه جہال ضرورہ ہو، دہاں دوام ضرور ہوتا ہے، اور مشروطہ بالمعنی الاول اس واسطے کہ ذات موضوع ، وصف موضوع کے ساتھ متصف ہے، اور اگر وصف موضوع اور ذات موضوع دونوں مغابر ہوں تو پھر دو حال سے خالی نہیں یا تو مادہ ضرورة كاموكايانيس، چنانچداگر ماده ضرورة كامو، اور ضرورة كتقق مونے ميں وصف موضوع كوكوكى وخل نه موتو و بال صرف بيد دنول صادق آئني گےليكن مشروط بالمعني الاول صادق نہيں ہوگا جيسے كل كاتب حيوان بالضرور ہ او دائما ، یہاں ذات کا تب یعنی افرادانسان کے لیے حیوان ضروری طور پر یادوا می طور پرصادق ہے اگر چہوصف کتابت موجود نہ ہو، تو یہاں صرف ضرور بیاور دائمہ مطلقہ صادق ہیں، لیکن مشروطہ صادق نہیں، کیونکہ ہم نے فرض ہی بیہ کیا ہے کہ ضرورہ کے پختق ہونے میں وصف موضوع کوکوئی دخل نہیں ،اب اگرمشر وطہ کوبھی صادق قر اردیا جائے تو پھر مطلب ہیہ ہوگا کہ ذات کا تب یعنی افرادانسان کے لیے حیوانیت ضروری طور پر ثابت ہے جب تک کہ وہ کا تب ہے، اور اگر کا تب نہیں تو حیوان بھی نہیں ، یہ مفہوم درست نہیں ، یہ ایک مادہ افتر اقیہ ہے جہاں ضروریہ اور دائمہ تو صادق ہیں لیکن مشروطه عامه بالمعنى الا ول صادق نهيس اورا گروصف موضوع اور ذات موضوع دونو ں مغاير بهوں اور ماد ہ،ضرور ہ ذاتيبه اور دوام ذاتی کانیہ و بلکہ وہاں ضرور ۃ بشرط الوصف ہوتو صرف مشروط صادق ہوگا ،اور و ہ دونوں صادق نہیں ہوں گے جیے کل کا تب متحرک الاصابع بالضرورہ مادام کا تبااس میں انگلیوں کی حرکت ذات کا تب کے لیے وصف کتابت کی

شرط کے ساتھ ہے، کتابت کے بغیر بین تو ضروری ہے اور نہ دائمی ، بید دوسرا مادہ افتر اقیہ ہے جس میں صرف مشروط عامہ بالمعنی الاول صادق ہے لیکن ضرور بیاور دائمہ صادت نہیں۔

اورمشر وطعامہ بالمعنی الثانی اور ضروریہ مطلقہ کے درمیان اعم اخص مطلق کی نسبت ہے، ضروریہ اخص ہے اور مشر وطه علم ہے، کیونکہ جب ضرورۃ ذات موضوع کے تمام اوقات میں ثابت ہوگ تو دہاں ضرورۃ وصف موضوع کے تمام اوقات میں ثابت ہوگ تا درہ قورہ ورۃ بات ہوتی ہوں ورہ ذاتیہ کا تحقق ضروری نہیں ، کیونکہ وصف کے ہے، لیکن اس کا عکس ضروری نہیں لیعنی جہاں ضرورہ وصف نہ ات موضوع کے تمام اوقات میں ثابت نہیں ہوتا، بلکہ بعض وقت میں ثابت ہوتا ہے، اس لیے کہذات موضوع کے تو اور بھی اوصاف ہوتے ہیں، اس لیے بینکس لازم نہیں۔

اورمشر وطه عامه بالمعنی الثانی اور دائم مطلقه کے درمیان عام خاص من وجه کی نسبت ہے، چنانچہ یہ دونوں ضرورة مطلقه کے ماده میں جمع ہوجاتے ہیں، جیسے کل انسان حیوان بالضرورہ مادام انسانا، اور جس ماده میں حکم صرف دائم ہو، ضروری نہ ہو، اس میں صرف دائم مصادق ہوگا جیسے کل فلک متحرک بالدوام، یہ ایک ماده افتر اقیہ ہوا، اور جس ماده میں حکم وصف موضوع کے تمام اوقات میں ضروری ہواور ذات موضوع کے جمیع اوقات میں دائمی نہ ہوتو صرف مشروط عامه بالمعنی الثانی صادق ہوگا جیسے کل متحسف مظلم بالضرورہ مادام مخسفا، یہ دوسرامادہ افتر اقیہ ہے۔

# (۴) عرفیه عامه کی تعریف

عرفیہ عامہ: اس تضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہو کہ محول کا ثبوت موضوع کے لیے یاسلب دوا می طور پر ہے جب تک کہ ذات موضوع وصف عنوانی کے ساتھ متصف ہو، موجہہ کی مثال: دائما کل کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبا، اور سالبہ کی مثال: لاثی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبا۔

وجہ تسمیہ: اس کوعرفیہ اس کیے کہتے ہیں کہ جب اس کے سالبہ میں کوئی جہت ذکر نہ کی جائے تو اہل عرف اس سے یہ معنی سجھتے ہیں، چنانچہ جب لاشی من النائم بمستیقظ کہا جائے تو اس سے اہل عرف یہی سجھتے ہیں کہ سونے والا بیدار نہیں ہوتا جب تک وہ سوتار ہے، تو یہ معنی چونکہ اہل عرف سے ماخوذ ہیں، اس لیے اس تضیہ کوعرف کی طرف منسوب کر کے عرفیہ کہدیا، کیکن یہاں اعتراض یہ ہوتا ہے کہ اہل عرف جس طرح اس معنی کوسالبہ سے سجھتے ہیں، اس طرح موجبہ سے بھی سمجھ لیتے ہیں جسے کل کا تب متحرک الاصابع سے یہی سمجھتے ہیں کہ کھنے والے کے لیے انگیوں کی حرکت اس وقت ہوتی ہے جب کہ وہ کا تب ہو، اس لیے سالبہ کی خصیص سمجھ نہیں، کیونکہ بعض سوالب ایسے بھی ہیں کہ النہ وام؟

اس کا جواب بیددیا جاسکتا ہے کہ نام رکھنے کے لیے ادنی مناسبت کافی ہوتی ہے، پوری جزئیات کا اس کے

مطابق ہونا کوئی ضروری نہیں ہوتا ،اوراس کوعامہ اس لیے کہتے ہیں کہ بیر فیدخاصہ سے اعم ہے اور عرفیہ خاصہ مقیداور اخص ہے۔

### تسبتيں

عرفیه عامه اور مشروطه کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، عرفیه عامه اعم ہے، اور مشروطه اخص مطلق ہے، کیونکہ جہاں ضرورہ وصفیہ محقق ہوگی وہاں دوام وصفی ضرور مختقق ہوگالہذا جب مشروط عامه صادق ہوگا تو عرفیہ عامہ بھی صادق ہوگا، من غیر عکس کہ جہاں دوام وصفی ہووہاں ضرورہ وصفیہ کا ہونا ضروری نہیں ہے۔

عرفیه عامه اور ضرورید و دائمه کے درمیان بھی عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، ید دونوں اخص ہیں اور عرفیہ عامه اعم ہے، کیونکہ جب ضرورہ یا دوام ذات موضوع کے تمام اوقات میں بھی عامه اعم ہے، کیونکہ جب ضرور میا دوام ذات موضوع کے تمام اوقات میں بھی دوام صادق ہوگا، لیذا جب ضروریہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ صادق ہوگئے تو عرفیہ عامہ بھی صادق ہوگا، لیکن اس کا عکس ضروری نہیں کہ جہاں عرفیہ عامہ صادق ہوتو ضرور بیاور دائمہ بھی صادق ہوں۔

# (۵) مطلقه عامه کی تعریف

مطلقہ عامہ: اس قضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہو کہ محمول کا ثبوت موضوع کے لیے یا سلب بالفعل ہوای فی ای وقت من الا زمنة الثکثة موجبہ کی مثال: بالا طلاق العام کل انسان متنفس اور سالبہ کی مثال: بالا طلاق العام لاثی من الانسان بمتنفس

وجبتسمید: اس کومطلقه اس واسط کہتے ہیں کہ جب قضید دوام، لا دوام یا ضرورہ یا لاضرورہ کی قیود سے خالی ہوتو اس سے نبیت کی فعلیت مفہوم ہوتی ہے، اور چونکہ بیم عنی قضیہ مطلقہ کامفہوم ہے، اس لیے اس کا نام مطلقہ رکھ دیا گیا، اور عامداس لیے کہتے ہیں کہ یہ وجود بیلا دائمہ اور وجود بیلا ضروریہ سے اعم ہے، اور بیمقید اور اخص ہیں۔

### تسبتيل

مطلقہ عامہ اور گذشتہ چاروں قضایا ضرور بیہ مطلقہ ، دائمہ مطلقہ ، مشر وطہ عامہ اور عرفیہ عامہ کے درمیان عموم و خصوص مطلق کی نسبت ہے ، بیہ چاروں اخص ہیں ، اور مطلقہ عامہ اعم ہے ، کیونکہ جب ضرور ہیا دوام ذات یا وصف کے لحاظ سے صادق ہوگی تو وہاں نسبت کی فعلیت بھی ہوگی لہذا ان قضایا اربعہ میں سے جوقضیہ بھی صادق ہوگا تو مطلقہ عامہ بھی ضرورصا دق ہوگا ،کیکن اس کاعکس نہیں کیونکہ نسبت کی فعلیت سے اس کا ضروری یا دائمی ہونا لازم نہیں ہے۔

# (۲) مکنه عامه کی تعریف

ممکنه عامد : وه قضیه موجهد بسیطه به جس مین هم کی جانب خالف سے ضروره مطلقه کے سلب کا هم بوء بعنی موجه میں اس بات کا هم بود بعنی موجه میں بات کا هم بود بعنی اس بات کا هم بود بعنی اس بات کا هم بود بعض اس بات کا هم بود بعض اس بات کا هم بود که بعنی اس بات کا هم بود که بعنی به بوگا نفست کی ایجاب ، جوسلب کی جانب خالف ہے ، وه ضروری نہیں ، اس کا حار بودا ممکن ہے ، اور ممکنه عامد سالبه بی بوگا کہ حار کی جانب خالف یعنی حار کا مطلب بیا ہوگا کہ عدم برودت کی جانب خالف یعنی حار کا مختله بودی نہیں متصف ہونے کی صلاحیت اور استعداد ہے۔ بھی مسلم میں متصف بونے کی صلاحیت اور استعداد ہے۔

وجدتشمیہ: اس کومکنداس لیے کہتے ہیں کہ بدامکان کے معنی پر مشمل ہے، اور عامداس لیے کہتے ہیں کہ بد مکندخاصہ سے اعم ہے، جس کی تفصیل آ گے آرہی ہے۔

### نسبتيں

مکنه عامه موجباور مطلقه موجباک درمیان عموم خصوص مطلق کی نبست ہے، مطلقه عامه موجباخص ہے، اور مکنه عامه موجبا خص ہے، اور مکنه عامه موجبا مطلقه عامه موجبا معلقه عامه موجبا محمول کی نبست موضوع کے لیے بالفعل ثابت ہوگی تو اس کا کم درجہ یہ ہے کہ اس کا سلب ضروری نہ ہو، تو سلب کا ضروری نہ ہونا لیخی سلب ضرور ق السلب بھی مکنه عامه موجبہ ہے کہ اندا جب مطلقه عامه موجبہ صادق ہوگا تو مکنه عامه موجبہ بھی صادق ہوگا، لیکن اس کا عکس ضروری نہیں کہ جہاں مکنه عامه موجبہ بھی صادق ہو، اس لیے کہ ایسا ہوسکتا ہے کہ وہ مکن تو ہو، لیکن اس کا وقوع بالکل نہ ہو۔

ای طرح مکنه عامه سالبه اور معلقه عامه سالبه کے درمیان بھی عموم وخصوص مطلق کی نبعت ہے مطلقه عامه سالبه اخص ہے، اور مکنه عامه سالبه اعم ہے، کیونکہ جب مطلقه عامه سالبه بیں محمول موضوع ہے بالفعل سلب ہے تو ایجا ب ضروری نہ ہوا، اور ایجا ب کا ضروری نہ ہونا یعنی سلب ضرورة الایجاب ہی ممکنه عامه سالبه ہے لہذا جب مطلقه عامه سالبه صادق ہوگا، کین اس کا عکس ضروری نہیں کہ جہاں ممکنه عامه سالبه صادق ہو مہاں مکنہ عامه سالبہ بھی صادق ہو، کیونکہ ایسا ہوسکتا ہے کہ امکان تو ہولیکن وہ واقع نہ ہواس لیے پھر مطلقه عامه کا صدق نہیں ہوسکتا۔

اورمکنه عامه باقی پانچ قضایا نمکوره سے اعم ب،اوربیسب اخص ہیں، کیونکه مطلقه عامه ان سب سے عام ب،اورمکنه عامه مطلقه عامه سے اعم ب،اور میقاعدہ ہے کہ اعم اعم ہوتا ہے، تو جب مکنه عامه مطلقه عامه سے اعم ہے،اور مطلقه عامه ان پانچ قضایا سے اعم ہے،لہذا مکنه عامه باقی قضایا سے بھی اعم ہوالان الاعم من الاعم اعم۔

### قضايا موجهه بسيط كانقشه مثالول كيساته

| مثاليس                                               | موجبه و سالبه | قضايا       | نمبرثنار |
|------------------------------------------------------|---------------|-------------|----------|
|                                                      |               | موجهه       |          |
| كل انسان حيوان بالضرورة                              | موجبه         | ضروريه      | 1        |
| لا شئ من الانسان بحجر بالضرورة                       | سالبه         | مطلقه       |          |
| كل انسان حيوان بالدوام                               | موجبه         | دائمه مطلقه | ۲        |
| لاشئ من الانسان بحجر بالدوام                         | سالبه         |             |          |
| كل كاتب متحرك الاصابع بالضرورة ما دام كاتباً         | موجبه         | مشروطه      | ۳        |
| لا شئ من الكاتب بساكن الاصابع بالضرورة ما دام كاتباً | سالبه         | عامه        |          |
| دائما كل كاتب مِتحركُ الاصابع بالضرورة ما دام كاتباً | موجبه         | عرفيه عامه  | ٣        |
| دائما لا شئ من الكاتب بساكن الاصابع ما دام كاتبا     | سالبه         |             |          |
| كل انسان متنفس بالاطلاق العام                        | موجبه         | مطلقه عامه  | ۵        |
| لاشئ من الانسان بمتنفس بالاطلاق العام                | سالبه         |             |          |
| كل نار حارةً بالامكان العام                          | موجبه         | ممكنه عامه  | Y        |
| لاشي من الحار ببارد بالامكان العام                   | سالبه         |             |          |

قال: واما المركبات فسبع الاولى المشروطة الخاصة وهى المشروطة العامة مع قيد اللادوام بسحسب النذات وهي ان كانت موجبة كقولنا بالضرورة كُلُّ كاتب مسحركُ الاصابع مادام كاتباً لا دائمًا فتركيبُها من موجبة مشروطة عامة وسالبة مطلقة عامة وان كانت سالبة كقولنا بالضرورة لا شى من الكاتب بساكن الاصابع مادام كاتباً لا دائمًا فتركيبُها من سالبة مشروطة عامة وموجبة مطلقة عامة

ترجمہ: اور مرکبات سات بیں، پہلا قضیہ شروطہ خاصبہ ہے، اور وہ لا دوام بحسب الذات کی قید کے ساتھ مشروطہ عامہ ہوتا ہے، وہ اگر موجبہ ہوجیے بالضرور ق کل کا تب متحرک الاصابع بادام کا تبالا دائما، تو اس کی ترکیب موجبہ مشروطہ عامہ اور سالبہ مطلقہ عامہ سے ہوتی ہے، اور اگر سالبہ ہوجیہے بالضرور ق لاثی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبالا دائما، تو اس کی ترکیب سالبہ مشروطہ عامہ اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوتی ہے۔

اقول: من المركبات: المشروطة الخاصة وهي المشروطة العامة مع قبداللادوام

بحسب الذاتِ وانها قُيَّدَ اللادوامُ بحسب الذاتِ لأنَّ المشروطة العامة هي الضرورية ببحسب الوصف والضرورية بحسب الوصف دوام بحسب والدوام بحسب الوصفِ يمتنعُ ان يُقَيَّدَ باللادوامِ بِحُسبِ الوصفِ فان قُيَّدَ تقييداً صحيحاً فلابد من ان يُقَيَّدَ باللادوام بحسبِ الذاتِ حتى يكونَ النسبةُ فيها ضروريةً ودائمةً في جسيع اوقاتِ وصفِ الموضوعِ لادائمةً فِي بعضِ اوقاتِ ذاتِ الموضوع وهي أعُنِسي المنشروطة الخاصة إن كانت موجبة كقولنا بالضرورة كُلُّ كاتبِ متحركُ الاصابع ما دام كاتباً لا دائما فتركيبُها من موجبةٍ مشروطةٍ عامةٍ وسالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ اما المتسروطة العامة الموجبة فهي الجزء الاولُ من القضية واما السالبة المطلقة العامةُ اى قولنا لا شئّ من الكاتبِ بمتحركِ الاصابع بالفعلِ فهو مفهومُ اللاذوام لأنَّ ايجابَ المحمولِ للموضوع اذا لم يكنُ دائماً كان معناه أنَّ الايجابَ ليس متحققاً في جميع الاوقاتِ واذالم يتحقِّقِ الايجابُ في جميع الاوقاتِ يتحققُ السلبُ فِي الجملةِ وهو معنى السالبةِ المطلقةِ العامةِ وان كانت سالبةُ كقولنا بالضرورة لا شئ من الكاتب بساكن الاصابع مادام كاتباً لا دائمًا فتركيبها من مشروطة عامة سالبة وهي الجزء الاول وموجبة مطلقة عامة أى قولنا كلُّ كاتب ساكنُ الاصابع بالفعلِ وهو مفهومُ اللادوامِ لان السَّلبَ اذالِم يكنُ دائماً لم يكنُ متحققاً في جميع الاوقاتِ وإذالم يتحقِّقِ السلبُ في جميع الاوقاتِ يتحقَّقُ الايبجابُ في الجملةِ وهو الايجابُ المطلقُ العامُ فان قُلُتَ حقيقةُ القضيةِ المركبةِ ملتئمة من الايمجابِ والسلبِ فكيف تكونُ موجبة اوسالبة فنقولُ الاعتبارُ في ايبجاب القضية المركبة وسلبها بايجاب الجزء الاول وسلبه اصطلائجافان كان الجزءُ الاولُ موجبًا كانت القضيةُ موجبةً وان كان سالبا فسالبةً والجزءُ الثاني مُوَافقٌ له في الكُمِّ ومخالفٌ له في الكَيُفِ والنسبةُ بينها وبين القضايا البسيطةِ إمَّا بينها وبين الدائسمتين فسمبائنة كلية لانها مُقَيَّدَةٌ باللادوام بحسبِ الذاتِ وهو مبائنٌ للدوام بحسب الذات و ذلك ظاهر وللضرورة بحسب الذاتِ لأنَّ الصرورة بحسب الذاتِ اخصُّ من الدوام بحسب الذاتِ ونقيضُ الاعمُّ مبائنٌ لعين الأخصُّ مبائنةً كليةً وهي اخصُّ من المشروطةِ العامةِ مطلقًا لانها المشروطةُ العامةُ مقيدةٌ باللادوام والمقيلة اخصُّ من المطلقِ وكذامن القضايا الثلثِ الباقيةِ لانها اعمُّ من المشروطةِ العامةِ.

اقول: مرکبات میں ہے مشروطہ خاصہ ہے، اور وہ لا دوام بحسب الذات کی قید کے ساتھ مشروطہ عامہ

ہے، اور لا دوام کو بحسب الذات کے ساتھ ال لیے مقید کیا ہے کہ شروطہ عامہ ضرورہ بحسب الوصف کا نام ہے، اور ضرورہ بحسب الوصف دوام بحسب الوصف دوام بحسب الوصف کے ساتھ مقید کرنا موری ہوگا، یہاں تک کہ اس بیل اگر صحح طور پر مقید کرنا ہوتو لا دوام کو '' بحسب الذات ، ، کے ساتھ مقید کرنا ضروری ہوگا، یہاں تک کہ اس بیل نسبت وصف موضوع کے تمام اوقات بیل ضروری اور دائی ہوگی نہ کہ ذات موضوع کے بعض اوقات بیل دائی ، اور مشروطہ خاصہ اگر موجبہ وجیسے بالضرورہ کل اتب متحرک الاصالح بادام کا تبالا دائما تو اس کی ترکیب موجبہ مشروطہ خامہ اور سالبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی ، اور مشروطہ عامہ موجبہ تفسید کا جزءاول ہوگا ، اور سالبہ مطلقہ عامہ یعنی لاثی من الکا تب بمتحرک الاصالح بالفعل ، لا دوام کا مفہوم ہے ، اس لیے کہ جب موضوع کے لیے محول کا ایجاب دائی نہ ہوتو اس کا مطلب بی ہے کہ ایجاب تمام اوقات بیل محقق نہ ہواتو کا مطلب بی ہے کہ ایجاب تمام اوقات بیل محقق نہ ہواتو سال کو الدوام کا مفہوم ہے ، اس لیے کہ جب مشروطہ عام سالبہ ہوجیسے بالفرورہ لاثی من الکا تب ساکن الاصالح بالفعل سے ہوگی ، اور بی الفرورہ لاثی من الکا تب ساکن الاصالح بالفعل سے ہوگی ، اور بی لا دوام کا مفہوم ہے ، اس لیے موجبہ مطلقہ عامہ یعنی کل کا تب ساکن الاصالح بالفعل سے ہوگی ، اور بی لا دوام کا مفہوم ہے ، اس لیے موجبہ مطلقہ عامہ یعنی کل کا تب ساکن الاصالح بالفعل سے ہوگی ، اور بی لا دوام کا مفہوم ہے ، اس لیے موجبہ مطلقہ عامہ یعنی کل کا تب ساکن الاصالح بالفعل سے ہوگی ، اور جب تمام اوقات بیل سلب حقیق نہ ہواتو تمام اوقات بیل مطلق عام ہے۔

اگرآپ کہیں کرفضیہ مرکبہ کی حقیقت ایجاب وسلب سے مرکب ہوتی ہے، تو وہ موجبہ یا سالبہ کیے ہوگا؟
ہم کہیں کے کہ قضیہ مرکبہ کے موجبہ یا سالبہ ہونے میں جزءاول کے ایجاب وسلب کا اصطلاحا اعتبار
ہے، لہذا اگر جزءاول موجبہ ہوتو قضیہ موجبہ ہوگا، اور اگر وہ سالبہ ہوتو قضیہ سالبہ ہوگا اور پہلا جزء
دوسرے کی کمیت میں موافق ہوگا اور کیفیت میں اس کے خالف ہوگا، اور مشر وطہ خاصہ اور وقضا یا بسیطہ کے
درمیان نبست تو مشر وطہ خاصہ اور دائمتین میں مباینت کلیہ ہے، کیونکہ مشر وطہ خاصہ لا دوام ذاتی کے
ساتھ مقید ہوتا ہے، اور وہ دوام ذاتی کے مباین ہے جو بالکل ظاہر ہے، اور ضرورت بحسب الذات کے
مباین ہے کیونکہ ضرورہ ذاتیہ دوام ذاتی سے اخص مطلق ہے، کیونکہ مشر وطہ عامہ لا دوام کے ساتھ مقید ہوتا
گلی، اور مشر وطہ خاصہ مشر وطہ عامہ سے اخص مطلق ہے، کیونکہ مشر وطہ عامہ لا دوام کے ساتھ مقید ہوتا
ہے، اور مقید مطلق ہے اخص ہوتا ہے، ای طرح باتی تین قضایا سے بھی اخص ہے، اس لیے کہ وہ تیوں
مشر وطہ عام سے اعمہ ہیں۔

# مرکبات.....(۱)مشروطه خاصه

مُندشته صفحات میں قضایا بسیط کا ذکر کیا تھا، اب یہاں سے مرکبات کا ذکر کر رہے ہیں، یہ مرکبات

پھرمشر وطہ خاصہ کی دوصور تیں ہیں موجبہ ہوگا یا سالبہ، اگرمشر وطہ خاصہ موجبہ ہوتو اس کی ترکیب موجبہ مشر وطہ عامہ اور سالبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی ،موجبہ مشر وطہ عامہ اس تضیہ کا پہلا جزء ہوگا ،اور سالبہ مطلقہ عامہ تضیہ کا دوسرا جزء ہوگا ، ویسے بالضرور وکل کا تب متحرک الاصابع بادام کا تبالا دائما اس 'لا دائما ، ،کی قید سے سالبہ مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہونے ،ای لاثی من الکا تب بمتحرک الاصابع بالفعل ،اس قید سے مشر وطہ خاصہ موجبہ میں سالبہ مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ محمول کا ایجاب جب موضوع کے لیے دائمی نہ ہوتو اس کا معنی یہ ہے کہ محمول کا ثبوت موضوع کے تمام اوقات میں محقق نہیں تو سلب فی الجملہ یعنی موضوع کے تمام اوقات میں محقق نہیں تو سلب فی الجملہ یعنی کسی نہ کسی وقت سلب محقق ہوگا ،خواہ یہ سلب بعض اوقات میں ہو یا کل اوقات میں ، یہی مطلقہ عامہ سالبہ کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

اس لیے یہ کہا کہ مشر وطہ خاصہ 'موجبہ ، میں لا دائما سے مطلقہ عامہ سالبہ کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

اوراگرمشروطه خاصه سالبه موتواس کی ترکیب سالبه مشروطه عامه اور موجبه مطلقه عامه سے موگی ، سالبه مشروطه عامه اس کا پہلا جزء موگا ، اور موجبه مطلقه عامه دوسرا جزء موگا جیسے بالضروره لاثی من الکا تب بساکن ااصالع مادام کا تبالا دائما ای کل کا تب ساکن الا صالع بالفعل ، مشروطه خاصه سالبه مین 'لا دائما ، سے موجبه مطلقه عامه کی طرف اشاره موتا ہے ، کیونکه سالبه مشروطه عامه کے ساتھ جب 'لا دائما ، ، کہا تو معنی بیہ واکه پہلے قضیه میں جوسلب ہے وہ دائی نہیں ، جب وہ سلب محقق نہیں ، تو اس سے معلوم ہواکہ ذات موضوع کے تمام اوقات میں سلب محقق نہیں ، اور جب موضوع کے تمام اوقات میں سلب محقق نہیں ، اور جب موضوع کے تمام اوقات میں سلب محقق نہیں ، اور جب موضوع کے تمام اوقات میں سلب محقق نہیں ، اور جب موضوع مفہوم ہے ، اس لیے بیکما کہ مشروطہ خاصه سالبہ میں 'لا دائما ، ، سے موجبہ مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

# مركبه مين ايجاب وسلب كااعتباركس طرح موگا

معترض کہتا ہے کہ تضیہ مرکبہ جب ایجاب وسلب دونوں پر شمتل ہوتا ہے، تواس کو موجبہ یا سالبہ شار کرنے کا اعتبار کیے ہوگا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ تضیہ مرکبہ کے موجبہ یا سالبہ ہونے میں پہلے جزء کا اعتبار ہے، اگر پہلا جزء موجبہ ہوتو قضیہ مرکبہ موجبہ ہوتو قضیہ مرکبہ سالبہ شار ہوگا، اس اصول کی روشن میں مرکبہ کی سابقہ چند مثالوں میں ایجاب یا سلب کا حکم لگایا گیا ہے، اور مشروطہ خاصہ کا دوسرا جزء ''کمیت، کے لحاظ سے پہلے جزء کے موافق ہوگا بھنی پہلا جزء اگر کلی ہے تو دوسرا بھی کا ہوگا، جزئی ہوگا، اور کیفیت کے لحاظ سے دوسرا جزء پہلے جزء کے مخالف ہوگا، یعنی ایجاب وسلب میں دونوں مختلف ہوں گے۔

### نسبتيں

مشروطہ خاصہ اور دائمہ مطلقہ کے درمیان تباین کی نسبت ہے، اس لیے کہ دائمہ میں دوام ذاتی ہوتا ہے، اور مشروطہ خاصہ میں لا دوام ذاتی ہوتا ہے، اور دوام ذاتی اور لا دوام ذاتی کے درمیان تباین بالکل ظاہر ہے۔

اورمشروط خاصہ اور ضروریہ مطلقہ کے درمیان بھی تباین کی نسبت ہے، وہ اس طرح کہ ضرورہ ذاتیہ دوام ذاتی سے اخص ہے، بعنی دائمہ مطلقہ ضروریہ مطلقہ سے اعم ہے، اور ضروریہ اخص ہے، اور قاعدہ ہے کہ اعم کی نقیض عین اخص کے مباین ہوتی ہے، جیسے لاحیوان انسان کے مباین ہے، اور ابھی گذرا کہ شروطہ خاصہ، اعم بعنی دائمہ مطلقہ کے ''مباین، ہے، تو جونچیز اعم کے مباین ہووہ اخص کے بھی مباین ہوتی ہے، لہذا مشروطہ خاصہ جس طرح دائمہ مطلقہ جو کہ اعم ہے، کے مباین ہے، اسی طرح وہ ضروریہ مطلقہ جو کہ دائمہ سے اخص ہے، کے بھی مباین ہوگا۔

مشروط خاصه اورمشروط خاصه اورمشر وط خاصه وجي مؤصوص مطلق کي نسبت ہے، مشر وط خاصه اخص مطلق ہے، اور مشروط خاصه او من کی قید کے ساتھ مقید ہوتا ہے، اور مشروط خاصه مطلق ہے اس میں کوئی اس قیم کی قید ہیں ہے، اور مقید چونکہ مطلق ہے اس میں کوئی اس قیم کی قید نہیں ہے، اور مقید چونکہ مطلق سے اخص ہوتا ہے، مشروط خاصه اور بقیہ تین قضایا موجهه بسیط عرضیہ عامه، اس لیے مشروط خاصه ہے درمیان بھی عموم وخصوص مطلق ہے۔ مشروط خاصه اور بقیہ تین قضایا موجهه بسیط عرضیہ عامه مطلق ہے، اور میر تینوں مشروط خاصه اور مشروط خاصه اور مشروط خاصه مشروط خاصه مشروط خاصه اور مشروط خاصه ان سے اخص ہے۔ اور مشروط خاصه مشروط خاصه مشروط خاصه مشروط خاصه مشروط خاصه ان تین قضایا سے بھی اخص مطلق ہوا اور رہے تین قضایا ہے بھی اخص مطلق ہوا اور رہے تین قضایا ہے بھی اخص مطلق ہوا اور رہے تین قضایا اعم مطلق ہوئے۔

قال: الشَّانيةُ العرفيةُ الخاصةُ وهي العرفيةُ العامةُ مع قَيْدِ اللادوامِ بِحسبِ الذاتِ وهي ان كانت موجبة عرفيةِ عامةٍ وسالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وان كانت

سالبةً فتركيبُها من سالبةِ عرفيةِ عامةٍ وموجبةِ مطلقةِ عامةٍ ومثالُها ايجابًا وسلبًا مَاموً. دوسرًا تضير فيه فاصه عب جوبعيد عرفيه عامه عبد لا دوام ذاتى كى قيد كساته، وها گرموجبه بوتواس كى تركيب موجبه عرفيه عامه احد عبه اورا گرسالبه بوتواس كى تركيب سالبه عرفيه عامه اور موجبه مطلقه عامه سے عبد دراس كى ايجانى وسلبى مثال و بى بے جوگذر يكى ـ

اقول: العرفية الخاصة هي العرفية العامة مع قيدِ اللادوامِ بحسبِ الذاتِ وهي إن كانت موجبة كما مَرَّ من قولِنا كُلُّ كاتبِ متحركُ الاصابعِ مَادامَ كاتباً لادائمًا فتركيبُها من موجبةٍ عرفيةٍ عامةٍ وهي الجزءُ الاولُ وسالبة مطلقةٍ عامةٍ وهي مفهومُ اللادوامِ وان كانت سالبةً كما تقدَّمَ من قولنا لاشي من الكاتبِ بساكنِ الاصابع مادامَ كاتباً لا دائمًا فتركيبُها من سالبة عرفيةٍ عامةٍ وهي الجزءُ الأولُ وموجبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وهي مفهومُ اللادوام وهي اعممُ من المشروطةِ الخاصة لأنّة متى صدقتِ عامةٍ وهي مفهومُ اللادوام وهي اعممُ من المشروطةِ الخاصة لأنّة متى صدقتِ الضرورِدةُ بحسبِ الوصفِ لا دائمًا صدق الدوامُ بحسبِ الوصفِ لا دائمًا من غيرِ على ما سَلَفَ واعمُ من المشروطةِ العامةِ بدونها في مادةِ عكس ومبائنة للدائمتينِ على ما سَلَفَ واعمُ من المشروطةِ العامةِ بدونها في مادةِ المضرورةِ الذاتيةِ وصدقِها بدونِ المشروطةِ العامةِ إذا كان الدوامُ بحسبِ الوصفِ الضرورةِ الذاتيةِ وصدقِها بدونِ المشروطةِ العامةِ إذا كان الدوامُ بحسبِ الوصفِ من غير ضرورةٍ واخصُّ من العرفيةِ العامةِ واعلمُ أنَّ وصفَ الموضوعِ في المشروطةِ العامةِ والمؤلِق الذاتِ الموضوعِ في المشروطةِ العامةِ والعرفيةِ العامةِ الخاصةِ على الموضوعِ في المشروطةِ العامةِ الدائم بحسبِ الوصفِ على المسروطةِ العامةِ الخاصةِ الموضوعِ في المشروطةِ العامةِ العرفيةِ العامةِ الخاصةِ الموضوعِ في المشروطةِ العرفيةِ العامةِ العرفيةِ العامةِ الخاصةِ الموضوعِ فانه لو كان دائمًا بحسب الذاتِ الموضوعِ فانه لو كان دائمًا بحسب الذاتِ الموضوع كان وصفُ المحمولِ دائمًا بحسب الذاتِ هذا خُلَفُ

اقول: عرفیہ خاصہ وہ عرفیہ عامہ ہے لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ، وہ اگر موجبہ ہوجیسا کہ ہمارا قول (مشروطہ خاصہ میں) گذر چکا: کل کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبالا دائما تو اس کی ترکیب موجبہ عرفیہ عامہ ہے ہے، اور وہ بی پہلا جزء ہے، اور سالبہ مطلقہ عامہ ہے ہے اور یہی لا دوام کا مفہوم ہے، اور اگر فیہ خاصہ ) سالبہ ہوجیسے ہمارا قول لائی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبالا دائما گذر چکا تو اس کی ترکیب سالبہ عرفیہ عامہ ہے ہے، اور وہ بی پہلا جزء ہے اور موجبہ مطلقہ عامہ ہے ہے اور یہی لا دوام کا مفہوم ہے۔ اور عرفیہ عامہ میں سادق ہوگی تو دوام مفہوم ہے۔ اور عرفیہ عامہ میں صادق ہوگی تو دوام وہنی ہمی صادق ہوگی، ای کے عمل کے بغیر، اور دائمتین کے مباین ہے جیسا کہ از گیا، اور مشروط عامہ ہے من وجداعم ہے کیونکہ بیدونوں مشروطہ خاصہ کے مادہ میں صادق ہوتے ہیں، اور مشروطہ عامہ ضرورہ ہے۔

ذاتیہ کے مادہ میں عرفیہ خاصہ کے بغیر صادق ہے، اور عرفیہ خاصہ مشروطہ عامہ کے بغیر صادق ہے جبکہ دوام بحسب الوصف ضرورہ کے بغیر ہو، اور (عرفیہ خاصہ) عرفیہ عامہ ہے اخص ہے کیونکہ مقید مطلق دوام بحسب الوصف ضرورہ کے بغیر ہو، اور (عرفیہ خاصہ) سے اخص ہوتا ہے، اور ای طرح باتی دو (مطلقہ ومکنہ) ہے (اخص ہے) کیونکہ یہ دونوں عرفیہ عامہ سے اعم ہیں، اور جان لیجئے کہ مشروطہ خاصہ اور عرفیہ خاصہ میں وصف موضوع کا ذات موضوع کے لیے دوصف مفارق ہوتا ضروری ہے، کیونکہ اگر وہ وصف ذات موضوع کے لیے دائی ہوگا وصف موضوع کے دوام کی وجہ سے دائی ہوتا ہے تو محمول کا وصف ذات موضوع کے لیے دائی ہوگا حالا نکہ وہ بحسب الذات دائی نہیں تھا، اور بیرخلاف مفروض ہے۔

### (۲) عرفیه خاصه

عرفیہ خاصہ: یہ بعینہ عرفیہ عامہ ہوتا ہے لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ پھراس کی دوصور تیں ہیں، موجبہ ہوگا یا سالبہ، اگر عرفیہ خاصہ موجبہ ہوتو اس کی ترکیب موجبہ عرفیہ عامہ اور سالبہ مطلقہ عامہ ہے، اور سالبہ مطلقہ عامہ دوسرا جزء ہوتا ہے، جس کی طرف لا دوام ذاتی سے اشارہ ہوتا ہے، عرفیہ خاصہ موجبہ کی مثال: کل کا تب متحرک الا صابع مادام کا تبالا دائما، ای لاثی من الکا تب بمتحرک الا صابع بالفعل، اور اگر فیہ عامہ اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی، سالبہ پہلا جزء ہوگا اور موجبہ مطلقہ عامہ دوسرا جزء ہوگا جس کی طرف لا دوام ذاتی سے اشارہ ہوتا ہے جیسے لاثی من الکا تب بساکن الا صابع مادام کا تبالا دائما ای کل کا تب ساکن الا صابع بالفعل، عرفیہ خاصہ موجبہ میں" لا دائما،، سے سالبہ مطلقہ عامہ کی طرف اور عرفیہ خاصہ سالبہ میں اس سے موجبہ مطلقہ عامہ کی طرف جو اشارہ ہوتا ہے اس کی تفصیل مشر وطہ خاصہ کی بحث میں گذر چکی خاصہ سالبہ میں اس سے موجبہ مطلقہ عامہ کی طرف جو اشارہ ہوتا ہے اس کی تفصیل مشر وطہ خاصہ کی بحث میں گذر چکی ہے۔

### نسبتيل

عرفیہ خاصہ اور مشروطہ خاصہ کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، عرفیہ خاصہ اعم ہے اور مشروطہ خاصہ اختی جہال دوام خاصہ اخص ہے، کیونکہ جب ضرورہ وصفیہ لا دائما صادق ہوگی تو دوام وصفی بھی صادق ہوگا ، من غیر عکس لیعنی جہال دوام وصفی لا دائما ہووہاں ضرورہ وصفیہ کا صدق ضروری نہیں۔

اورعر فیہ خاصہ دائمتین لیعنی دائمہ مطلقہ اور ضرور بیہ مطلقہ کے درمیان تباین ہے جس کی تفصیل مشروطہ خاصہ کے بیان میں گذر چکی ہے۔

عر فیہ خاصہ اورمشر وطہ عامہ کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، کیونکہ بید دونوں مشر وطہ خاصہ کے مادہ میں صادق ہوتے ہیں، جیسے کل کا تب متحرک الا صالح بالضرورہ مادام کا تبالا دائما ،اورا گر مادہ ہوصر ف ضرورہ ذا تبیه کا تو و هال مشر وطه عامه تو صادق هو گابکین عرفیه خاصه صادق نه هو گا، جیسے کل انسان حیوان بالضروره ،ادراگر ماده هوصرف دوام وصفی کا جوضروره سے خالی هوتو و هال صرف عرفیه خاصه صادق هو گا،مشر وطه عامه صادق نه هو گا۔

عرفیه خاصه اورعرفیه عامه کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نبست ہے، عرفیه خاصه اخص ہے اورعرفیه عامه اعم ہے، کیونکه عرفیہ خاصه لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ مقید ہوتا ہے، جبکہ عرفیہ عامہ میں قیدنہیں ہوتی، اور مقید چونکه مطلق سے اخص ہوتا ہے اس لیے عرفیہ خاصہ عرفیہ عامہ سے اخص مطلق ہے۔

اسی طرح عرفیہ خاصہ اور مطلقہ عامہ و ممکنہ عامہ کے درمیان بھی عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، عرفیہ خاصہ ان دونوں سے اخص مطلق ہے، اور بید دونوں اعم ہیں، اور ابھی گذرا کہ عرفیہ خاصہ عرفیہ عامہ سے اخص ہوتا ہے لہذا عرفیہ خاصہ ان دونوں سے بھی اخص مطلق ہے۔

#### فائده

مشروط خاصہ اور عرفیہ خاصہ میں ذات موضوع کے لیے وصف موضوع کا وصف مفارق ہونا ضروری ہے،
یعنی وصف موضوع ایبا وصف ہو، جو ذات موضوع سے جدا بھی ہو جاتا ہو، اس لیے کہ اگر وصف موضوع وصف مفارق نہ ہو بلکہ وصف لازم ہوتو وصف محمول ذات موضوع کے لیے دائی ہوجائے گا، کیونکہ وصف محمول کا دوام ذات موضوع کے لیے دائی ہوجائے گا، کیونکہ وصف موجود ہوتو اگر وصف موضوع کے لیے اس وقت تک ہوتا ہے جب تک کہ ذات موضوع کے لیے وصف موضوع موجود ہوتو اگر وصف موضوع ذات موضوع نابت ہوگا، حالانکہ بحسب الذات وہ موضوع ذات موضوع کے لیے دائی ثابت ہوگا، حالانکہ بحسب الذات وہ دائی نہیں ہوتو پھر' لا دوام ،، کی قید لگانے سے اجتماع دائی نہیں ہوتا ہو باطل اور خلاف مفروض ہے۔

قال: الشالثة الوجودية اللاضرورية وهى المطلقة العامة مع قيدِ اللاضرورةِ بحسبِ المذاتِ وهى ان كانت موجبة كقولنا كُلُّ انسانِ ضاحكٌ بالفعلِ لا بِالضرورةِ فتركيبُها من موجبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وسالبةِ ممكنةٍ عامةٍ وإن كانت سالبة كقولنا لا شئ من الانسانِ بضاحكِ بالفعلِ لا بالضرورةِ فتركيبُها من سالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وموجبةٍ ممكنةٍ عامةٍ.

تیسرا قضیہ وجود بیدلاضرہ رہیہ ہے اور وہ مطلقہ عامہ ہے لاضرورہ بحسب الذات کی قید کے ساتھ، اور وہ اگر موجبہ ہو جیسے کل انسان ضاحک بالفعل لا بالضرورہ، تو اس کی ترکیب موجبہ مطلقہ عامہ اور سالبہ ممکنہ عامہ سے ہوگی، اور اگر سالبہ ہو جیسے لاثی من الانسان بضاحک بالفعل لا بالضرورہ تو اس کی ترکیب سالبہ مطلقہ عامہ اور موجبہ ممکنہ عامہ سے ہوگی۔

اقولُ: الوجودِيةُ اللاضروريةُ هي المطلقةُ العامةُ مع قيدِ اللاضرورةِ بحسب

الذَّاتِ وانما قُيِّدَ اللاضرورةُ بحسب الذاتِ وان امكنَ تقِيبُ المطلقةِ العامةِ باللاضوورة بحسب الوصف لانهم لم يَعْتَبروا هذَاالتركيبَ ولم يتعرَّفوااحكامَه فهي انكانتْ موجبةً كقولنا كلُّ انسان ضاحكٌ بالفعل لا بالضرورةِ فتركيبُها من موجبةٍ مطلقة عامة و سالبة ممكنة عامة اما الموجبة المطلقة العامة فهي الجزء الاول واما السالبةُ الـممكنةُ العامةُ أي قو لُنا لا شئي من الانسان بضاحكِ بالامكان العام فهي معنى اللاضرورية لأنَّ الايجابَ إذالم يكنْ ضرورياً كان هناكَ سلبُ ضرورةِ الايـجـابِ وسلبُ ضرورةِ الايجابِ مُمكِنٌ عامٌ سالبٌ وَانْكانتْ سالبةٌ كقولنا لا شيَّ من الانسان بنضاحك بالفعل لابالضرورة فتركيبُها من سالبة مطلقة عامة وهي البجيزءُ الاولُ وموجبةِ ممكنةِ عامةٍ وهي معنيَ اللاضرورةِ فان السلبَواذا لمْ يَكُنْ ضرورياً كان هناك سلبُ ضرورةِ السلبِ وهو الممكنُ العامُ الموجبُ وهِي اَعمُّ مطلقًا من الخاصَتَيْن لانه متى صدقتِ الضرورةُ اوالدوامُ بحَسُب الوصفِ لا دائمًا صدق فِعُلِيَّةُ النِّسبةِ لا بالضرور ق من غيرِ عكس ومبائنة للضروريةِ لتقييدِها باللاضرورـةِ واعمُّ من الدائمةِ من وجهٍ لتصاد قِهما في مادةِ الدوامِ الخالِي عن النضرورية وصِدْق الدائمة بدونها في مادة الضرورة وبالعكس في مادة اللادوام وكذا من المشروطةِ العامةِ والعرفيةِ العامةِ لتصادقِهما في مادةِ المشروطةِ الخاصةِ وصدقِهما بمدونِها في مادةِ الضرورةِ وصدقِها بدونِهما في مادةِ اللادوام بحسب الوصفِ واخصُّ من المطلقةِ العامةِ لخصوص المُقَيَّدِ ومن الممكنةِ العامةِ لانها اعمُّ من المطلقةِ العامةِ

اقول: وجود بیدال ضرور بیره بی مطلقه عامه ہے لاضروره ذاتید کی قید کے ساتھ ،اور لاضروره کو بحسب الذات کے ساتھ مقید کریا ممکن ہے، اس واسطے کہ مناطقہ نے نہاس ترکیب کا اعتبار کیا، اور نہاس کے احکام بیان کئے ،اوراگر وہ موجبہ ہوجیسے کل انسان ضاحک بالفعل لا بالفغرورہ ، تو اس کی ترکیب موجبہ مطلقہ عامه اور سالبه ممکنه عامه سے ہوگی ، بہر حال موجبه مطلقه عامه بہلا جزء ہے، رہاسالبه ممکنه عامه یعنی لاثی من الانسان بعنا حک بالا مکان العام تو بید "لاضرورہ ، کا معنی ہے، کیونکہ جب ایجاب خی ضروری نہ ہوتو وہاں ایجاب کی ضرورہ کا سلب ہوگا اور ایجاب کی ضرورہ کا سلب ہوگا اور ایجاب کی ضرورہ کا کی ترکیب سالبه مطلقه عامه سے ہوگی ، جو پہلا جزء ہے، اور موجبہ مکنه عامه سے ہوگی ، جو لاضرورہ کا معنی کی ترکیب سالبه مطلقه عامه سے ہوگی ، جو پہلا جزء ہے، اور موجبہ مکنه عامه سے ہوگی ، جو لاضرورہ کا معنی ہے ، کیونکہ جب سلب ضروری نہ ہوتو وہاں سلب کی ضرورہ کا سلب ہوگا ،اور یہی ممکنه عامه موجبہ ہے۔

اور وہ (وجود بید لا ضروریہ) مشروطہ خاصہ اور عرفیہ خاصہ سے اعم مطلق ہے کیونکہ جب ضرورہ یا دوام بحسب الوصف آلا دائما صادق ہوتو شبت کی فعلیت لا بالضرورہ بھی ضرورصادق ہوگی ،اس کے عکس کے بغیر ،اور وہ ضرور بیہ مطلقہ کے مباین ہے ، کیونکہ وہ لا ضرورہ ذاتیہ کے ساتھ مقید ہے ،اور دائمہ مطلقہ سے اعم من وجہ ہے کیونکہ بید دونوں دوام کے مادہ میں صادق ہوتے ہیں ، جو دوام کہ ضرورہ سے خالی ہو ،اور دائمہ مضاور در ہے کیونکہ بیر ضاور سے خالی ہو ،اور میں ،اور مروطہ عامہ اور عرفی عام من وجہ ہے کیونکہ بیر شروطہ عامہ اور عرفی عامہ سے بھی عام من وجہ ہے کیونکہ بیر شروطہ خاصہ کے مادہ میں صادق ہیں ، اور مید دونوں وجود بید لا ضرور بید کے بغیر ضرورہ کے مادہ میں صادق ہیں ، اور صرف وجود بید لا دوام وصفی کے مادہ میں ان دونوں کے بغیر صادق ہیں ،اور مطلقہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وزکہ دو مطلقہ عامہ سے اخص ہے مقید کے خاص ہونے کی وجہ سے ،اور مکنہ عامہ سے اخص ہونے کی وزکہ دو مطلقہ عامہ سے اخم

### (٣) وجود بيلاضروربيه

### نسبتيل

وجود بدلا ضروربداور خاصتین لعنی مشروطه خاصه وعرفیه خاصه کے درمیان اعم اخص مطلق کی نسبت ہے،

وجود بيدال ضروريداعم ب، اورخاصتين اخص بين، كونكه مشروطه خاصه مين ضروره وصفيه لا دائمه بوتى بهاور وجوديد لا ضروريه مين فعليت النسبة لا بالضروره بوتى به ، توجهال ضروره وصفيه لا دائمه بهو دهال فعليت النسبة لا بالضروره بوقى، بهال فعليت النسبة لا بالضروره بوقى، لهذا جهال مشروطه خاصه صادق بوگا، لهذا جهال مشروطه خاصه کا النسبة لا بالضروره بوتو و بال ضروره وصفيه لا دائمه بهی بولهذا جهال وجوديد لا ضرورينيس الله طرح عرفيه خاصه مين دوام وصفى لا دائما به توجهال دوام وصفى بوگا و بال فعليت نسبت ضرور بوگى لهذا جهال عرفيه خاصه صادق بوگا و بال وجوديد لا ضرورينهي صادق بوگا و لا عكس كه جهال فعليت النسبت لا بالضروره به و و بال دوام وصفى لا دائما که جهال فعليت النسبت لا بالضروره به و و بال دوام وصفى لا دائما کا صدق ضروری نهيل لهذا جهال وجوديد لا ضرورية بهال وجوديد لا ضرورية بيل موجوديد لا ضرورية بيل موجوديد لا ضرورية بيل موجوديد لا صدق مودو بال دوام وصفى لا دائما كا صدق ضروری نهيل لهذا جهال وجود بيد لا ضرورية بيل موجوديد لا صدق مودوني بيل موجود بيد لا ضرورية بيل دوام وصفى لا دائما كا صدق ضرورى نهيل لهذا جهال وجود ميد لا صدق صود كميل موجود بيد لا صدق مودوني بيل دوام وصفى لا دائما كا صدق صرورى نهيل لهذا جهال وجود بيد لا ضروري نهيل موجود بيد لا صدق مودوني بيل مدود بيل موجود بيد لا صدق مودوني بيل موجود بيد لا صدق صود بيل موجود بيد لا صود بيل موجود بيد لا صدق صود بيل موجود بيد لا صدق صود بيل موجود بيد لا صدق صود بيل موجود بيل موجود بيد لا صود بيد لا صود بيل موجود بيد لا صود بيل موجود بيلام بيل موجود بيل موجود بيل مو

وجود بیدلاضرور بیاورضرور بیدمطلقہ کے درمیان تباین کی نسبت ہے، کیونکہ ضرور بیدمطلقہ میں ضرورہ ذاتیہ ہوتی ہے،اوروجود بیلاضرور بیر میں لاضرورہ ذاتیہ،اوران دونوں میں تباین بالکل ظاہر ہے۔

وجود بیلاضرور بیاور دائمہ میں عام خاص من وجہ کی نسبت ہے، مادہ ہودوام کا جوضرورہ سے خالی ہو، تو اس میں دونوں جمع ہو جاتے ہیں ، اور دائمہ ضرورہ کے مادہ میں وجود بیلا ضرور بیر کے بغیر صادق ہوتا ہے ، اور وجود بیر لاضروریہ 'لا دوام ، ، کے مادہ میں دائمہ کے بغیرصادق ہوتا ہے۔

وجود به لا ضرور به اور عامتین یعنی مشروط عامه و عرفیه عامه کے درمیان عموم وخصوص من وجه کی نسبت ہے،
اگر مادہ ہو مشروطہ خاصہ کا تو وہاں سب جمع ہو جاتے ہیں، کیونکہ مشروطہ خاصہ میں ضرورہ وصفیہ ہے اور عرفیہ عامه میں دوام وصنی ہوتا ہے، لہذا عرفیہ عامه میں وام وصنی ہوتا ہے، لہذا عرفیہ عامه مشروطہ خاصہ کے مادہ میں پایا گیا، اور مشروطہ خاصہ لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ مقید ہے، جبکہ مشروطہ عامه مطلق ہے، اور مطلق چونکہ مقید میں پایا گیا ، اور مشروطہ خاصہ کے مادہ ہی میں وجود بید لا میں پایا گیا ، اور مشروطہ خاصہ کے مادہ ہیں مشروطہ عامہ بھی پایا گیا ، اور مشروطہ خاصہ کے مادہ ہی میں وجود بید لا ضرور بیر بھی پایا جاتا ہے، اور وجود بید لا ضرور بیر بیر فعلیت النسبة لا بالضرور میر جود بید لا ضرور بیر میں فعلیت النسبة لا بالضرور وہ بھی ضرور مادق ہوگا ، بیان تو اللہ المنزور وہ بھی ضرور بیر مادہ ہو تو وہاں عامتین تو صادق ہوں گیکن وجود بید لا ضرور بیر صادق ہوگا ، بیان مادہ اللہ عامتین صادق نہوں گیکن وجود بید لا ضرور بیر صادق ہوگا ، عامتین صادق نہیں ہوں گیکن وجود بید لا ضرور بیر صادق ہوگا ، عامتین صادق نہیں مول گے کیونکہ ان میں 'دوام وصنی '، ہوتا ہے ، بیدوسرا مادہ افتر اقیہ ہوا۔

وجود بدلاضر دربیاور مطلقه عامه کے درمیان اعم اخص مطلق کی نسبت ہے، وجود بدلاضر وربیاخص ہے، اور بیاعم ہے، کیونکہ وجودیہ 'لاضر ورو،، کی قید کے ساتھ مقید ہے، اور مطلقہ عامہ میں قیدنہیں ہے، اور مقید چونکہ مطلق اخص ہوتا ہے اس لیے وجود بیدلا ضرور بیہ مطلقہ عامہ سے اخص مطلق ہے۔

اور وجودیہ لاضرور بیاور ممکنه عامہ کے درمیان اعم اخص مطلق کی نسبت ہے، وجودیہ اخص ہے، اور بیاعم

ہے، کیونکہ ممکنہ عامہ مطلقہ عامہ ہے، اور مطلقہ عامہ اس سے اخص ہے، اور ابھی معلوم ہوا کہ وجودیہ مطلقہ عامہ سے اخص ہے، تو ثق ہے اخص کا اخص اس شی سے اخص ہوتا ہے، لہذا وجودیہ لاضروریہ اس شی یعنی ممکنہ عامہ سے بھی اخص ہوگیا، یا بول کہیے کہ ممکنہ عامہ تمام قضایا ..... سے اعم ہے لہذا وجودیہ لاضروریہ سے بھی اعم ہوگا، اور وجودیہ لاضروریہ اس سے اخص مطلق ہوگا۔

قال: الرابعةُ الوجوديةُ اللادائمةُ وهي المطلقةُ العامةُ مع قيدِ اللادوامِ بحسبِ الناتِ وهي سواءٌ كانتُ موجبة او سالبةٌ فتركيْبُها من المطلَقَتَيْنِ عامَتَيْنِ احدُهُمَا موجبةٌ والاخرى سالبةٌ ومثالُها ايجابًا وسلبًامَامرٌ

چوتھا قضیہ وجودیہ لا دائمہہ، اور وہ مطلقہ عامہ ہے لا دوام ذاتی کی قید کے ساتا 'ور وہ موجبہ ہویا سالبہ، بہر حال اس کی ترکیب دومطلقہ عامہ سے ہے، ایک موجبہ ہوگا او دوسر اِسالبہ اوراس کی مثال ایجابا اورسلبا وہ ہے جوگذر چکی۔

اقول: الوجودية اللادائمة هي المطلقة العامة مع قيدِ اللادوام بحسبِ الذاتِ وهي سواة كانت موجبة أو سالبة يكون تركيبها من مطلقتين عامتين احلاهما موجبة والاخرى سالبة لان الجزء الاول مطلقة عامة والجزء الثاني هو اللادوام وقد عَرَفُتَ أنَّ مفهومَه مطلقة عامة ومثالها ايجابًا وسلبًا مامرَّ من قولنا كُلُّ انسان ضاحك بالفعل لا دائمًا وهي اخصُّ من بالفعل لا دائمًا وهي اخصُّ من الوجودية اللاضرورية لانه متى صَدَقَتُ مطلقتان صَدَقتُ مطلقة وممكنة بخلاف العكس واعمُّ من المخاصتين لانه متى تحقَّق الضرورة أو الدوام بحسبِ الوصفِ لا دائمًا تحقق فعلية النسبة من غيرِ عكس ومبائنة للدائمتينِ على مامرَّ غيرَ مرةٍ واعمُ من المعامتين وجه لتصادقِها في مادة المشروطة الخاصة وصدقهِما بدونِها في مادة المضرورة الضرورة والدوام بحسبِ الوصفِ واحصُّ من المطلقة والممكنة العامتينِ وذلك ظاهرً

اقول: وجود بيدلا دائمه وہى مطلقه عامه ہے لا دوام ذاتى كى قيد كے ساتھ ، اوروه موجبہ ہويا سالبہ ، بہر حال اس كى تركيب دو مطلقه عامه ہے ہوتى ہے ، جن ميں ہے ايک موجبہ ہوتا ہے اور دوسر اسالبہ ، كيونكه پہلا جزء مطلقه عامه ہے اور دوسر اجزء لا دوام ہے ، اور آپ بيہ جان چكے بيں كه لا دوام كامفہوم مطلقه عامه ہے اواس كى مثال ايجابا وسلبا وہ ہے جوگذر چكى يعنى كل انسان ضاحك بالفعل لا دائما ، اور لائى من الانسان بضاحك بالفعل لا دائما ، اور وہ وجود بيد لا ضرور بيد ہے اخص ہے ، كيونكه جب دومطلقه صادق ہوں گوتو مطلقه اور مكن بھى صادق ہوگا في على كے ، اور خاصتين سے ائم ہے كيونكه جب ضرورہ يا دوام بحسب مطلقه اور مكن بھى صادق ہوگا و قاس كے ، اور خاصتين سے ائم ہے كيونكه جب ضرورہ يا دوام بحسب

الوصف لا دائما مخقق ہوں گے تو نسبت کی فعلیت لا دائما بھی مخقق ہوگی عکس کے بغیر، اور دائمتین کے مباین ہے جسیا کہ کی بارگذر چکا ،اور عامتین سے عام من وجہ ہے کیونکہ بید دونوں مشر وطہ خاصہ کے مادہ میں صادق ہیں ،اور عامتین وجود بیک بغیر ضرورہ اور دوام کے مادہ بیں صادق ہیں ،اور اس کے برعکس جہاں لا دوام وضفی ہو،اور مطلقہ عامہ و مکنه عامہ سے اخص ہے جو بالکل ظاہر ہے۔

#### (۴) وجود بيرلا دائمه

وجود بدلا دائمہ: بیوبی مطلقہ عامہ ہوتا ہے لیکن لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ، اوراس کے دونوں قضیے مطلقہ عامہ ہی ہوتے ہیں، چاہے بیموجبہ ہو یاسالبہ، اگر موجبہ ہوتو پہلا جزء مطلقہ عامہ موجبہ ہوگا اور دوسرا مطلقہ عامہ سالبہ ہوتو پہلا قضیہ مطلقہ عامہ سالبہ اور دوسرا مطلقہ جس کی طرف لا دوام سے اشارہ ہوتا ہے، اور اگر وجود بیدلا دائمہ سالبہ ہوتو پہلا قضیہ مطلقہ عامہ سالبہ اور دوسرا مطلقہ عامہ موجبہ کی مثال: کل انسان ضا حک بالفعل لا دائما اور سالبہ کی مثال: لاشی من الانسان بصنا حک بالفعل لا دائما۔

### نسبتين

وجودبیلا دائمهاوروجودبیلاضروربیک درمیان اعم اخص مطلق کی نسبت ہے، وجودبیلا دائمهاخص ہے اور بیام مائمہ اخص ہے اور بیاعم ہے کیونکہ جب دومطلقہ عامد صادق ہوں لینی وجودبیلا دائمہ صادق ہوتو وہاں ایک مطلقہ عامہ اورا یک ممکنہ عامہ بھی ضرور صادق ہوگا، لیکن اس کاعکس ضروری نہیں کہ جہال وجودبیلا ضروربیصا دق ہوتو وہاں وجودبیلا دائمہ بھی صادق ہو۔

اور وجود بیالا دائمہ اور دائمتین کے درمیان تباین کی نسبت ہے کیونکہ ضرور بیاور دائمہ میں دوام کی قید ہوتی ہے جبکہ وجود بیلا دائمہ میں لا دوام کی ،اور دوام اور لا دوام میں تباین بالکل ظاہر ہے۔

وجود بدلا دائمہ اور عامتین لیعنی شروط عامہ وعرفیہ عامہ کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، اس کی تفصیل بعینہ وہی ہے جو وجود بدلا ضرور بیہ کے مقام پر گذر چک ہے، صرف نام تبدیل کرلیا جائے۔

اوروجود بيلا دائمهاورمطلقه عامه ومكنه عامه كدرميان عموم وخصوص مطلق كي نسبت ہے، بيدونول اعم بين،

اوروجود بیاخص ہے، کیونکہ مکنہ عامہ مطلقہ عامہ سے اعم ہے، اور مطلقہ عامہ وجود بیلا دائمہ سے اعم ہے فالاعم من الاعم اعم، لہذا مطلقہ عامہ اور ممکنہ عامہ دونوں وجود بیلا دائمہ سے اعم ہیں، اور وہ ان سے اخص ہے، اس کی مزید تفصیل وجود بیلاضرور بیکی بحث میں گذر چکی ہے۔

قال: الخامسة الوقتية وهي التي يُحْكَمُ فيها بضرورةِ ثبوتِ المحمولِ للموضوعِ السلبِهِ عنه في وقتٍ مُعَيَّنِ من اوقاتِ وجودِ الموضوعِ مُقَيَّداً بِاللادوامِ بحسبِ الداتِ وهي ان كانت موجبة كقولنا بالضرورةِ كلُّ قمرٍ منخسفٌ وَقُتَ حَيُلُولَةِ الارضِ بينه وبينَ الشمسِ لادائمًا فتركيبُها من موجبةٍ وقتيةٍ مطلقةٍ وسالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ انكانت سالبة كقولنا بالضرورةِ لا شيَّ من القمرِ بمنخسفِ وقتَ التربيعِ لا دائمًا فتركيبُها من سالبة وقتيةٍ مطلقةٍ وموجبةٍ مطلقةٍ عامةٍ

یا نجوال قضیہ وقتیہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا محمول کے سلب کے ضروری ہونے کا تھا مہو، وجود موضوع کے اوقات میں سے معین وقت میں، لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ، اور وہ اگر موجبہ موجبہ ہوجسے بالفنرورہ کل قمر مخسف وقت حیلولۃ الارض بینہ و بین اشمس لا دائما تواس کی ترکیب موجبہ وقتیہ مطلقہ اور سالبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی، اور اگر سالبہ ہوجسے بالضرورہ لاثی من القمر بمخسف وقت التر بھے لا دائما تواس کی ترکیب سالبہ وقتیہ مطلقہ اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی۔

اقول: الوقتية هي التي يُحْكم فيها بضرورة ثبوتِ المحمولِ للموضوع أو بضرورة بسلبه عنه في وقتٍ معين من اوقاتِ وجودِ الموضوع مُقَيَّداً باللادوام بحسبِ الذاتِ فان كانت موجبة كقولِنا بالضرورةِ كُلُّ قَمَرٍ منخسفٌ وقت حيلولةِ الارضِ بينه وبينَ الشمس لا دائمًا فتركيبُها من موجبةٍ وقتيةٍ مطلقةٍ وهي الجزءُ الاولُ اى قولنا كُلُّ قمرٍ منخسفٌ وقت الحيلولةِ وسالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وهي مفهومُ اللادوام أعنى قولنا لا شئ من القمرِ بمنخسفِ بالاطلاقِ العام إن كانت سالبة كقولنا بالضرورةِ لا شئ من القمرِ بمنخسفِ وقت التربيع لا دائمًا فتركيبُها من سالبةٍ وقتيةٍ مطلقةٍ وهي الجزءُ الاولُ أى قولنا لا شئ من القمرِ بمنخسفِ وقت التربيع ومن موجبةٍ مطلقةٍ عامةٍ وهي كُلُّ قمرٍ منخسفٌ بالاطلاقِ العام وهي اخصُّ من الوجوديتينِ مطلقةٍ عامةٍ وهي كُلُّ قمرٍ منخسفٌ بالاطلاقِ العام وهي اخصُّ من الوجوديتينِ مطلقةً لانه إذا صَدقَ الضرورةُ بِحسبِ الوقتِ لا دائماً صدقَ الاطلاقُ لا دائمًا ولا بالضرورةِ ولا تنعكسُ واعمُّ من الخاصتيْنِ من وجهٍ لانه اذا صدق الضرورةُ بحسبِ الوقتِ الموضوعِ في العشر وادةُ بحسبِ الوقتِ الذاتِ الموضوعِ في العشر الوصفُ ضروريًا لذاتِ الموضوعِ في بعض الاوقاتِ صدقتِ القضايا الثلثُ كقولنا بالضرورةِ كلُّ مُنْخَسِفِ مظلمٌ مادامَ بعض الاوقاتِ صدقتِ القضايا الثلثُ كقولنا بالضرورةِ كلُّ مُنْخَسِفِ مظلمٌ مادامَ بعض الاوقاتِ صدقتِ القضايا الثلثُ كقولنا بالضرورةِ كلُّ مُنْخَسِفِ مظلمٌ مادامَ

مُنْخَسِفًا لا دائمًا أوبالتوقيتِ لا دائمًا فان الانحساف لما كان ضروريًا لذاتِ المموضوعِ في بعضِ الاوقاتِ والاظلامُ ضروريً لِلْإنِحِسَافِ كان الاظلامُ ضروريًا للمدَّاتِ في ذلكَ الوقتِ وان لم يكن الوصفُ ضروريًا لذاتِ الموضوعِ في وقتِ صَدَقَتِ الحَاصَتَانِ ولم تَصْدقِ الوقتِيَّةُ كقولنا بالضرورةِ كُلُ كاتبٍ متحرّكُ الاصابعِ مَادامَ كاتبًا لا دائمًا فان الكتابة لَمّا لمْ يكنْ ضرورية للذات في شئ من الاوقاتِ لم يكنْ تحركُ الاصابعِ الضروريُ بحسبِها ضروريًا للذَّاتِ في وقتٍ مَّا فلا تَصْدُقَ الوقتيةُ واذا لم تصدُقُ الضرورةُ بِحَسْبِ الوَصْفِ ولا الدوام وصَدَقَتُ فلا تَصْدُقَ الوقتيةُ كما في المثالِ المذكورِ بحسبِ الوقِت لم تَصْدُق الخاصَتَانِ وتصدق الوقتيةُ كما في المثالِ المذكورِ هذا اذا فَسَرناها بالضرورةِ ما دامَ الوصفُ يكونُ المشروطة بالضرورةِ بشرطِ الوصفِ امّا اذا فسرناها بالضرورةِ ما دامَ الوصفُ يكونُ المشروطة العامرورةِ الذاتِ من غيرِ عَكْس وَالوقتِيةُ مبائنةُ الدائِمَتَيْنِ من وجهِ لِصدُقِها في مادةَ المشروطةِ الخاصةِ وصِدقِهما بدونِها في مادة والمسرورة والحصُّ من المطلقةِ وصديقً من المطلقةِ وصديقً من المطلقةِ والممكنة العامة

اور وقتیہ اخص مطلق ہے وجود پتین سے کیونکہ جب ضرورہ بحسب الوقت لا دائما صادق ہوگی تو اطلاق لا دائما اور لا بالضرورة بھی صادق ہوگا، اور اس کاعکس نہ ہوگا، اور خاصتین سے عام من وجہ ہے کیونکہ جب ضرورة بحسب الوصف صادق ہوگی، تو وصف اگر ذات موضوع کے لیے کسی وفت میں ضروری ہوگا تو تینوں قضیے صادق ہول گے جیسے بالضرورة کل مخسف مظلم مادام مخسفا لا دائما، او بالتوقیت لا دائما،

کیونکہ انخسا ف جب ذات موضوع کے بعض اوقات میں ضروری ہے اور تاریکی انخسا ف کی وجہ سے ضروری ہے و ذات مخسف کے لیے انخسا ف کے وقت تاریک ہونا ضروری ہوگا ،اور اگر وصف ذات موضوع کے لیے کی وقت میں ضروری نہ ہوتا و خاصتین صادق ہوں گے، اور وقتیہ صادق نہ ہوگا ، چیے بالفرورہ کل کا تب متحرک الاصابع بادام کا تا لا دائما کیونکہ کتابت جب ذات موضوع کے لیے کی وقت میں بھی ضروری نہ ہوگا ،لہذا وقتیہ صادق نہ ہوگا اور جب ضرورہ نہ جسب الوصف صادق ہوا ور نہ بحسب الدوام بلکہ وہ بحسب الوقت صادق ہوتو خاصتین صادق ہوتو خاصتین صادق نہ ہول گے اور وقتیہ صادق ہوا ور نہ بحسب الدوام بلکہ وہ بحسب الوقت مادق ہوتو خاصتین صادق ہولی ہے اور فتیہ صادق ہوگا ہوئے (متن میں ) ذکر کردہ مثال میں ہے، سیاس وقت ہے جب ہم مشروط کی تفیر ضرورہ الحرف سے کریں تو مشروط کی تفیر صادق تا ہوگا ، کیونکہ جب ضرورہ وصف کے تمام اوقات ذات کے اوقات کا بعض ہوتے میں تو ضرورہ و ذات کے اوقات کا بعض ہوتے میں تو ضرورہ و ذات کے اوقات کا بعض ہوتے میں تو ضرورہ و ذات کے اوقات کا بعض ہوتے میں تو ضرورہ و ذات کے اوقات کا بعض موتے میں تو ضرورہ و ذات کے اور عامین سے عام من وجہ ہے کیونکہ بہ تینوں مشروط خاصہ کے مادہ میں صادق ہیں ، اور عامین ہے ، اور عامین سے عام من وجہ ہے کیونکہ بہ تینوں مشروط خاصہ کے مادہ میں صادق ہیں ، اور عامین میں وقتیہ کے بغیرصادق ہیں ، اور اس کے بعش ہے جہاں لا دوام وصفی ہو، اور عامین میں وقتیہ کے بغیرصادق ہیں ، اور اس کے بعش ہے جہاں لا دوام وصفی ہو، اور عامین عامہ سے افسی ہی خور ہوں ہوں ہوں ہو۔

### (۵) قضيه خاصه وقتيه

بسا نط کے بیان میں وقتیہ مطلقہ بسیطہ کاذکرنہیں کیا ،اور نہ ہی اس کی وہاں کوئی تعریف کی ہے، چنانچ شارح نے منتشرہ کی بحث میں اس کی تعریف ذکر کی ہے، آپ''وقتیہ مطلقہ اور منتشرہ مطلقہ کی تعریفات، کے عنوان کے تحت اس کود کھے سکتے ہیں۔

خاصہ وقتیہ: جب' وقتیہ مطلقہ، لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ مقید کردیا جائے تو وہ' خاصہ وقتیہ ، کہلاتا ہے، پھراس کی دوصور تیں ہیں موجبہ ہوگا یا سالبہ، اگر وقتیہ موجبہ ہوتو اس کی ترکیب موجبہ وقتیہ مطلقہ اور سالبہ مطلقہ عامہ ، جس کی طرف لا دائما سے اشارہ ہوتا ہے، دوسرا جزء ہوگا ، موجبہ وقتیہ مطلقہ بہلا جزء ہوگا اور سالبہ مطلقہ عامہ، جس کی طرف لا دائما ای لائٹی من القم بمتحسف بالا طلاق جزء ہوگا، جیسے بالفر ورہ کل قمر متحسف وقت حیلولۃ الارض بینہ و بین افتس لا دائما ای لائٹی من القم بمتحسف بالا طلاق العام (ضروری ہے کہ ہر چاندگر ، بن ہو جبکہ چاند اور سورج کے درمیان زبین حائل ہو جائے ، لا دائما ، لینی تینوں زمانوں میں سے کی میں چاندگر ، بن ہیں )، اور اگر وقتیہ سالبہ ہوتو اس کی ترکیب سالبہ وقتیہ مطلقہ اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی ، سالبہ وقتیہ مطلقہ اس کا پہلا جزء ہوگا ، اور موجبہ مطلقہ عامہ دوسرا جزء ہوگا جیسے بالفرورہ لائی من القم بمخصف حقت التربیج لا دائما ای کل قمر متحسف بالا طلاق العام (کوئی چاندگر بہن ہیں ہوتا اس وقت جبکہ تربیج ہولین جب میں وقت التربیج لا دائما ای کل قمر متحسف بالا طلاق العام (کوئی چاندگر بہن ہیں ہوتا اس وقت جبکہ تربیج ہولین جب میں وقت التربیع لا دائما ای کل قمر متحسف بالا طلاق العام (کوئی چاندگر بانعل گہن ہوسکتا ہے)

### نسبتين

خاصه وقتیه اور وجود بیدلاضر دربید و جودبیلایائمه کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، وقتیه اخص مطلق ہے، اوربید دنوں اعم ہیں کیونکہ جہاں ضرورہ وقتیۃ لا دائما (جووقتیہ کامفہوم ہے) صادق ہو وہاں اطلاق لا دائما یعنی وجودبیلا دائمہ ضرورصا دق ہوگا ، ای طرح وہاں اطلاق لا بالضرورہ نیعنی وجودبیدلاضرور بیجھی صادق ہوگالیکن اس کانکس ضروری نہیں کہ جہاں وجودیتین صادق ہوں تو وہاں خاصہ وقتیہ بھی صادق ہو۔

خاصہ وقتیہ اور مشروط خاصہ وعرفیہ خاصہ کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نبست ہے، چنا نچے جس مادہ میں علم بحسب الوصف ضروری ہو، اور وصف موضوع بھی ذات موضوع کے لیے کسی وقت میں ضروری ہوتو وہاں مینوں صادق ہوں گے، مشروطہ خاصہ: کل مختصف مظلم بالعزورہ مادام مختصا لا دائما، عرفیہ خاصہ: کل مختصف مظلم بالدوام مختصا لا دائما، وقتیہ اس لیے صادق ہے کہ ذات موضوع (چاند) کے لیے گہن زمین کے حاکل ہونے کے وقت ضروری ہے، اور گہن کی وجہ ہے تار کی ضروری ہے، اور گہن کی وجہ ہے تار کی ضروری ہے، اور گہن کی وجہ ہے تار کی ضروری ہے، ابدا ذات مختصف یعنی تمر کے لیے گہن کے وقت تاریکی ضرور ہوگی، یہ مادہ اجتماعیہ ہے جس میں بیری وقت ضروری نہیں اور اگراپیا مادہ ہوکہ جس میں کم مادام الوصف تو ہولیکن وصف موضوع ذات موضوع کے لیے کسی وقت ضروری نہیں ہوتا وہ وقت ہوگی کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبالا دائما، اس میں کم نہ تو میں کتابت چونکہ ذات کا تب کے لیے کسی وقت بھی ضروری نہیں، اس لیتح کسا صابع میں کم وقت ضروری نہیں میں میں منام نہ تو میں میں میں میں میں خاص وقت میں ضروری ہو، اور نہ دائمی ہو، بیکن وقت ہے صادق نہیں، یہ ایک مادہ افتر اقیہ ہوا، اور اگر اپیا مادہ ہو جس میں می می خاص وقت میں ضروری ہو، اور نہ دائمی ہو، بور بیکن وقت ہے صادق نہیں، یہ ایک مادہ افتر اقیہ ہوا، اور اگر اپیا مادہ ہو جس میں می خاص وقت میں ضروری ہو، اور نہ دائمی ہو، بیک دو تسے حیالہ الارض، یہ دوسرا مادہ افتر اقیہ ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ وقتیہ اور خاصتین کے درمیان جوعموم خصوص من وجہ کی نسبت اوپر مذکور ہوئی ، یہاس وقت ہے جب مشر وطہ خاصہ کی تعریف بول کی جائے کہ شر وطہ خاصہ وہ ہے جس میں تھم'' بحسب الوصف ، ، ضرور کی ہو، تواس تفییر کے ہو، کیکن اگر اس کی تفییر بول کی جائے کہ شر وطہ خاصہ وہ ہے جس میں تھم'' مادام الوصف ، ، ضرور کی ہو، تواس تفییر کے مطابق وقتیہ اور شروطہ خاصہ میں عام خاص مطلق کی نسبت ہوگی مشروطہ خاصہ احتا ہم ہوگا ، کیونکہ جب ضرورہ وسف کے تمام اوقات میں پائی جائے گی تو وجود ذات کے اوقات میں سے ایک معین وقت میں ضرور پائی جائے گی تو وجود ذات کے اوقات میں ہا ہذا جہاں مشروطہ خاصہ صادق ہوگا وہاں وقتیہ بھی صادق ہوگا ، کین اس لیے کہ وصف کے تمام اوقات ذات کے اوقات کا بعض ہیں ، لہذا جہاں مشروطہ خاصہ صادق ہو ہاں مشروطہ خاصہ معین ، قت میں بائی جائے تو وصف کے تمام اوقات میں بھی پائی جائے ، لہذا جہاں وقتیہ صادق ہو وہاں مشروطہ خاصہ کا صدق نشرور کی نمیں جیسے کل قمر مختصف وقت حیلولۃ الارض لا دائما تو اس معنی اور تفییر کے اعتبار سے وقتیہ اعم اور مشروطہ خاصہ نفی ہوگا۔

وقتیدا، رضرور بیمطلقہ ودائمہ مطلقہ میں تباین ہے، کیونکہ دائمتین میں ذات موضوع کے تمام اوقات میں تھم ضروری یا دائی ، تا ہے، اور وقتیہ میں تھم موضوع کے ایک وقت میں ضروری ہوتا ہے۔

وقتیہ اور عامتین لینی مشروطہ عامہ وعرفیہ عامہ کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، چنانچہ میں تینوں مشروطہ خاصہ کے مادہ میں صادق ہوتے ہیں، نہ کہ وقتیہ ، اور لا دوام وصفی کے مادہ میں صرف خاصہ وقتیہ صادق ہوتا ہے، عامتین صادق نہیں ہوتے۔

وقتیہ اور مطلقہ عامہ و مکنہ عامہ کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، وقتیہ ان سے اخص ہے، اور بیر دونوں اعم بیں، اس کی تفصیل پہلے گذر چکی ہے، صرف نام کا فرق ہے کہ بیہ وقتیہ ہے اور پہلے وجودیتین تھے یا ضرور پھین ۔

قال: السادسة المنتشرة وهى التى حُكِمَ فيها بضرورة ثبوتِ المحمولِ للموضوعِ أو سلبه عنه فى وقتٍ غيرِ مُعَيَّنٍ من اوقاتِ وجودِ الموضوعِ مُقَيَّدُ اباللادوام بحسبِ المذاتِ وهى ان كانت موجبة كقولِنا بالضرورة كُلُّ انسانٍ متنفسٌ فى وقتٍ مَّالا دائمًا فتركيبُها من موجبة منتشرة مطلقة وسالبة مطلقة عامة وان كانت سالبة كقولنا بالضرورة ولاشئ من الانسانِ بمتنفسٍ فى وقتٍ مَّالا دائمًا فتركيبُها من سالبة منتشرة مطلقة وموجبة مطلقة عامة

ترجمہ: چھٹا تضیہ منتشرہ ہے اور میوہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا سلب کا تھم ضروری ہو وجود موضوع کے اوقات میں سے غیر معین وقت میں اس حال میں کہ وہ لا دوام ذاتی کے ساتھ مقید ہو، اور وہ اگر موجبہ ہو جیسے بالضرورہ کل انسان متنفس فی وقت مالا دائما ، تو اس کی ترکیب موجبہ منتشرہ مطلقہ اور سالبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی ، اور اگر سالبہ ہو جیسے بالضرورہ لاثی مِن الانسان بمتنفس فی وقت مالا دائما تو اس کی ترکیب سالبہ منتشرہ مطلقہ اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی۔

اقول: المنتشرة هي التي حُكِمَ فيها بضرورة ثبوتِ المحمولِ للموضوعِ أو سلبهِ عنه في وقتٍ غير معينٍ من اوقات وجودِ الموضوع لا دائمًا بحسبِ الذاتِ وليس الممرادُ بعدم التعيينِ ان يُوْخَذَ عدمُ التعيينِ قيد أفيها بل ان لا يُقيَّدَ بالتعيينِ ويُرْسَلَ مطلقًا فان كانت موجبة كقولنا بالضرورةِ كُلُّ انسانِ متنفسٌ في وقتٍ مَّالا دائمًا كان تركيبُها من موجبة منتشرةِ مطلقةٍ وهي قولنا بالضرورةِ كُلُّ انسانِ متنفسٌ في وقتٍ مّا وسالبةٍ مطلقةٍ عامةٍ اى قولنا لا شي من الانسانِ بمتنفسِ بالفعلِ الذي هو مفهومُ البلادوامِ وان كانت سالبةً كقولنا بالضرورةِ لاشي من الانسانِ بمتنفسٍ في وقتٍ مَّالا دائمًا فتركيبُها من سالبةٍ منتشرةٍ مطلقةٍ وهي الجزءُ الاولُ وموجبةٍ مطلقةٍ وقي الجزءُ الاولُ وموجبةٍ مطلقةٍ

عامة وهي مفهومُ اللادوام وهي أعمُّ من الوقتيةِ لانه إذا صدق الضرورةُ في وقتٍ معينٍ لا دائمًا صدق الضرورةُ في وقتٍ مّالا دائمًا بدونِ العكسِ ولنسبتِها مع القضا يا الباقيةِ على قياسِ نسبةِ الوقتيةِ من غير فرقِ

واعُلَمُ ان الوقتية المطلقة والمنتشرة المطلقة اللتين هما جزء الوقتية والمنتشرة قضيتان بسيطتان غير معدودتين في البسائط حُكِمَ في احداهما بالضرورة في وقتٍ معين وفي الاخرى بالضرورة في وقتٍ مًا فالا ولى سُميث وقتية لاعتبار تعين الوقتِ فيها ومطلقة لعدم تقييدها باللادوام أو اللاضرورة والأخراى منتشرة لأنه لمّا لم يتعيّن وقت الحكم فيها إحتمل الحكم فيها لِكُلِّ وقتٍ فيكون منتشرة في الاوقاتِ ومطلقة لا نها غير مقيدة باللادوام واللاضرورة ولهذااذا قيدنا بإحداهما حُذِفَ الاطلاق من اسميهما فكانتا وقتية ومنتشرة لا مطلقتين وربما تَسْمَعُ فيما بعدُ مطلقة وقتية ومطلقة والمنتشرة المطلقة فان المطلقة الوقتية هي التي حُكِمَ فيها بالنسبة بالفعل في وقتٍ معينٍ والمطلقة المنتشرة هي اللتي حكم فيها بالنسبة بالفعل في وقتٍ معينٍ والمطلقة المنتشرة هي وهو واضح لا سترة فيه

اقول: منتشرہ وہ ہے جس میں موضوع کے لیے محمول کے ثبوت یا اس سے محمول کے سلب کا حکم ضروری ہو وجود موضوع کے اوقات میں سے غیر معین وقت میں لا دائما بحسب الذات کی قید کے ساتھ، اور عدم تعیین سے یہ مراد نہیں ہے کہ اس میں عدم تعیین کوقید کے طور پر لیا جائے، بلکہ مرادیہ ہے کہ تعیین کے ساتھ مقید نہ کیا جائے، اور مطلق چھوڑ دیا جائے، لیس اگر وہ موجبہ ہوجیسے کل انسان متنفس فی وقت مالا دائما تو اس کی ترکیب موجبہ منتشرہ مطلقہ یعنی بالضرورہ کل انسان متنفس فی وقت ماسے اور سالبہ مطلقہ عامہ یعنی لاثی من الانسان بمتنفس فی وقت مالا دائما تو اس کی ترکیب سالبہ منتشرہ مطلقہ سے جو جزءاول ہے، اور لاثی من الانسان بمتنفس فی وقت مالا دائما تو اس کی ترکیب سالبہ منتشرہ مطلقہ سے جو جزءاول ہے، اور موجبہ مطلقہ عامہ سے ہوگی جولا دوام کامفہوم ہے۔

اوروہ یعنی منتشرہ و تنیہ سے عام ہے، کیونکہ جب ضرورہ وقت معین میں لا دائما صادق ہوگی تو فی وقت مالا دائما بھی صادق ہوگی ،اس کے عس کے بغیر ،اور باتی قضایا کے ساتھ اس کی نسبت بغیر کسی فرق کے وقتیہ کی نسبت کے قیاس بر ہے۔

اور جان لیجئے کہ وقتیہ مطلقہ اور منتشرہ مطلقہ، جو وقتیہ اور منتشرہ کے جزء ہیں، یہ دونوں قضے بسیطہ ہیں، ان کو بسائط میں شارنہیں کیا،ان میں سے ایک میں ضرورة کا حکم وقت معین میں ہوتا ہے، اور دوسرے

میں ضرورہ کا تھم غیر معین وقت میں ہوتا ہے، پہلے کا نام وقتیہ ہے کیونکہ اس میں تعیین وقت کا اعتبار ہے،
اور مطلقہ اس لیے کہتے ہیں کہ بدلا دوام اور لا ضرورہ کے ساتھ مقید نہیں ہوتا، اور دوسر ہے کومنتشرہ کہتے
ہیں کیونکہ جب اس میں تھم کا وقت متعین نہ ہوا تو تھم کا اخمال ہر وقت میں ہوگا، تو تھم اوقات میں منتشر
ہوگا، اور مطلقہ اس لیے کہتے ہیں کہ بدلا دوام اور لا ضرورہ کے ساتھ مقید نہیں ہوتا، یہی وجہ ہے کہ جب ہم
قضیہ کو ان میں سے کسی ایک کے ساتھ مقید کریں تو ان کے ناموں سے اطلاق کو اڑا دیا جاتا ہے، تو یہ
وقتیہ اور منتشرہ وہ جاتے ہیں نہ کہ مطلقت سے علاوہ ہیں کیونکہ مطلقہ وقتیہ وہ ہے جس میں نبست بالفعل
محمی سنیں سے جو وقتیہ مطلقہ اور منتشرہ مطلقہ کے علاوہ ہیں کیونکہ مطلقہ وقتیہ وہ ہے جس میں نبست بالفعل
کا تھم معین وقت میں ہو، اور مطلقہ منتشرہ وہ ہے جس میں نبست بالفعل کا تھم غیر معین وقت میں ہو۔ پس
ان میں عموم وخصوص کے ساتھ فرق کیا جاتا ہے، اور یہ بالکل واضح ہے جس میں کوئی خفا نہیں ہے۔

# (۲) منتشره

منتشرہ: وہ قضیہ مرکبہ ہے جس میں اس بات کا تھم ہو کہ محول کا ثبوت موضوع کے لیے ضروری ہے موجبہ میں ، پاسلب ضروری ہے سالبہ میں وجود موضوع کے اوقات میں ہے''غیر معین وقت ، ، میں ، اور لا دوام ذاتی کی قید کے ساتھ مقید ہو۔

معترض کہتا ہے کہ منتشرہ کی تعریف میں''وقت غیر معین ، کی قید ہے، حالانکہ زیانے کا عدم تعین کے ساتھ مقید ہوکر پایا جانا محال ہے، کیونکہ جوز مانہ محقق ہوگاہ ہ تعین ضرور ہوگا نیز اگر منتشرہ میں عدم تعین کی قید محوظ ہوتو پھراس میں اور وقتیہ میں تباین کی نسبت ہو جائے گی ، اس لیے کہ وقتیہ میں زمانہ متعین ہوتا ہے، حالانکہ ان دونوں میں عموم مطلق کی نسبت ہے؟ شارح نے اس کا جواب بیدیا ہے کہ یہال'' عدم تعین ،، سے یہ مراذ ہیں ہے کہ منتشرہ میں ''عدم تعین ،، کی قید طموظ ہوتی ہے، بلکہ مراد یہ ہے کہ زمانہ تعین کے ساتھ مقیر نہیں ہوتا، بلکہ مطلق چھوڑ دیا جاتا ہے۔

یمنتشره اگر موجبه به بوتو موجبه منتشره مطلقه اور سالبه مطلقه عامه سے مرکب بهوتا ہے، جس کی طرف لا دائما کسی سے اشاره بهوتا ہے جسے بالفنروره کل انسان بتنفس فی وقت مالا دائما ای لاثی من الانسان بمتنفس بالفعل (ہرانسان کسی وقت میں ضرور سانس لینے والانہیں ہے) اور اگر منتشره سالبہ بهوتو وه سالبہ منتشره مطلقه اور موجبه مطلقه عامه ہے مرکب ہوتا ہے جس کی طرف لا دوام سے اشاره ہوتا ہے جسے بالضرورہ لاثی من الانسان بمتنفس فی وقت مالا دائما ای کل انسان بتنفس بالاطلاق العام۔

### نسبتيں

منتشره اور وقتیه میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے منتشرہ اعم او وقتیہ اخص ہے، اس لیے کہ وقتیہ میں ''ضرورۃ فی وقت ما، (کسی بھی وقت) ہے، تو جہاں ضرورہ فی وقت معین ''ضرورۃ فی وقت ما، (کسی بھی وقت) ہے، تو جہاں ضرورہ فی وقت ما بھی ضرور ہوگی لہذا جب وقتیہ صادق ہوگا تو منتشرہ بھی صادق ہوگا، لیکن اس کا عکس ضرور کن بیس، کہ جہاں ضرورہ فی وقت ما ہوتو وہاں ضرورہ فی وقت ما ہوتو وہاں ختیہ کا محمد تنظرہ کی اور منتشرہ کو باقی قضایا کے ساتھ وہ بی نسبت ہے، جووقتیہ کو ہے، ان میں کوئی فرق نہیں ہے۔

# وقتيه مطلقه اورمنتشره مطلقه كي تعريفات

شارح فرماتے ہیں کہ وقتیہ مطلقہ جوخاصہ وقتیہ کا جزء ہوتا ہے، اور منتشرہ مطلقہ جومنتشرہ مرکبہ کا جزء ہوتا ہے، بیددونوں دراصل بسا لط میں سے ہیں، لیکن چونکہ ان کا استعال چونکہ اس کثرت سے نہیں ہوتا جس طرح کہ دوسرے بسا لط کا ہوتا ہے اس کیے بسالط کی بحث میں ماتن نے ان کونظر انداز کر دیا، ذکر نہیں کیا، ان کی تعریفات مندرجہ ذیل ہیں:

وقتیہ مطلقہ: اس قضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہوکہ موضوع کے لیے محمول کا شہوت یا سلب کی معین وقت میں ضروری ہوجیے کل قمر مخسف بالضرورہ ووقت حیلولۃ الارض بینہ و بین افقس،اس میں چاند کے لیے گہن اس خاص وقت میں ثابت کیا گیا ہے جس وقت کہ شمس وقمر کے درمیان زمین حاکل ہوجائے کیونکہ سورج کی روشنی سے چاند کی روشنی مستفاد ہوتی ہے تو جس وقت چاند اور سورج کے درمیان زمین حاکل ہوجائے گی تو بھینا سورج کی روشنی سے چاند کی روشنی مستفاد ہوتی ہو سکے گی ،اہذا تار کی چھاجائے گی ،ای کا ناانخیا ف ہے۔

وجہ تسمیہ: اس کو وقتیہ اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں ' تعیین وقت، ، کی قید ہوتی ہے، اور مطلقہ اس لیے کہتے ہیں کہ لا دوام یالاضر ور ہ کی قید کے ساتھ مقیز نہیں ہے۔

منتنشرہ مطلقہ: اس قضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا حکم ہو کہ موضوع کے لیے محمول کا ثبوت پاسلب غیر معین واقت میں ضروری ہوجیسے کل انسان متنفس بالصرورہ فی وقت ما، کیونکہ انسان کا سانس لیزا کسی معین وقت کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ بلاتعیین ہروقت سانس لیزا ہے۔

وجہ تسمیہ: اس کومنتشرہ اس لیے کہتے ہیں کہ انتشار کامعنی ہے'' پھیلنا،،اور یہاں اس قضیہ میں بھی چونکہ تھم کاکوئی وقت متعین نہیں ہوتا، بلکہ ہروقت تھم کااحمال رہتا ہے،تو گویا پہتھم تمام اوقات میں منتشر اور پھیلا ہوا ہوتا ہے، اس لیے اس قضیہ کومنتشرہ کہتے ہیں،اور مطلقہ اس لیے کہتے ہیں کہ اس میں لا دوام یالا ضرورہ کی کوئی قید نہیں۔ فائدہ: یہذ بہن میں رے کہ وقتیہ مطلقہ یامنتشرہ مطلقہ میں ہے جس کو بھی''لا دائما ،، کے ساتھ مقید کردیا جائے تو وہ مرکبہ ہو

جاتا ہے،اور' اطلاق، کی قیداس سے پھرختم ہوجاتی ہے۔

# مطلقه وقتبيه اورمطلقه منتشره كى تعريفات اوران مين نسبتين

شارح فرماتے ہیں کہ دوقضے آپ اور بھی سنیل گے مطلقہ وقتیہ اور مطلقہ منتشرہ ، جن کا ذکر بعد میں ہوگا ، یہ دونوں وقتیہ مطلقہ اور منتشرہ مطلقہ کے مرادف نہیں ہیں بلکہ ان میں ذرا فرق ہے، جو ان کی تعریفات سے معلوم ہو جائے گا۔

مطلقہ وقتیہ: اس تضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہیں جس میں اس بات کا تھم ہو کہ موضوع کے لیے محمول کے شہوت، یاسلب کی نسبت بالفعل وقت معین میں ہوجیے کل قمر مختصف وقت الحیلولة بالفعل ۔

مطلقه منتشرہ:اس تضیہ موجہہ بسیطہ کو کہتے ہے جس میں اس بات کا حکم ہو کہ موضوع کے لیے محمول کے ثبوت پاسلب کی نسبت بالفعل غیر معین وقت میں ہوجیسے کل انسان متنفس فی وقت ما۔

وقتیہ مطلقہ ومنتشرہ مطلقہ اور مطلقہ وقتیہ و مطلقہ منتشرہ کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، پہلے دونوں اخص بیں۔

### بسائط میں جار کا اضافہ

ماتن وشارح نے بسائط کی بحث میں صرف چھ تضایا سیطہ کا ذکر کیا تھا، کیکن ابشارح نے مزید چار تضایا سیطہ لینی وقتیہ مطلقہ ،مطلقہ وقتیہ اور مطلقہ منتشرہ کو تعریفات کے ساتھ ذکر کر دیا ہے، اور یہ تقیقت ہے کہ ان کا ذکر ضروری بھی تھا کیونکہ خاصہ وقتیہ کی ترکیب میں وقتیہ مطلقہ ایک جزء ہوتا ہے، اور منتشرہ کی ترکیب میں منتشرہ مطلقہ اس کا ایک جزء واقع ہوتا ہے، اس بناء پر ان کی تعریفات کا ذکر ضروری تھا، ان چار قضایا کو شامل کر کے قضایا سیطہ کی تعداد اب دس ہوگئی ہے۔

قال: السابعة الممكنة الخاصة وهى التى يُحْكَمُ فيها بارتفاع الضرورة المطلقة عن جانِبَي الوجود والعدم جميعًا وهى سواءٌ كانت موجبة كقولنا بالامكان الخاص كُلُّ انسان كاتب أو سالبة كقولنا بالامكان الخاص لا شيَّ من الانسان بكاتب فتركيبُها من ممكنتين عامتين احذهما موجبة والاخراى سالبة والضابطة فيها أنَّ اللادوام اشارة إلى مطلقة عامة واللاضرورة اشارة إلى ممكنة عامة مَخَالِفَتَي الكيفية موافِقتَى الكمية للقضية المُقيَّدة بهما

ترجمہ: ساتواں قضیہ مکنہ خاصہ ہے اور بیوہ ہے جس میں وجود وعدم دونوں جانبوں سے ضرورہ مطلقہ کے ارتفاع کا تکم ہواور خواہ وہ موجبہ ہو جیسے بالا مکان الخاص کل انسان کا تب، یا سالبہ ہو جیسے بالا مکان

الخاص لاشی من الانسان بکاتب،اس کی ترکیب دو مکنه عامه سے ہوتی ہے،ایک موجبہ ہوتا ہے اور دوسرا سالبہ،اوراس سلسلے میں ضابطہ یہ ہے کہ'لا دوام،،مطلقہ عامه کی طرف اشارہ ہے، جواس قضیہ کی کیفیت میں مخالف اور کمیت میں موافق ہوں گے، جولا دوام بالاضرورہ کے ساتھ مقید ہوتا ہے۔

اقهل: السمكنة الخاصة هي التي حُكِمَ فيها بسلب الضرورةِ المطلقةِ عن جانبي الايجاب والسلب فاذاقلنا كلُّ انسان كاتبّ بالامكان الخاص ولاشئ من الانسان بكماتب بالامكان الخاص كان معناهُ أنَّ ايجابَ الكتابةِ للانسان وسَلبَها عنه لَيْسَا بضروريين لكِنُ سَلبُ ضرورةِ الايجاب امكانٌ عامٌ سالبٌ وسلبُ ضرورةِ السَّلْبِ امكانٌ عامٌ موجبٌ فالممكنةُ الخاصةُ سواء كانت موجبةُ اوسالبةً يكون تركيبُها من مممكنتين عامتين احدهما موجبة والاخرى سالبة فلافرق بين موجبتها وسالبتها في المعنى بل في اللفظِ حتى اذا عُبرتُ بعبارةِ ايجابيةِ كانت موجبةً وان عُبرت بعبارةِ سلبيةِ كانت سالبةً وهي اعمُّ من سائر المركباتِ لان في كُلُّ واحدٍ منها ايجاباً وسلبًا ولا أقلَّ فيهما من ان يكونا ممكنتين بالامكان العام ولا يَلْزَمُ من امكان الايجابِ والسلب أن يكون احدهما بالفعل أوبالضرورة أو بالدوام ومباننة للضرورية المطلقة واعمُّ من الدائمة والعامتين والمطلقة العامةِ من وجهِ لتصادقِها في مادةِ الوجوديةِ اللَّاضروريةِ وصدق الممكنةِ الخاصةِ بدونِها حيثُ لاخروجَ للممكن من الـقـوـةِ الى الفعل وبالعكس في مادة الضروريةِ وأخصُّ من الممكنةِ العامةِ فقد ظَهَرَ مما ذكرنا انَّ الممكنة العامة أعمُّ القضايا البسيطةِ والممكنة ألخاصةُ اعمُّ الممركباتِ والصروريةُ اخصُّ البسائطِ والمشروطةُ الخاصةُ اخصُّ المركباتِ على وجبه وظهر ايبضًا أنَّ البلادوام اشارةٌ الى مطلقةِ عامةٍ واللاضرورةَ الى ممكنةِ عامةٍ محالفتين في الكيف للقصية المقيدة بهما حتى ان كانت موجبة كانتا سالبتين و ان كانت سالبة كانتا مو حبتين وموافقتين لها في الكُمّ فان كانت كليةً كانتا كليتين وإن كانت جزئية كانتا حزنيتين هذا هو الضابطة في معرفة تركيب القضايا المركبة وانهما قال اللادوامُ اشارةٌ الى مطلقةٍ عامةٍ ولم يقلُ اللادوامُ معناه المطلقةُ العامةُ لان السمعني اذاأطُلِق يُرادُبه المفهومُ المطابقي وليس مفهومُ اللادوام المطابقِي المطلقةَ العامة فان لا دوامَ الايجابِ مثلا مفهومُه الصريحُ رفعُ دوامِ إلايجابِ واطلاق السلب ليسس هو نفسس رفيع دوام الايجاب بل لازمُه فهو معنَّاه الالتزامُي واما السلاضيرورية فيمنعناه الصريخ الامكان العام لان لا صرورة الايجاب مثلا هو سلب

ضرورية الايبجاب وهو عينُ امكانِ السَّلْبِ فلَمّا كان إحدىٰ القضِيَّتَيْنِ عَيْنَ معنىٰ إحْدى القضِيَّتَيْنِ عَيْنَ معنىٰ إحْدى العِبَارَتَيْن والانحراى لَيْسَتْ معنى الاخراى بل مِنْ لواذِمِها ٱسْتَعْمِلَ عبارةُ الاشارةِ لِتَكُونَ مُشْتَركةً بَيْنَهُمَا

اقول: ممکنه خاصه وه ہے جس میں ایجاب وسلب کی دونوں جانبوں سے ضرورہ مطلقہ کے سلب کا حکم ہو، تو جب ہم کل انسان کا تب بالا مکان الخاص اور لاشی من الانسان بکا تب بالا مکان الخاص کہیں تو اس کا معنی بیت کہ انسان کے لیے کتابت کا ایجاب اور سلب دونوں ضروری نہیں ، لیکن ضرورت ایجاب کا سلب '' ممکنه عامه سالبه، ، ہے، اور ضرورت سلب کا ایجاب ممکنه عامه موجبہ ہوگا اور دوسرا سالبہ، پس اس کے موجبہ اور کی ترکیب دو ممکنه عامه سے ہوگی ، جن میں سے ایک موجبہ ہوگا اور دوسرا سالبہ، پس اس کے موجبہ اور سالبہ کے درمیان معنی میں کوئی فرق نہیں ، ( کیونکہ ممکنه خاصه کا معنی طرفین سے ضرورة کا رفع ہے، موجبہ موابہ ویا سالبہ ) بلکہ لفظوں میں فرق ہے کہ جب ایجا بی عبارت سے تعبیر کیا جائے تو موجبہ ہوگا ، اور سلبی عبارت سے تعبیر کیا جائے تو موجبہ ہوگا ، اور سلبی عبارت سے تعبیر کیا جائے تو موجبہ ہوگا ، اور سلبی عبارت سے تعبیر کیا جائے تو مالبہ ہوگا ۔

اور وہ تمام مرکبات سے عام ہے کیونکہ ان سب میں ایجاب وسلب ہوتا ہے، تو کم از کم ممکن بالا مکان العام ضرور ہوں گے، لین ایجاب وسلب کے امکان سے کی ایک کا بانعل یا بالضرورہ یا بالدوام ہونا لازم نہیں، اور ضرور بیہ مطلقہ کے مباین ہے، اور دائمہ وعامتین اور مطلقہ عامہ سے اعم کن وجہ ہے، کیونکہ یہ لازم نہیں، اور ممکنہ خاصہ ان کے بغیرصا دق ہوتا ہے جہاں ممکن کا قوت سے فعلیت کی طرف خروج نہ ہو، اور اسکاعکس (صادق ہے) ضرور یہ کے مادہ میں، اور عامہ سے اخص ہے، پس جو کچھ ہم نے ذکر کر دیا ہے اس سے بی ظاہر ہوگیا کہ مکنہ عامہ تمام تصایاب یطہ سے اعم ہے، اور ممکنہ خاصہ تمام مرکبات سے اعم ہے، اور ضرور بیر تمام بسائط سے اخص ہے، اور مشروط خاصہ ایک اور مکنہ خاصہ تمام مرکبات سے اغم ہے، اور ضرور بیر تمام بسائط سے اخص ہے، اور مشروط خاصہ ایک طریق پرتمام مرکبات سے اخص ہے، اور مؤلی خاہر ہوگیا کہ لا دوام مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہے، اور لی خواب کے جوان کے ساتھ مقید ہے، در انحالیکہ یہ دونوں قضے اس تضیہ کے کیفیت میں مخالفہ ہوں گے جوان کے ساتھ مقید ہے، یہاں تک کہ اگر قضیہ موجہ ہوتو یہ دونوں (مطلقہ عامہ ومکنہ عامہ) سالبہ ہوتو یہ دونوں کے، اور وہ (قضیہ کی سابلہ ہوتو یہ ہو

اور ماتن نے بیکہا ہے کہ لا دوام مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہے، اور پنہیں کہا کہ لا دوام کامعنی مطلقہ عامہ ہے، کیونکہ جب لفظ معنی مطلق بولا جائے تو اس سے مفہوم مطابقی مراد ہوتا ہے، اور لا دوام کامفہوم مطابقی مطلقہ عامہ نہیں ہے، اس لیے کہ مثلاً ''لا دوام ایجاب، کامفہوم صری ''دوام ایجاب کا رفع ،،

ہاورسلب کا اطلاق بعینہ ''رفع دوام ایجاب، نہیں ہے، بلکہ اس کالازم ہوتو یہ اس کا التزامی معنی ہے، ربالاضرورہ تو اس کا صریح معنی امکان عام ہے، کیونکہ مثلاً لاضرورۃ ایجاب، ضرورۃ ایجاب کا سلب ہے، اور دوسرا قضیہ بعینہ ہے، اور دوسرا قضیہ بعینہ دوسری عبارت کا معنی نہیں ہے، بلکہ اس کے لوازم میں سے ہے، اس لیے لفظ اشارہ استعال کیا تا کہ دونوں میں مشترک رہے۔

#### (۷) مکنه خاصه

مکنه خاصہ: بیدہ قضیہ مرکبہ ہوتا ہے جس میں جانب ایجاب اور سلب دونوں سے ضرور ق مطلقہ کواٹھا دیے کا تحکم ہوئیتی اس میں نہ تو جانب ایجاب ضروری ہواور نہ جانب عدم اور سلب، بلکہ دونوں ہی ممکن ہوں موجبہ جیسے کل انسان کا تب بالا مکان الخاص کے معنی بیہ ہیں کہ انسان کا نہ تو کا تب ہونا ضروری ہے،اور نہ کا تب نہ ہونا ضروری ہے بلکہ دونوں ممکن جیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب مکنہ خاصہ میں جانبین سے ضرورہ کے سلب کا تھم ہوتا ہے، تو مکنہ خاصہ صرف سالبہ ہی ہوگا ، نہ کہ موجبہ؟ اس کا جواب ہیہ ہے کہ مکنہ خاصہ موجبہ اور سالبہ دونوں واقع ہوتا ہے، کیونکہ ایجاب کی ضرورت کا سلب بعنی سلب ضرورة الا یجاب مکنہ عامہ سالبہ ہے، اور سلب کا ضروری نہ ہوتا یعنی سلب ضرورة السلب مکنہ عامہ موجبہ ہے۔

مکنہ خاصہ موجبہ ہویا سالبہ، دومکنہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے، ان میں سے ایک موجبہ ہوگا اور دوسرا سالبہ،
کیونکہ مکنہ خاصہ میں جب سلب ضرورت جانب مخالف سے ہوتو جانب موافق کا امکان ثابت ہوگا، اور جب سلب ضرورت جانب موافق سے ہوتو جانب مخالف کا امکان ثابت ہوگا گویا اس قضیہ میں جانب موافق کے امکان اور جانب مخالف کا امکان ثابت ہوگا گویا اس قضیہ میں جانب موافق کے امکان اور جانب مخالف کے امکان اور جانب محالم ہوتا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ مکنہ خاصہ موجبہ اور سالبہ کے درمیان فرق کیے کیا جائے گا جب ترکیب بیل بید دونوں برابر ہیں، کیونکہ مکنہ خاصہ موجبہ ہو یا سالبہ ، ان ہیں سے ہرا یک موجبہ مکنہ عامہ اور سالبہ مکنہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے؟ شارح نے اس کا جواب بید یا کہ مکنہ خاصہ موجبہ اور سالبہ کے درمیان معنی کے اعتبار سے توکئی فرق نہیں ہے، دونوں کامعنی ایک ہی ہوتا ہے، اور اس میں موجبہ اور کامعنی ایک ہی ہوتا ہے، اور اس میں موجبہ اور سالبہ برابر ہیں البتہ اگر فرق ہے توصرف الفاظ اور عبارت سے ہے کہ اگر وہ قضیہ ایجا بی عبارت ایجا بی ہے، اور مکنہ خاصہ سالبہ ہے، جیسے لاشی من الانسان بکا تب بالا مکان الخاص میں مکنہ خاصہ سالبہ ہے، جیسے لاشی من الانسان بکا تب بالا مکان الخاص بے معنی کے مکنہ خاصہ سالبہ ہے، اور قضیہ سابہ ہے، اور قضیہ سابہ ہے، سے کہ از ق صورف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے مکنہ خاصہ سالبہ ہے اس لیے کہ یوعبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے مکنہ خاصہ سالبہ ہے اس لیے کہ یوعبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے مکنہ خاصہ سالبہ ہے اس لیے کہ یوعبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے اس سابہ ہے اس کے کہ یو عبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے اس سابہ ہے اس کے کہ یو عبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہے، معنی کے اس سابہ ہے اس کے کہ یو عبارت سابی ہے، تو معلوم ہوا کہ فرق صرف عبارت اور لفظوں میں ہور

# اعتبارے کوئی فرق نبیں ہے۔

### نسبتين

مکنہ خاصہ اور تمام مرکبات کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، بیاعم ہے اور تمام مرکبات اخص بیں، یونکہ تمام مرکبات میں ایجاب وسلب کے اعتبار سے دونسبتیں ہوتی ہیں، کسی میں ضروری، کسی میں دائی اور کسی میں بالفعل، تو اس کا اونی درجہ یہ ہے کہ بید دونوں نسبتیں امکان عام کے ساتھ ضرور ممکن ہوں گی، البذا جب مرکبات میں سے کوئی صادق ہوگا تو ممکنہ خاصہ بھی صادق ہوگا، کیکن میضروری نہیں کہ جب کوئی نسبت ایجا بی وسلبی ممکن ہوتو ان میں سے کوئی ایک بالفعل یا بالضرور ہیا بالدوام ہو، لبذا ممکنہ خاصہ کے صدق سے باقی مرکبات کا صدق لازم نہیں۔

مکنه خاصه اور ضروریه مطلقه کے درمیان تباین کی نسبت ہے، کیونکه ضروریه میں''ضرورہ، کا حکم ہوتا ہے، اور مکنه خاصه میں'' سلب ضرورہ، کا حکم ہوتا ہے، ان میں تباین بالکل ظاہر ہے کہ جہاں ضرورہ ہو وہاں سلب ضرورہ نہیں ہوسکتی و بالعکس۔

مکنفاصه اور دائمہ مطلقہ شروط عامہ عرفیہ عامہ ومطلقہ عامہ کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نبست ہے،
چنا نچہ مادہ ہو و جود بدلا ضرور ہی کا جس میں اطلاق مادہ دوام میں ضرورہ سے خالی ہوتو وہاں یہ پانچوں تضیے جمع ہوجاتے
ہیں جیسے کل فلک متحرک بالفعل یا مادام فلے الا بالضرورہ ، اس میں ہیں سب قضایا صادق ہیں ، دائمہ تواس لیے کہ جب کہا
کہ دوام ضرورہ سے خالی ہوتو اس میں دائمہ پایا گیا اور دائمہ میں دوام ذاتی ہوتا ہے، اور عرفیہ علیہ میں دوام وضی ہوتا ہے، تو جہاں دوام ذاتی ہوتا ہے، اور عرفیہ عامہ بھی پایا گیا گیا کہ کہ جب کہا
گیا کیونکہ اس میں ضرورہ وصفیہ ہوتی ہے، نہ کہ ضرورہ ذاتیہ جس کی نفی کی گئی ہے، اور مطلقہ عامہ بھی پایا گیا گیا کیونکہ
جب ضرورہ وصفیہ اور دوام پائے گئے تو نسبت بالفعل بھی پائی جائے گی، یبی مطلقہ عامہ ہوتا ہے اور ممکنہ خاصہ بھی
صادق ہے، کیونکہ اس میں لا ضرورہ کا تھم ہوتا ہے، چنانچہ مادہ مفر وضہ بھی کہی ہے کہ جس میں لا ضرورہ ہو، یہ مادہ مفر وضہ بھی کہی ہے کہ جس میں لا ضرورہ ہو، یہ مادہ اختماعہ بوتا ہے۔ اور وصفیہ اور جس مادہ میں ممکن قوت سے نعل کی طرف نہ آیا ہوتو اس میں صرف مکنہ خاصہ مادی ہو علی خال علی انسان حیوان بالضرورہ تو یہاں سابقہ تمام قضایا صادق ہوتے ہیں اور وصفہ موضوع ذات موضوع کا عین ہوجیسے کل انسان حیوان بالضرورہ تو یہاں سابقہ تمام قضایا صادتی ہوتے ہیں خاصہ تیں مکنہ خاصہ میں لاضرورہ کا تھم ہوتا ہے، یہ دوسرامادہ افتر اقیہ ہے کہ جہاں ممکنہ خاصہ وصادت نہیں اور باتی عیارتھے صادت ہیں۔

مکنه خاصه اور مکنه عامه کے درمیان عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، مکنه خاصه اخص ہے اور مکنه عامه اعم ہے، کیونکه مکنه خاصه میں لاضرور ہی قید ہوتی ہے، جبکہ مکنه عامه میں کوئی قید نہیں ہے، بلکہ مطلق ہونکه مقید سے اعم ہوتا ہے اس لیے مکنه عامہ بھی مکنه خاصه سے اعم ہونا ہے اس لیے مکنه عامہ بھی مکنه خاصه سے اعم ہونا ہے اس کے مکنه عامہ بھی مکنه خاصه سے اعم ہونا ہے اس کے مکنه عامہ بھی مکنه خاصه سے اعم ہے، اور مکنه خاصه اس سے اخص ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ سابقہ مباحث سے یہ بات معلوم ہوگئ کہ مکنہ عامہ تضایا بسیطہ ہیں سب سے اعم ہے،
اور ممکنہ خاصہ مرکبات ہیں سب سے اعم ہے، اور ضروریہ مطلقہ تمام بسا لکا سے اخص ہے، اور مشروطہ خاصہ ایک لحاظ
سے تمام مرکبات سے اخص مطلق ہے، بیتب اخص ہے جب کہ مشروطہ خاصہ کے خمن میں جوایک مشروطہ عامہ ہے،
اس کواس کے معنی اول پر نہ لیا جائے، بلکہ اس کواس کے معنی ٹائی پر لیا جائے، جس میں مادام الوصف کا اعتبار ہوتا ہے،
لینی وصف موضوع کے تمام اوقات میں نبست کی' ضرورہ، کا تھم ہوتا ہے خواہ وصف موضوع کو تھم کے تحقق میں وخل
ہویا نہ ہواس معنی ٹائی کے اعتبار سے مشروطہ خاصہ تمام مرکبات سے اخص مطلق ہوگا، لیکن آگر مشروطہ خاصہ کے خمن میں جو یا نہ ہواس معنی ٹائی ہوتا ہے دہ اس کے متنی اول یعنی بشرط الوصف پر محمول ہوتو پھر مشروطہ خاصہ تمام مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور دوسرے اعتبار سے نہیں ہوگا، بلکہ اس کی نبست وقتیہ اور متنشرہ کے ساتھ عموم خصوص من وجہ ہوجاتی ہے، جبیبا کہ وقتیہ اور منتشرہ کی بحث میں یہ گذر چکا ہے، تو چونکہ مشروطہ خاصہ ایک اعتبار سے تمام مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور دوسرے اعتبار سے نہیں ہی مسابقہ مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور دوسرے اعتبار سے نہیں ہیں۔ اس طرف اشارہ کرنے کے لیے شارح نے ''علی وجہ، کا اضافہ کیا ہے کہ ایک اعتبار سے بیتمام مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور دوسرے اعتبار سے نہیں ہو کہ کہ اس کے مطلق ہوتا ہے اور کرنے کے لیے شارح نے کے ایک اعتبار سے بیتمام مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور کہ کے ایک اعتبار سے بیتمام مرکبات سے اخص مطلق ہوتا ہے اور کہ کو لیا جائے۔
سے اخص مطلق ہے جبکہ اس کے خمن میں جوا یک مشروطہ عامہ ہے، اس کواس کے معنی ٹائی پرمحمول کیا جائے۔

#### فائده

شارح فرماتے ہیں کہ مرکبات کی تفصیل سے بیضابط بھی معلوم ہوگیا کہ لا دوام سے مطلقہ عامہ کی طرف اشارہ ہوتا ہے، اور لاضر ورہ سے مکنہ عامہ کی طرف اشارہ ہوتا ہے، بیہ مطلقہ عامہ اور مکنہ عامہ اصل قضیہ جو لا دوام یا لاضر ورہ کی قید کے ساتھ کیفیت کے اعتبار سے مخالف ہوتے ہیں یعنی ایجاب وسلب میں، چنانچہ اگر اصل قضیہ موجبہ ہوتو بیسالبہ و بالعکس، ہاں کمیت کے اعتبار سے اصل قضیہ کے موافق ہوتے ہیں یعنی کلیت و جزئیت میں کہ اگر اصل قضیہ کی ہے تو بیمی کی جزئی ہوگا، چنانچہ قضایا مرکبہ کی ترکیب کی معرفت اور شناخت کا بھی ضابط ہے۔

الا یجاب بعینه مکنه عامد سالبه ب، اور اگر پہلا قضیہ سالبہ ہوتو پھر لاضرورہ کامفہوم صرتے یہ ہوگا کہ سابقہ قضیہ ملی جو
سلب ہوہ ضروری نہیں ، اور سلب کا ضروری نہ ہونا ، لینی سلب ضرور ۃ السلب بعینه مکنه عامه موجب ہے ، لہذا جب دو
قضیوں میں سے ایک لیعن مکنه عامه دوعبارتوں میں سے ایک لینی لاضرورہ کامفہوم صرتے اور معنی مطابقی ہے ، اور دوسرا
قضیہ لینی مطلقہ عامہ سالبہ دوسری عبارت لینی لا دوام کامفہوم صرتے اور مطابقی نہیں ہے بلکہ وہ رفع دوام الا یجاب کے
لوازم میں سے ہے ، تو اس لیے ماتن نے ایک ایسالفظ استعال کیا جوان دونوں مفہوم وں کے درمیان مشترک ہے ، اور
وہ دونوں کوشامل ہے اور وہ لفظ ' اشارہ ، ہے ، جومفہوم صرتے اور التزامی دغیرہ سب کوشامل ہوا کرتا ہے۔

# موجهات مركبه كانقشه مثالول كيساته

| مايس                                                         | موجبه<br>وسالبه | قضايا موجهه مركبه | نمبرشار |
|--------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------|---------|
| بالضرورة كل كاتب متحرك الاصابع ما دام كاتبا لا دائما         | موجبه           | مشروطه خاصه       | ١       |
| بالضرورة لاشئ من الكاتب بمتحرك الاصابع ما دام كاتبا لا دائما | سالبه           |                   |         |
| بالدوام كل كاتب متحرك الاصابع ما دام كاتبا لا دائما          |                 | عرفيه خاصه        | ۲       |
| بالدوام لا شئ من الكاتب بساكن الاصابع ما دام كاتبا لا دائما  | سالبه           |                   |         |
| كل انسان ضاحك بالفعل لا بالضرورة                             | موجبه           | وجـوديــه لا      | ٣       |
| لاشئ من الانسان بضاحك بالفعل لا بالضرورة                     | سالبه           | ضروريه            |         |
| كل انسان ضاحك بالفعل لا دائما                                | موجبه           | وجوديه لادائمه    | ٤       |
| لاشئ من الانسان بضاحك بالفعل لا دائما                        | سالبه           | ·                 |         |
| بالضرورة كل قمر منخسف وقت حيلولة الارض بينه وبين الشمس       | موجبه           | وقتيه             | ٥       |
| بالضرورة لا شئ من القمر بمنخسف وقت التربيع لا دائما          | سالبه           |                   |         |
| بالضرورة كل انسان متنفس في وقت ما لا دائما                   | موجبه           | منتشره            | 7       |
| بالضرورة لا شئ من الانسان بمتنفس في وقت ما لا دائما          | سالبه           |                   |         |
| كل انسان كاتب بالامكان الخاص                                 | موجبه           | ممكنه خاصه        | ٧       |
| لا شئ من الانسان بكاتب بالامكان الخاص                        | سالبه           |                   |         |

**قَال**: الفصلُ الثانِيُ فِي اقسام الشرطِيةِ الجزءُ الاوّلُ منها يُسمَّى مقدَّماً والثاني تالِياً وهبي اما متصلة او منفصلة اما المتصلة فامّا لزومية وهي التي تكونَ فيها صدق التالى على تقلير صدق المقدَّم لعلاقة بينهما يوجبُ ذلك كالعِلِّيةِ والتَضَالُيفِ وإمَّا اتيفاقية وهي التي يكونُ فيها ذلك بمجردِ توافي الجزئين على الصّدق كقولنا ان كانَ الانسائُ ناطقاً فالحمارُناهق وامَّا المنفصلةُ فاما حقيقيةٌ وهي التي يُحْكُمُ فيها بالتَّنَا فِي بِسَ جَزِئَيُها فِي الصَّدُقِ والْكِذُبِ معاً كقولنا اما ان يكونَ هذاالعددُ زوجاً او فرداً رامًا ما نعةُ الجمع وهي التي يُحْكَمُ فيها بِالتَّنَافِي بين الجزئينِ فِي الصَّدقِ فقط كقولنا اما ان يكون هذاالشي حجراً او شجراًاومانعةُ الخلو وهي التي يُحْكُمُ فيها بالتَّنَا فِي بين الجزئينِ فِي الكِذُبِ فقط كقولنا إمَّا أن يكونَ زيدٌ فِي البحر أو لا يَغُرقُ دوسری فصل اقسام شرطیه میں ہے، شرطیه کے پہلے جز عومقدم اور دوسرے کوتالی کہتے ہیں، اور شرطیه متصله ے یامنفصلہ، پھرمتصلہ یالزومیہ ہے اور بدوہ ہے جس میں تالی کا صدق مقدم کے صدق کی تقدیر پرایک ا پسے علاقہ کی وجہ سے ہو جواس کو واجب کرے جیسے علیت اور تضایف، یا اتفاقیہ ہے اور بیروہ ہے جس میں یہ باے محض جزئین کےصدق پرشفق ہونے کی وجہ سے ہوجیسے انسان اگر ناطق ہوتو گدھا ناہق ے،اورمنفصلہ یاحظیقیہ ہےاور بدوہ ہےجس میں اس کے جزئین کے درمیان صدق و کذب دونوں اعتبار سے منافات کا تھم ہوجیسے بیدر جفت ہوگا یا طاق، یا مانعۃ الجمع ہے اور بیوہ ہے جس میں دونوں جزؤل كدرميان صرف صدق كاعتبار عدمنافات كاحكم موجيس يثى چرمولى يادرخت، يامانعة اکنلو ہےاور بیوہ ہے جس میں اس کے دونوں جزؤں کے درمیان صرف کذب کے اعتبار سے منافات كاحكم موجيع زيددريا مين موكايانه ذوب كا\_

اقول: لَمَّا وقعَ الفراغُ من الحملياتِ واقسامِها شَرَعَ في اقسامِ الشرطياتِ وقد سمعتَ أنَّ الشرطية ما يُتَرَكِّبُ من قضيتينِ وهي امَّا متصلةٌ إن أوْجَبَتُ أوسَلَبتُ حصولُ اتصالِ احلهما عندَالاُحرى او منفصلةٌ ان أوْجَبَتُ أو سَلِبَتُ انفصالَ احلهما عن الأخرى والقضية ان أوْجَبَتُ أو سَلِبَتُ انفصالَ منفصلةً تُسمِّى مقلَّمًا لتقدمِها فِي الذِّكِ والقضيةُ الثانيةُ تُسمِّى تالياً لتُلوِّها اياها ثم منفصلةً تُسمِّى مقلَّمًا لتقدمِها فِي الذَّكِ والقضيةُ الثانيةُ تُسمِّى تالياً لتُلوِّها اياها ثم انَّ المتصلة إمَّا لزوميةٌ واما اتفاقيةٌ امَّا اللزوميةُ فهي التي يُحْكَمُ بِصِدْقِ التالي فيها على تقديرِ صدقِ المقدَّم لعلاقةٍ بينهما تُوجِبُ ذلك والمرادُ بالعلاقةِ شي بسببه على تقديرِ صدقِ المقدَّم لعلاقةٍ والتضائفِ اما العِليَّةُ فبانُ يكون المقدَّم علةً للتالي كقولنا ان كان النهار كقولنا ان كان النهار

موجوداً كانت الشمسُ طالعة او يكونا امعلولي علة واحدة كقولنا ان كان النهارّ موجودا فيا لعالم مضئيّ فإن وجودَ النهار وإضاءةَ العالم معلولان لمطلوع الشمس وامَّا التنضائفُ فبان يكونا مُتضائفَين كقولنا إن كان زيدٌ ابا عمروكان عمرٌو ابنه وهذاالتعريفُ لا يتناولُ اللُّزوميةَ الكاذِبةَ لِعدم اعتبار صدق التالي لعِلاقةٍ فِيها فَالاولْي أَن يُقالُ اللزوميةُ ماحُكِمَ فيها بصدُق قضيةِ على تقدير قضيةِ أحرى لعلاقةِ بينهُ ما مُوجبةٍ لذلك فهو يتناولُ اللزومِيةَ الكاذبةَ لأنَّ الحكمَ للعلاقةِ إن طابقَ الواقعَ كان الحكمُ مُتحقَّقاً والعلاقةُ أيضا مُتحققةٌ وإن لم يطابق الواقعَ فامِا لعدم الحكم في الواقع او لِثبوتِه من غير علاقةٍ وأمَّا الاتفاقيةُ فهي التي يكونُ ذلك اي صدْقُ التالِي على تقدير صدق المقدَّم فيها لَا لِعلاقةٍ موجبةٍ لذلك بل بمُجرَّدتو افُق صِـذق البجـزئيـن كـقولنا انكان الانسانُ ناطقًا فالحمارُناهقٌ فإنَّهُ لاعلاقةَ بين ناهقيَّة المحماروناطقيَّةِ الانسان حتى يُعجَوِّزَ العقلُ تحقَّقَ كُلِّ واحدٍ منهما بدون الاخِر وليس فيها الاتوافقُ الطرفينَ على الصَّدْقِ ولو قَالَ هي التي يُحُكُّمُ فيها بصِدْقِ التالي على تقدير صدق المقدَّم لا لعلاقة بل بُمَجَرَّدِ صِدُقِهما لكان أولى ليتناولَ الاتفاقية الكاذبة فَإِنَّ الحُكُم فِيهَا بصدق التَّالِي لالعلاقة و رُبَمَا لَمْ يُطَابق الواقعَ بأن لَّا يصدُقَ التالى على تقدير صدق المقدَّم أو يصدق و تُوجَدُ العلاقةُ وقد يُكتفى في الاتَّفاقيَّةِ بصِـدُق التالي حتى يُقَالَ انها التي حُكِمَ فيها بصِدُق التالي على تقدير المقدَّم لا لعلاقةٍ بل بمجرَّدٍ صِدُق التالي ويجوزُأن يكون المقدَّمُ فيها صادقًا أو كاذبًا ويسمَّى بهذاالمعنى اتفاقية عامة وبالمعنى الاول اتفاقية خاصة للعموم والخصوص بينهما فإنَّه متى صدقَ المقدمُ والتالي فقد صدقَ التالي ولا ينعكسُ

واما المنفصلة فقد عَرَفَتَ انَّهَا على ثلثة أقسام حقيقية وهى التى يُحْكُم فيها بالتَّنَا فِي بين جزئيهَا صدقًا وكذبًا كقولنا إمَّا أن يكون هذا العدد زوجًا أو فردًا ومانعة الجمع وهى التى يُحْكُم فيها بالتنافى بين جزئيها صدقاً فقط كقولنا إمّا أن يكونَ هذا الشيُ شجرًا أو حجرًا و مانعة الخلووهي التى يُحُكَمُ فيها بالتَّنَا فِي بين جزئيها كذبًا فقط كقولنا إمَّا أن يكونَ زيدٌ في البحرِ وإمَّا أن لا يغرِق وانَّما شُمِيت الاولى حقيقية لأنَ كقولنا أمَّا أن يكونَ زيدٌ في البحرِ وإمَّا أن لا يغرِق وانَّما شُمِيت الاولى حقيقية لأنَ التنا في بين جزئيها الله في الصدق والكذب معافي احق باسم المنفصلة بل هي حقيقة الانفصال والثانية مانعة الجمع لاشتما لها على منع المجمع بين جزئيها والثالثة مانعة الخُلُولانَ الواقع لا يَخلُو عن أحَد جزئيها ورُبَمَا يُقالُ مانعة الجمع ومانعة الخُلُو على التى حُكِمَ فيها بالتَّنا فِي في

الصّدقِ أو فِي الكِذُبِ مطلقًا وبهذاالمعنى تكونانِ اعمَّ من المعنيينِ الاولينِ والحقيقيةِ ايضًا

ولِبَعُضِ الأَفَاضِلِ ههنا بمحتُّ شريفٌ وهو أنَّ المرادَ بالمنافاتِ في الجَمُع أنُ لَّا يَصُدُقًا على ذاتٍ واحدةٍ لا أنَّهُمَا لا يجتمعان فِي الوجودِ فانه لو كان المرادُ عدمَ الاجتسماع في الوجود لم يَكُنُ بين الواحدِ وَالكثيرِ منعُ الجَمْعِ لأنَّ الواحدَ جزءُ الكثير وجَزءُ الشي يُجَامِعُهُ في الوجودِ لكن الشيخَ نَصَّ على مَنْع الجَمْع بَيْنَهما ثم قَالَ وعندي في هذا نظرٌ إِذْيلُزَمُ من ذلك جوازُ منعِ الجمعِ بين اللَّازمِ والملزومِ فإنَّ جزءً الشيُّ من لوازمِه وقد أجُمَّعُوا على أنَّهُ لا منعُ جَمع بينَ اللازم والملزوم ولا منعُ خُلوورجاءٌ من الله تعالى أن يَّفُتَحَ عليَّ الجوابَ عن هذَاالاعتراض وهو ليس الانظراً فيهمًا أرادة من عبارة القوم فَحَاشًاهُمُ أَنْ يَعْنُوْ ابِالْمُنَا فَاةِ فِي الجمع عدمَ الاجتماع فِي الصَّدُقِ فَإِنَّ مَانِعَةَ الجَمْعِ من اقسامِ المنفصلةِ والانفصالُ لَمْ يَعْتَبِرُوهُ إلَّابينَ القضيتينِ فلا يكونُ منعُ الجمعِ إلَّابينَ القضيتينِ فلو كان المرأد عدمَ الاجتماع فِي الصَّدُقِ لكان بينَ كُلِّ قصيتينِ منعُ الجَمْع الستحالةِ ان تَصْدُقَ قضيةٌ على ماتصدُقْ عليه قبضية أُخُرَى ولا يكونُ بين القضيتينِ منعُ الخُلُوِ أصلًا ضرورةَ كِذُ بِهِمَا على شيُّ من الاشياءِ واقَـلُّهُ مـفـردٌ مـن الـمـفردات بل ليسِ مرأدهم بالمنافاة في الجمع الاعدمَ الاجتماع في الوجودِ وأمَّاإنَّ الشيخَ أثبتَ بين الواحدِ والكثيرِ منعَ الجمع فهو ليس بيين مفهومَي الواحدِ والكثير بل بيُنَ هذا واحدٌ و هذا كثيرٌ فإنَّ القضيةَ القَائلَة إمَّا أن يكُونَ هذا واحدًاوإمَّا أن يكونَ هذا كثيرًامانعةُ الجمع لا متناع اجتماع جُزُنَّيْهَا على الصَّدُقِ فقد بَانَ أنَّ الاشكالَ إنما نشأَ من سوءِ الفَهُمِ وَقلةِ التَّدَّبُّرِ

اقول: جب جملیات اوراس کی اقسام سے فراغت ہوگی تو اب شرطیات کی اقسام شروع کررہے ہیں،
اور آپ بین چکے ہیں کہ شرطیہ وہ ہے جو دوقفیوں سے مرکب ہوتا ہے، اور وہ یا تو متصلہ ہے اگر آپ ان
میں سے ایک قضیہ کے اقصال کے حصول کو دوسر ہے قضیہ کے وقت ثابت کریں یا سلب کریں، اور یا
منفصلہ ہے اگر آپ ان میں سے ایک کا انفصال ثابت کریں یا سلب کریں دوسر ہے قضیہ سے، اور
شرطیہ کے دونوں جز وَں میں سے پہلا قضیہ متصلہ ہو یا منفصلہ، مقدم کہلاتا ہے کیونکہ وہ ذکر میں مقدم
ہے، اور دوسر اقضیہ تالی کہلاتا ہے، اس لیے کہ بیاس کے بعد میں آتا ہے، چرمتصلہ یالزومیہ ہے یا اتفاقیہ،
لزومیہ وہ ہے جس میں تالی کے صدق کا حکم مقدم کے صدق کی تقذیر پر ہوا یک ایسے علاقہ کی وجہ سے جو
اس کو واجب کرے، اور 'علاقہ ،، سے وہ شی مراد ہے جس کے سبب سے مقدم تالی کا مصاحب ہوجسے
اس کو واجب کرے، اور 'علاقہ ،، سے وہ شی مراد ہے جس کے سبب سے مقدم تالی کا مصاحب ہوجسے

اورآپ کومعلوم ہو چکا ہے کہ منفصلہ تین قتم پر ہے، حقیقیہ: اور یہ وہ ہے جس کے دونوں جز وَں کے درمیان صدق اور کذب دونوں کا ظامے تنافی کا عظم ہوجیتے میں دھنت ہوگایا طاق، اور مانعة الجمع: اور بین وہ ہے جس کے جز کین کے درمیان نصدق کے لحاظ سے تنافی کا عظم ہوجیسے بیشی درخت ہوگی یا

چھڑ، اور مانعۃ الخلو: اور بیوہ ہے جس میں جزئین کے درمیان صرف کذب کے لحاظ ہے تنافی کا تھم ہوجیے زید دریا میں ہوگا یا غرق نہ ہوگا، پہلے کو حقیقیہ اس لیے کہتے ہیں کہ اس کے جزئین میں تنافی اخیر بن (مانعۃ الجمع و مانعۃ الخلو) کے جزئین کے درمیان تنافی سے شدید تر ہوتی ہے، کیونکہ وہ صدق اور کذب دونوں میں ہوتی ہے پس وہ منفصلہ نام کا زیادہ حقدار ہے بلکہ وہی انفصال کی حقیقت ہے، اور دوم کو مانعۃ الجمع اس لیے کہتے ہیں کہ وہ جزئین کے درمیان جمع ہونے کے منع پر مشتل ہوتا ہے، اور سوم کو مانعۃ الجمع اور مانعۃ الخلو اس لیے کہتے ہیں کہ واقعہ اس کے جزئین میں سے کی ایک سے خالی نہیں ہوتا، اور اس اوقات مانعۃ الجمع اور مانعۃ الخلو اس کو کہتے ہیں جس میں صدق یا کذب میں تنافی کا تھم ہومطلقا، اور اس معنی کے لخاظ سے بیدونوں پہلے دونوں معنی سے عام ہیں اور حقیقیہ سے بھی عام ہیں۔

اوربعض افاضل کی یہاں ایک شریف بحث ہے اور وہ یہ کہ منافات فی الجمع سے مرادیہ ہے کہ وہ دونوں ایک ذات پرصادق نہ ہوں، نہ یہ کہ وجود میں مجتمع نہ ہوں، اس لیے کہ اگر وجود میں مجتمع نہ ہونا مراد ہو، تو واحد اور کثیر میں مانعۃ الجمع نہ ہوگا کیونکہ واحد کثیر کا جزء ہوتا ہے، اورثی کا جزء ثی کے ساتھ وجود میں جمع ہوتا ہے، کیاں شخ نے تو واحد اور کثیر کے درمیان مانعۃ الجمع کی تصریح کی ہے، پھرفاضل نہ کور نے کہا ہے کہ میر سے نو واحد اور کشر ہے، کیونکہ اس سے اور نہ والزم وطروم کے درمیان مانعۃ الجمع کا جائز ہونالازم آتا ہے اس لیے کہ تی کے لوازم میں سے ہوتا ہے، حالانکہ مناطقہ کا اس پراتفاق ہے کہ لازم وطروم میں نہ مانعۃ الجمع ہے اور نہ مانعۃ الخلو، اور فاضل نہ کور نے امید ظاہر کی ہے کہ اللہ تعالی اس اعتراض کے جواب کا دروازہ کھولیں گے۔

اور یہ نظر قوم کی عبارت سے غلط نہی پر بنی ہے، اور اللہ ان کواس سے بچائے کہ وہ منافات فی الجمع سے اور انفصال دو
تعرم اجتاع فی الصدق، مرادلیس، کیونکہ ' مانعۃ الجمع بھی قصیتین کے درمیان ہوگا، تو اگر عدم اجتاع فی
قضیوں کے درمیان ہی معتبر ہے، لہذا مانعۃ الجمع بھی قصیتین کے درمیان ہوگا، تو اگر عدم اجتماع فی
الصدق مراد ہوتو ہر دوقضیوں کے درمیان مانعۃ الجمع ہوگا، کیونکہ یہ بات محال ہے کہ ایک قضیہ اس پر
صادت ہوجس پر دوسرا قضیہ صادق ہو، اور دوقضیوں کے درمیان مانعۃ الخلو بھی بالکل نہ ہوگا، کیونکہ وہ
دونوں کی نہ کی چیز پرضرور کاذب ہوتے ہیں، اور کم از کم مفردات میں ہے کسی مفرد پر، بلکہ تو م کی
منافات فی الصدق سے صرف' عدم اجتماع فی الوجود، مراد ہے، اور رہی یہ بات کہ شخ نے واحداور کثیر
کے درمیان مانعۃ الجمع کو ثابت کیا ہے تو وہ واحداور کثیر کے مفہوم میں نہیں بلکہ بذاواحداور بذا کثیر کے
درمیان ہے، کیونکہ اماان یکون بذاواحداواماان یکون بذاکثیر اقضیہ مانعۃ الجمع ہے کیونکہ اس کے جز کین
کے صدق پر جمع ہونا محال ہے، تو یہ بات ظاہر ہوگئی کہ اشکال نہ کورغلو نبی اور قلت تد ہر سے پیدا ہوا ہے۔

## فصل ثاني

### شرطيهاوراس كى اقسام

شرطید: اس قضیه کو کہتے ہیں جو دوقفیوں سے مرکب ہوتا ہے جیسے ان کانت انشس طالعۃ فالنھار موجود۔ شرطید کی دوشمیں ہیں:

- (۱) متصله: بده وقضية شرطيه وتا ہے، جس ميں دوقضيوں ميں سے ايک كے اقصال كے حصول كا ايجاب ياسلب مودوسر سے قضيہ كے وقت، اگر اقصال كے ايجاب كا حكم موقو ده موجبہ ہے جيسے ان كانت الشمس طالعة فالنا اموجوداس ميں طلوع اور اگر اقصال كے سلب كا حكم موقو ده سالبہ ہے جيسے ليس البتہ كلما كانت الشمس طالعة كان الليل موجودا اس ميں طلوع الشمس كي صورت پر دجود ليل كي نفى كى گئى ہے۔
- (۲) معقصلہ: یہ وہ قضیہ شرطیہ ہوتا ہے جس میں دوقعیوں میں سے ایک کے انفصال کے حصول کا ایجاب یا سلب ہود وسرے تضید کے وقت، اگر انفصال کا ایجاب واثبات ہوتو وہ منفصلہ موجبہ ہے جیسے ھذاالثی اماان یکون شجرا اوجرا، اورا گرسلب انفصال ہوتو وہ منفصلہ سالبہ ہے جیسے لیس اماان تکون الشمس طالعة اوالنھار موجود، یہ بات نہیں ہے کہ یا تو سورج لکلا ہویا دن موجود ہوئی ان دونوں باتوں میں کوئی جدائی نہیں ہے بلکہ دونوں ساتھ ساتھ ہیں۔

قضیہ شرطیہ جن دوقعیوں سے مرکب ہوتا ہے ان میں سے پہلے کوخواہ شرطیہ متصلہ ہو یامنفصلہ ،مقدم اور ، دوسرے کو'' تالی ،، کہتے ہیں ،مقدم اس لیے کہتے ہیں کہ وہ دوسرے تضیہ لینی تالی سے پہلے ہے، اور دوسر اقضیہ چونکہ پہلے کے بعد ہے اس لیے اس کو'' تالی ،، کہتے ہیں کیونکہ تالی'' آلو،، سے ہے اس کے معنی ہیں پیچھے آئا۔

## متصلهى اقسام

#### قضية شرطيه مصله كى دوسميس بين:

- (۱) متصله گرومید: وه تضیه شرطیه به جس میں تالی کے صدق کا تھم مقدم کے صدق کی تقدیر پر ہتو ایک ایسے علاقہ کی وجہ سے جواس کو واجب کر ہے۔''علاقہ ، کا مطلب یہ ہے کہ قصیتین میں ایک ایسی ہوجس کی وجہ سے پہلاقضیہ یعنی مقدم تالی کے ساتھ رہنے کا نقاضا کرے ، اس علاقے کی پھر دونشمیں ہیں:
- (۱) علاقہ علیت: اسے کہتے ہیں کہ ایک شی دوسری چیز کے وجود کا باعث اور سبب ہو، اور معلول اسے کہتے ہیں جو کہتے ہیں جو کہتے ہیں جو کسی علاقہ علیت کی تین صورتیں ذکر کی ہیں:
  - (الف) مقدم تالی کی ملت ہوجیسےان کانت اشتمس طالعۃ فالنھارموجوداس میں طلوع شمس وجود نہار کی علت ہے۔
- (ب) تالى مقدم كى علت بواورمقدم معلول بوجيهان كان النهارموجودا فالشمس طالعة اس ميس تالى يعني طلوع

شمس مقدم یعنی وجودنهار کی علت ہے۔

(ج) مقدم اور تالی دونوں کسی تیسری چیز کے معلول ہوں جیسے ان کان انتھار موجودا فالعالم مطبیکی اس میں وجود نہاراور عالم کے روثن ہونے کی علت ''طلوع شمس، ہےاورید دونوں اس کے معلول ہیں۔

(۲) علاقہ تضایف: الی دو چیز وں کے تعلق کانام ہے جن میں سے ہرایک کا سمجھنا دوسرے پر موقوف ہوجیسے باپ ہونا اور بیٹا ہونا، یہ واضح رہے کہ مقدم اور تالی کے درمیان علاقہ تضایف کے پائے جانے کی صورت صرف یہ ہے کہ وہ دونوں متضائفین ہوں جیسے ان کان زیدا باعمر و کان عمر وابنہ ،اس میں علاقہ علیت کی طرح تین صورتیں نہیں ہیں۔

(۲) متصلما تقاقیہ: وہ تضیہ شرطیہ ہے جس میں تالی کا صدق مقدم کے صدق کی تقدیر پر ہو، کی علاقہ کی وجہ سے نہیں جو یہ واجب کرے، بلکہ دونوں جزوم محض اتفا قاجمع ہوگئے ہوں جسے ان کان الانسان کا طقا فالحمار ناہق کیونکہ انسان کے بولئے سے کہ انسان کا بولنا گدھے کے ہیںئئے کے انسان کا بولنا گدھے کے ہیںئئے کے لیے نہ تو علت ہے اور نہاں کے لیے لازم ہے بلکہ یہ دونوں اتفا قاجمع ہوگئے ہیں۔

شارح فرماتے ہیں کم ماتن کی ذکر کردہ اتفاقیہ کی تعریف بظاہر اتفاقیہ کاذبہ کوشامل نہیں اس لیے بہتریہ ہے کہ تعریف میں لفظا' دیمکم ، کا اضافہ کیا جائے اور تعریف یوں کی جائے کہ اتفاقیہ: ''وہ ہے جس میں تالی کے صدق کا تھم مقدم کے صدق کی تقدیر پر ہو، کسی علاقہ کی وجہ سے نہیں بلکہ دونوں جز مجھن اتفاقا جمع ہو گھے ہوگئے۔ تعریف اتفاقیہ کاذبہ کو بھی شامل ہو جائے ، کیونکہ اتفاقیہ میں بغیر علاقہ کے جوصد ق تالی کا تھم ہوتا ہے اس کی تین صورتیں ہیں:

- (۱) و مجھی واقع کے مطابق ہوتا ہے بایں طور کہ اس میں تالی صادق ہوتی ہے اور کوئی علاقہ نہیں پایا جاتا ، یہ اتفاقیہ صادقہ کی صورت ہے۔
  - (۲) اور بھی تھم واقع کے مطابق نہیں ہوتا بایں طور کہ مقدم کے صدق کی تقدیر پرتا کی صادق نہیں ہوتی۔
- (۳) یا تھم تو واقع کےمطابق نہیں ہوتالیکن تالی صادق ہوتی ہے،اور علاقہ بھی پایا جاتا ہے، بیدونوں اتفاقیہ کا ذبہ کی صور تیس ہیں۔

ا تفاقیہ کی گذشتہ دونوں تعریفوں میں مقدم اور تالی دونوں کے صدق کا اعتبار کیا گیا ہے، اس کو'' اتفاقیہ خاصہ ، کہتے ہیں، اس میں دونوں کا صادق ہوتا ضروری ہوتا ہے، اتفاقیہ کی تیسری تعریف بھی کی گئی ہے وہ اس طرح کہ اتفاقیہ: وہ قضیہ ہوتا ہے جس میں تالی کا صدق مقدم کی تقدیر پر ہو، مقدم خواہ صادق ہویا کا ذب ، کیکن تالی بہر حال صادق ہو، بغیر کی علاقہ کے، اس کو اتفاقیہ عامہ کہتے ہیں، کیونکہ اس کی ترکیب اس صورت میں بھی ہو بھی ہو ہو گئی ہو جب کہ مقدم اور تالی دونوں صادق ہوں، اور اس صورت میں بھی جبکہ مقدم محال و کا ذب ہواور تالی صادق ہو، گویا اتفاقیہ خاصہ اور اتفاقیہ عامہ کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نبیت ہے، اتفاقیہ خاصہ اخص ہے اور اتفاقیہ عامہ ایم ہے کیونکہ جب مقدم و تالی دونوں صادق ہول گئو تالی بھی صادق ہوگی لہذا جہاں اتفاقیہ خاصہ صادق ہوگا و ہاں اتفاقیہ عامہ بھی صادق ہوگا ایکن اس کا عکس لاز منہیں۔

فا كده: لزوميه اوراتفاقيه ميں فرق بيہ ہے كەلزوميە ميں علاقه ملحوظ ہوتا ہے اوراتفاقيه ميں علاقه ملحوظ نہيں ہوتا۔

### منفصله كىاقسام

#### قضيه شرطيه منفصله كي تين قسميس بين:

- (۱) منفصلہ حقیقیہ: یہوہ قضیہ شرطیہ ہوتا ہے جس کے جزئین کے درمیان صدق اور کذب دونوں اعتبار سے منافات کا حکم ہولیتی نہ تو دونوں جمع ہوسکیں اور نہ دونوں مرتفع ہوسکیں بلکہ ان دونوں میں سے کسی ایک کا ہونا ضروری ہو جیسے امان یکون ھذا العدوز و جااوفر دا، یہاں ایسانہیں ہوسکتا کہ' ایک، ہی عدد جفت بھی ہواور طاق بھی ہو،اور نہ یہ ہوسکتا ہے کہ وہ عدد جفت بھی نہ ہواور طاق بھی نہ ہو بلکہ کسی ایک کا ہونا ضروری ہے کہ وہ جفت ہوگایا طاق ہوگا۔
- (۲) منفصلہ مانعۃ الجمع: بیرہ قضیہ شرطیہ ہوتا ہے جس کے جزئین کے درمیان صرف صدق کے لحاظ سے منافات کا مجمع بوتا ہو ہوسکتا ہو جیسے منافات نہ ہو یعنی دونوں کا ارتفاع ہوسکتا ہو جیسے اماان یکون ھذا الثی حجرااو شجرا، ایسانہیں ہوسکتا کہ ایک ہی چیز درخت اور پھر دونوں ہو، ہاں بیمکن ہے کہ دہ شی نہ

درخت ہواورنہ پھر بلکہ قلم ، کتاب .....ہو۔

(۳) منفصلہ مانعۃ المخلو: بیدہ قضیہ شرطیہ ہوتا ہے جس کے جزئین کے درمیان صرف کذب کے اعتبار سے منافات کا حکم ہولیعنی دونوں مرتفع تو ہوسکتے ہیں لیکن جمع نہیں ہوسکتے جیسے اماان یکون زید فی الجر واماان لایغرق،اس میں دونوں جزؤں کا ارتفاع نہیں ہوسکتا کہ زید دریا میں نہ ہواور ڈوب جائے ،ہاں بیہوسکتا ہے کہ زید دریا میں ہواور نہ ڈوبے مثلاً وہ تیراکی جانتا ہو۔

#### وجديشميه

حقیقیہ کو حقیقیہ اس لیے کہتے ہیں کہ اس کے جزئین میں مانعۃ الجمع اور مانعۃ الخلو کے مقابلے میں زیادہ تنافی پائی جاتی ہے، اور مانعۃ الخلو میں صرف کذب تنافی ہاتی ہے، اور مانعۃ الخلو میں صرف کذب کاظ سے منافات ہوتی ہے، اور مانعۃ الخلو میں صرف کذب کاظ سے تنافی ہوتی ہے تو کو یا اصل انفصال کا مفہوم اور اس کی حقیقت اسی قضیہ میں ہے، اس لیے اس کو تحقیقیہ ،، کہتے ہیں۔

اور مانعة الجمع كے دونوں جزءا يك ہى جگہ صادق اور جمع نہيں ہوسكتے گوياس ميں جزئين كا اجتماع نہيں ہو سكتا، اس ليے اس كو مانعة الجمع كہتے ہيں، اور مانعة الخلو كے دو جزء جمع تو ہوسكتے ہيں كيكن دونوں خالى اور مرتفع نہيں ہوسكتے ، تو چونكہ اس ميں خلاء ممنوع ہے، اس سے اس كو مانعة الخلو كہتے ہيں۔

## مانعة الجمع اور مانعة الخلو كادوسرامعني

مانعة الجمع كا دوسرامعنی: بيده قضيه بجس ميں صادق ہونے كے اعتبار سے منافات ہوخواہ كذب ميں منافات ہو يانہ ہو، اس تعريف ميں لفظ'' فقط، كی قيدختم كردی گئی ہے، اب اس كا مطلب بيہ ہوجاتا ہے كہ مانعة الجمع كے جزئين جمع نہيں ہوسكتے ، دونوں مرتفع ہوں يانہ ہوں ، اس ميں عموم ہے۔

مانعة الخلوكا دوسرامعنى: يدوه قضيه بجس مين منافات في الكذب كاحكم بوخواه صدق مين منافات بويا

نہہو۔

#### تسبتين

ماتعة الجمع کے دونوں معنوں کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، پہلامعنی اخص ہے، اور دوسر امعنی اعم ہے، کیونکہ معنی اول میں صرف تنافی فی الصدق کا عظم ہوتا ہے، کذب میں کوئی منافات نہیں ہوتی ، بلکہ دونوں مرتفع ہوسکتے ہیں، جبکہ معنی ثانی میں تنافی فی الصدق کا عظم ہوتا ہے، خواہ کذب میں منافات ہویا نہ ہو، لہذا جہاں معنی اول صادق ہوگا وہاں معنی ثانی بھی ضرورصادق ہوگا، کیکن اس کا عکس ضروری نہیں ہے۔

مانعة الجمع بالمعنی الثانی اور حقیقیہ کے درمیان بھی عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، حقیقیہ اخص ہے اور بیداعم ہے، کیونکہ حقیقیہ میں صدق اور کذب دونوں اعتبار سے تنافی ہوتی ہے، جبکہ اس کے معنی ثانی میں کذب سے قطع نظر ہے خواہ اس میں منافات ہویا نہ ہو، اس اعتبار سے اس میں عموم پیدا ہوگیا، اور مانعۃ البحع بالمعنی الاول اور حقیقیہ میں تباین ہے۔

اور مانعۃ الخلو کے دونوں معنی کے درمیان بھی عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، معنی اول اخص ہے اور ثانی اعم ہے، کیونکہ معنی اول میں صرف تنافی فی الکذب کا حکم ہوتا ہے، صدق میں نہیں ، جبکہ معنی ثانی میں مطلقاً کذب میں منافات ہوتی ہے خواہ منافات فی الصدق یا یا نہ ہو، تو اس میں عموم ہوگیالہذا جہال معنی اول صادق ہوگا وہال معنی ثانی بھی ضرورصادق ہوگالیکن اس کا عکس ضروری نہیں ہے۔

مانعة الخلوبالمعنی الثانی اور حقیقیہ کے درمیان بھی عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے ،حقیقیہ اخص ہے اور بیاعم ہے، کیونکہ حقیقیہ میں مستقیہ میں تو ہے، کیونکہ حقیقیہ میں صدق اور کذب دونوں اعتبار سے منافات ہوتی ہے، اور اس کے معنی ٹانی میں کذب میں تو منافات ہے کیے تنافی ہواور ایسا بھی کہ تنافی نہ ہو، تو اس میں عموم ہو گیالہذا جہال حقیقیہ صادق ہوگا وہال معنی ٹانی بھی صادق ہوگا لیکن جہال معنی ٹانی ہوو ہال حقیقیہ کا صدق ضروری نہیں۔

## ''بحث شريف،،

شارح کے قول ' وھوان المراد بالمنافات فی الجمع ، میں منافات سے مرادوہ منافات ہے جو مانعۃ الجمع بالمعنی الاعم میں معتبر ہے اور بعض افاضل کی بحث ' ربما بقال مانعۃ الجمع ، سے متعلق ہے ، چنا نچھ ھنا سے اسی طرف اشارہ ہے ، پھر یہ بحث چونکہ ایک غلط بھی پر بنی ہے ، اس لیے شارح نے استہزاء کے طور پراسے ' شریف ، کہا ہے ، اور یہ بھی مکن ہے کہ خود فاضل مذکور نے ' دھھنا بحث شریف ، کہا ہو ، اور شارح اس کو بطریق حکایت کہدر ہے ہوں ، اس بحث مکن ہے کہ خود فاضل مذکور نے ' دھھنا بحث شریف ، کہا ہو ، اور شارح اس کو بطریق حکایت کہدر ہے ہوں ، اس بحث کا حاصل یہ ہے کہ دونوں ذات واحد پر صادق اور محمول نہ ہوں ، یہ مراز بیس کہ دونوں نفس الامر میں موجود اور مجتمع نہ ہوں بلکہ فس الامر میں وجود ادونوں مجتمع ہو سکتے ہیں ، اس لیے کہا گر عدم اجتماع فی الوجود مراد ہوتو پھروا حداور کثیر میں مانعۃ الجمع نہ ہونے کی تصریح کی ہے ، لہذا اس سے وجود میں جمع ہوتا ہے ، حالا تکہ شخ نے واحد اور کثیر کے درمیان مانعۃ الجمع ہونے کی تصریح کی ہے ، لہذا اس سے منافات فی الصدق مراد ہے نہ کہ عدم اجتماع فی الوجود۔

پھرفاضل مذکور کہتے ہیں کہ ..... فی ہذا نظر کہ مجھے اس میں نظر ہے، اس ہذا کا مشار الیہ ''عدم اجتماع فی الصدق ،، ہے جیسا کہ شارح کا قول ''وهولیس الانظرافیما ارادہ من عبارہ القوم اس کا تقاضا کرتا ہے، اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بینظر مانص علیہ الشیخ میں ہوجیسا کہ شارح کا قول فان جزءالشی من لوازمہ اس پر دلالت کر رہا ہے، بہر حال فاضل فذكور كہتے ہيں كہ مير بے زديك مانعۃ الجمع ميں منافات بے "عدم اجماع فى الصدق، مراد لينے كى صورت ميں نظر ہے، كيونكه اس سے به لازم آرہا ہے كہ لازم وطزوم كه درميان مانعۃ الجمع جائز ہو، اس ليے كہ جب شخ نے واحد اور كثير كے درميان مانعۃ الجمع كى تصرح كى ہے، اور واحد كثير كا جزء ہوتا ہے، اور شى كا جزء اس شى كے لوازم ميں سے ہوتا ہے، تو گويا اس سے به لازم آيا كہ جس طرح واحد اور كثير كے درميان مانعۃ الجمع ہے، اسى طرح لازم و ملزوم كے درميان بنت الجمع ہے، اسى طرح لازم و ملزوم كے درميان ختو مانعۃ الجمع ہے، اور نہ النہ المان ماندہ ماندہ اللہ المانہ كرديں گے۔

نیکن شارح فرماتے ہیں کہ پینظر غلط نہی پر بنی ہے، فاضل مذکور نے قوم کی عبارت سے جو مانعۃ المجمع میں منافات ہے 'عدم اجتماع فی الصدق ، سمجھا اور مرادلیا ہے، پیغلط ہے، کیونکہ مانعۃ المجمع منفصلہ کی ایک قتم ہے، اور انفصال دوقضیوں کے درمیان ہوگا، اب اگر مانعۃ المجمع بھی دوقضیوں کے درمیان ہوگا، اب اگر مانعۃ المجمع میں منافات فی المحمد قبل ہوں:

- (۱) اس سے بیلازم آئے گا کہ ہر دوقضیوں کے درمیان مانعۃ الجمع ہو، کیونکہ جس پرایک قضیہ صادق ہو،اس پر دوسرے قضیہ کا صدق محال ہے۔
- (۲) نیزاس سے بی بھی لازم آئے گا کہ کمی بھی دوقضیوں کے درمیان مانعۃ الخلونہ پایا جائے، کیونکہ فاضل ندکور نے "صدق میں جمع نہ ہونا، مراذ ہیں اپنا مانعۃ الخلو میں بیضر ورہوسکتا ہے کہ دونوں قضیے اشیاء میں سے کسی ڈی پر کا ذب یعنی مرتفع ہو جائیں جیسے اماان کیکون زید فی الجر واماان لا یغرق، بید دونوں خالد فی المسجد پر کا ذب ہیں، یا انکام فہوم کم از کم مفردات میں سے کسی مفرد پر کا ذب یعنی صادق نہ ہو، جیسے فدکورہ قضیہ کامفہوم صرف" آصف، برکا ذب ہے۔

تو چونکہ مانعۃ الجمع میں منافات ہے''منافات فی الصدق،،مراد لینے سے بیدوخرابیاں لازم آتی ہیں،اس لیےاس سے عدم اجتاع فی الوجود یعنی وجود میں جمع نہ ہونا مراد ہے، قوم کی عبارت سے یہی مفہوم ہوتا ہے،منافات فی الصدق مراز نہیں ہے، جیسا کہ فاضل نے سمجھا ہے۔

اور شیخ نے جو بیرکہا کہ واحداور کشیر کے درمیان مانعۃ الجمع ہے،اس سے شیخ کی مراد واحداور کشیر کامفہوم نہیں ہے، بلکہ اما یکون ہنرا واحداواماان یکون ھذا کشیرا مراد ہے، چنا نچہان دونوں قضیوں میں مانعۃ الجمع ہے، بیدا یک ساتھ صادق نہیں ہو سکتے ، بہر حال اس بحث سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ فاضل ندکور کا اشکال غلط نہی اور قلت تد ہر کا نتیجہ

قال: وكلُّ واحدةٍ من هذهِ الثلاثةِ اما عِنادِيَّةٌ وهي التي تَكُونُ التَّنَا فِي فِيها لذاتَي

الجزئينِ كسما فِي الامشلةِ السفدكورةِ وإمَّااتفاقيةٌ وهي التي يكونُ التَّنا فِي فِيها بسمجَرَّدِالا تفاقِ كقولنا للاسودِ اللاكاتب إمّا أن يكونَ هذااسودكاتبًا حقيقية أولا اسودَ أو كاتبًا مانعةُ الجمع أو اَسُوَدَأولا كاتبًا مانعةُ الخلو

اوران تین میں سے ہرایک عنادیہ ہے یہ وہ ہے جس میں ذات جزئین کی وجہ سے تنافی ہوجیسے ندکورہ مثالوں میں ہے، اور یا اتفاقیہ ہے، یہ وہ ہے جس میں تنافی محض اتفاق کی وجہ سے ہو، جیسے کسی اسود لاکا تب کے بارے میں کہا جائے اماان یکون ھذااسوداو کا تبا، حقیقیہ میں، اور لااسوداو کا تبا مانعۃ الجمع میں، اوراسوداولا کا تبامانعۃ الخلومیں۔

أقول: كُلُّ و احدٍ من المنفصلاتِ الثلثِ اما عنادية أو اتفاقية كما أنَّ المتصلة إمَّا لزومية او اتفاقية فنسبة العنادِو الاتفاقِ إلى المنفصلاتِ كنسبةِ اللزومِ والاتفاقِ إلى المتصلاتِ كنسبةِ اللزومِ والاتفاقِ إلى المتعبلاتِ امَّا العناديَّة فهي التي يكونُ الحكمُ فيها بالتنا فِي لذاتي الجزئين اى حُكِمَ فيها بانَّ مفهومَ احدِهما مُنَافِ للاخر مع قطعِ النَّظرِ عن الواقع كما بين الزوجِ والشَّجرِو الحجرِوكونِ زيدٍ في البحرِوان لا يغرِق وامَّا الاتفاقية فهي التي يُحكمُ فيها بالتَّنَا فِي لا لذاتي الجزئينِ بل بمجرَّدِ الاتفاقِ اى بمجردِ انْ يَتَفِقَ في الواقع ان يكونَ منا فياً للاخر الواقع ان يكونَ منا فياً للاخر كقول المنافاة وإن لم يقتض مفهومُ احدِهما أن يكونَ منا فياً للاخر بين مفهومَي الأسودِ واللاكاتِبِ إمَّا أن يكون هذا السودَاو كاتباً كانت حقيقيةً فانه لامنافاة لانتفاءِ الكتابةِ ولا يَكْذِبَانِ لوجودِ السِّوادِو لوقلنا إما أن يكونَ هذا لا السودَ أو كاتباً كانت مانعة المجمع لانهما لا يَصْدُقان ولكن يَكْذِبَانِ لانتفاءِ اللَّاسِوَادِو الكتابةِ منافِي النَّاسِوادِو الكتابةِ المَّاسِوادِو الكتابةِ المَّاسِوادِو الكتابةِ المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق اللَّاسِوادِو الكتابةِ المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق اللَّاسِوادِو الكتابةِ بِحَسُبِ الواقع ولو قُلْنَا إمّا أن يكونَ هذا السودَ أو لا كاتباً كانت مانعة الخلولا نهما لا يكذبان ولكن يصدُقان لتحققِ السَّوادِو اللَّاكتابةِ بِحَسُبِ الواقع

اقول: تینوں منفصلات میں سے ہرایک عنادیہ ہے یا اتفاقیہ، جیسے متصلہ ازومیہ ہے یا اتفاقیہ، تو عناد و اتفاق کی نسبت منصلات کی طرف ہے، اتفاق کی نسبت منصلات کی طرف ہے، بہر حال عنادیہ یہ ہے کہ جس میں ذات جز کین کی وجہ سے تنافی کا حکم ہو یعنی اس میں اس بات کا حکم ہو کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ منافی ہے، واقع سے قطع نظر کرتے ہوئے، جیسے زوج وفر د، درخت اور پھر، کہ ایک مفہوم دوسرے کے منافی ہونے اور نہ ڈو ہے میں ہے، اور اتفاقیہ وہ ہے جس میں ذات جز کین کی وجہ سے اور زید کے دریا میں ہونے اور نہ ڈو ہے میں ہونے کہ واقع میں ان کے درمیان منافات تنافی کا حکم نہیں بیک مفہوم دوسرے کے منافی ہونے کا مقتضی نہیں ہے جیسے ہم اتفاقی طور پر ہے، اگر چان میں سے ایک کا مفہوم دوسرے کے منافی ہونے کا مقتضی نہیں ہے جیسے ہم

اسودلا کا تب کے بارے میں اماان یکون ہذا اسوداو کا تبا کہیں تو بیا تفاقیہ تقیقیہ ہے، کیونکہ اسوداور کا تب کے مفہوم میں کوئی منافات نہیں ہے بلکہ سیابی اور کتابت کی نفی کا تحقق اتفاقی ہے، تو بید دونوں انتفاء کتابت کی وجہ سے صادق نہیں ہو سکتے ، اور وجود سواد کی وجہ سے کا ذب بھی نہیں ہو سکتے ، اور اگر یوں کہیں اما ان یکون ھذا لا اسوداو کا تباتو یہ مانعتہ المجمع ہے کیونکہ یہ صادق نہیں ہو سکتے ، ہاں واقع میں لا اسوداور کتابت دونوں کے انتفاء کی وجہ سے کا ذب ہو سکتے ہیں ، اوراگر یہ کہیں اماان یکون ھذا اسوداولا کا تباتہ ویکتے ، ہاں واقع میں سواداور لا کتابت کے تحقق کی وجہ سے صادق ہو سکتے ہیں۔

## منفصلات ثلثه كي اقسام

منفصلات ثلثه حقیقیه، مانعة الجمع اور مانعة الخلومیں سے ہرا یک دوشم پر ہے، عنادیہ اورا تفاقیہ، جس طرح کہ مصلہ کی دوشمیں لزومیہ اورا تفاقیہ ہیں۔

(۱) عنادیہ: بیروہ قضیہ منفصلہ شرطیہ ہے جس کے دو جزؤں میں ذاتا تنافی ہولیعنی اس میں اس بات کا تکم ہوتا ہے کہ ان میں سے ایک کامفہوم دوسرے کے منافی ہے، نفس الامراور واقع سے قطع نظر کرتے ہوئے ، جیسے زوج اور فرد میں ذاتی منافات ہے، اسی طرح شجر و حجر کے درمیان ، اور زید کے دریا میں ہونے اور غرق نہ ہونے کے درمیان ، اس کی تفصیلی بحث گذشتہ قال میں گذر چکی ہے، حقیقیہ عنادیہ منادیہ انعۃ المجمع عنادیہ مانعۃ المخلوکی مثالیں بھی گذر چکی ہے، اس کی تفصیلی بحث گذشتہ قال میں گذر چکی ہے، حقیقیہ عنادیہ مانعۃ المخلوکی مثالیں بھی گذر چکی ہے، اس کی تفصیلی بحث گذشتہ قال میں صرف اتفاقیہ کا ذکر کیا ہے۔

(۲) اتفاقیہ: یہ وہ قضیہ منفصلہ شرطیہ ہے جس کے جزئین میں تنافی کا تھم ذاتا نہ ہو بلکہ محض اتفاقی طور پراس میں منافات ہوئی ہوتی ہے، ذاتی نہیں ہوتی چنانچہان میں ہا ایک کا مفہوم دوسرے کے مفہوم کے منافی ہونے کا تقاضانہیں کرتا، جیسے ہم جب اسوداور لاکا تب کوفرض کر کے یوں کہیں اما ان یک منہوم دوسرے کے مفہوم میں ذاتی طور پرکوئی ان یک منافات نہیں ہے دونوں کا اجتماع ہوسکتا ہے، لیکن ہم نے چونکہ ان میں منافات فرض کی ہے، تو اس لیے ان میں اب منافات نہیں ہے دونوں کا اجتماع ہوسکتا ہے، لیکن ہم نے چونکہ ان میں منافات فرض کی ہے، تو اس لیے ان میں اب انتقاقی منافات ہے چنانچہ اب بید دونوں صادق نہیں ہو سکتے ، کیونکہ سواداگر چہ محقق ہے کین کتابت سلب ہے، اور نہ دونوں مرتفع ہو سکتے ہیں اس لیے کتابت گومسلوب ہے لیکن سواد تو محقق ہے، تو لامحالہ ان دونوں میں ہے کوئی ایک صادق ہوگا، کہی حقیقیہ کی حقیقت ہے، اور اگر ہم یوں کہیں اما ان یکون ھذا لا اسوداو کا تباتو یہ مانعۃ الجمع اتفاقیہ ہے، کیونکہ یہ دونوں ہو سکتے ہاں دونوں مرتفع ہو سکتے ہیں جبکہ نفس الامراور واقع میں کتابت اور لا اسودایک ساتھ کی ہوں ، اور اگر ہم یوں کہیں اما ان یکون ھذا اسوداو لاکا تباتو یہ مانعۃ الجمع اتفاقیہ ہے کیونکہ یہ دونوں ساتھ کی ہوں ، اور اگر ہم یوں کہیں اما ان یکون ھذا اسود اولاکا تباتو یہ مانعۃ الحق میں کتابت اور لا اسود ایک ساتھ کی سے منتفی ہوں ، اور اگر ہم یوں کہیں اما ان یکون ھذا اسود اولاکا تباتو یہ مانعۃ الحق میں حقق ہیں۔ کوئی ہوں اور مرتفع تو نہیں ہو سکتے ، ہاں دونوں صادق اور جمع ہو سکتے ہیں، کیونکہ سواداو درعدم کتابت واقع میں حقق ہیں۔

قال: وسالبةُ كُلِّ وَاحله من هذه القضايا الثمانِ هي التي تُرُفَعُ فيها ماحُكِمَ به في موجبا تِها فسالبةُ اللزومِ تُسمَّى سالبةً لزوميةً وسالبةُ العنادِ تُسمَّى سالبةً عناديةً وسالبةُ الاتفاق تُسمى سالبةً اتفاقيةً

اوران آٹھ قضایا میں سے ہرایک کاسالبدوہ ہے جس میں اس کار فع ہوجس کا حکم ان کے موجبات میں کیا گیا ہے تو از وم کے سالبہ کوسالبہ کیا گیا ہے تو از وم کے سالبہ کوسالبہ انفاق کے سالبہ کوسالبہ انفاقی کہا جاتا ہے۔

**اقول**: قىد عَرَفُتَ ثمانِيَ قضايا: متصلتان لزوميةٌ واتفاقيةٌ ومنفصلاتٌ ستٌ ثلاثٌ منها عنادياتٌ وثلاثٌ منها اتفاقياتٌ وهي كلُّها موجباتٌ لان تعاريفَها المذكورةَ لا تَنُـطَبِقُ إلاعلى الموجباتِ فلا بُدَّ من تعريفِ سوالِبِها فسالبةُ كلِّ منها هي التي يُرْفَعُ فيها ماحُكِمَ به في موجبتِها فلمّا كانت الموجبةُ اللزوميةُ مِاحُكِمَ فيها بلزوم التَّالِي للمقدَّم كانت السالبةُ اللزوميةُ سالبةَ اللُّزُومِ أَى مَاحُكُمِ فِيهَا بِسلبِ اللزومِ لا ماحُكِمَ فيها بلزومِ السلبِ فان التي حُكِمَ فيها بلزوم السُّلُبِ مُوجبةٌ لزوميةٌ لا سألبةٌ مثلًا إذا قلنا ليس البَّة إذا كانت الشمسُ طالعةً فالليلُ موجودٌ كانت سالبةً لان الحكم فيها بسلب لزوم وجودالليل لطلوع الشَّمُسِ وإذا قلنا إذاكانت الشمسُ طالعةً فليس الليلُ موجوداً كانت موجبةً لأنّ الحكمَ فيها بلزوم سلبٍ وجودِ الليل لطلوع الشمس ولما كانت الموجبة المتصلة الاتفاقية ماحُكِمَ فيها بمُوَافَقَةِ التَّالِي لِلْمُهَلَكُم فِي الصِّدْقِ كانت السالبةُ الاتفاقيةُ سالبةَ الاتفاقِ اي ما حُكِمَ فيها بسلب موافقةِ التَّالِيُ لِلْمُقَدَّم في الصدقِ لا ماحُكِمَ فيها بموافقة السلب فانها اتفاقيةٌ موجبةٌ فإذا قلنا ليس إذا كان الانسانُ ناطقاً فالحمارُ ناهقٌ كانت سالبةً اتفاقيةً لأن الحكمَ فيها بسلب موافقة ناهقية الحمار لناطقية الانسان وإذا قلنا إذا كان الانسانُ ناطقًا فليس الحمارُ ناهقاً كانت موجبة لان الحكمَ فيها بموافقةِ سلبِ ناهقيةِ الحمار لناطقيةِ الانسان وعملى هذا يكونُ السالبةُ العناديةُ سالبةَ العنادِ وهي ماحُكِمَ فيها بِـرفـع الـعـنادِ إمّا رَفعُ العنادِ الذي هو فِي الصَّدقِ والكذبِ معاً وهي السالبةُ العناديةُ الحقيقيةُ وأمّا رفعُ العنادِ الذي هو في الصَّدْقِ وهي مانعةُ الجمع وأمَّارَفُعُ العنادِ الـذي هو فِي الكِذُبِ فهي مانعةُ الخُلوِلاماحُكِمَ فيها بعنادِ السَّلْبِ والسالبةُ الاتفاقيةُ ما يُحْكَمُ فيها بِسلبِ اتفاقِ المنافاةِ على أحدِالأنحاءِ لا ما يُحُكُّمُ فيها باتفاقِ السّلب. اقول: آپ آٹھ قضایا کو پہچان چکے ہیں دومتصلہ یعنی لزومیداور اتفاقیہ ، اور چھمنفصلہ جن میں سے تین عنادیداور نین اتفاقیه بین ،اوریه سب موجه بین ، کیونکهان کی مذکوره تعریفین موجبات پر ،ی منطبق ہوتی ہیں، تو ان کے سوالب کی تعریف بھی ضروری ہے، چنانجدان میں سے ہرایک کا سالبدوہ ہے جس میں اس کار فع ہوجس کا حکم اس کے موجب میں کیا گیا ہے، اب چونکہ موجب لزومیدوہ ہے جس میں مقدم کے ليے تالى كے لزدم كا تحكم مو، تو سالبلزومير سالبلزوم موگا يعنى جس ميں سلب لزوم كا تحكم مونه كهوه جس ميں لزوم سلب كاحكم مو،اس ليے كه جس ميں لزوم سلب كاحكم مووه تو موجب لزوميه ہے نه كرساليه،مثلاً جب مم کہیں لیس البیتہ اذا کانت الفتس طالعۃ فالیل موجودتو بیسالبہ ہوگا کیونکہ اس میں طلوع مثس کے لیے وجودلیل کے لزوم کے سلب کا تھم ہے،اور جب ہم کہیں اذا کانت الشمس طالعة فلیس اللیل موجودا توبیہ موجبہ ہوگا کیونکہ اس میں طلوع شمس کے لیے وجودلیل کےسلب کے لزوم کا تھم ہے، اور جب موجب مصلها تفاقیہ وہ ہے جس میں مقدم کے لیے تالی کی موافقت فی الصدق کا حکم ہوتو سالبہ اتفاقیہ سالبہ اتفاق ہوگالعنی جس میں مقدم کے لیے تالی کی موافقت کے سلب کا تھم ہونہ کہ وہ جس میں سلب کی موافقت کا حكم ہو كيونكہ وہ تو اتفاقيہ موجبہ ہے، پس جب ہم کہيں ليس البيتة اذا كان الانسان ناطقا فالحمار ناہق ، تو بيہ سالبدا تفاقیہ ہوگا، کیونکہ اس میں انسان کی ناطقیت کے لیے گدھے کی ناہقیت کی موافقت کے سلب کا تحكم ہے اور جب ہم کہیں اذا كان الانسان ناطقا فليس الحمار ناہقا توبيه موجبہ ہوگا، كيونكه اس ميں انسان کی ناطقیت کے لیے گد ھے کی ناہقیت کے سلب کی موافقت کا حکم ہے،اوراسی قیاس پر سالبہ عنادید سالبه عناد ہوگا ،اور بیو ہ ہے جس میں رفع عناد کا حکم ہوخواہ اس عناد کا رفع ہو جوصد ق آور کذب میں ہے، يهى سالبه عناد بيحقيقيد ہے، ياس عناد كار فع موجو صرف صدق ميں ہے، يهى سالبه عناديد مانعة الجمع ہے، یااس عناد کارفع ہو جو صرف کذب میں ہے اور یہی سالبہ عنادیہ مانعۃ الخلو ہے نہ کہ وہ جس میں سلب کے عناد کا تھم ہو،اورسالبہ اتفاقیہ وہ ہوگا جس میں کسی ایک طریق پر منافات کے اتفاق کے سلب کا تھم ہونہ کہوہ جس میں سلب کے اتفاق کا حکم ہو۔

#### دومتصلهاور حيم منفصلات كيسوالب

اس قال میں آٹھ قضایا کے سوالب ذکر کررہے ہیں، وہ یہ ہیں: متصله رقمیہ، متصله اتفاقیہ، منفصلہ حقیقیہ عنادیہ، منفصلہ حقیقیہ عنادیہ، منفصلہ حقیقیہ انفاقیہ، منفصلہ مانعة الجمع عنادیہ، منفصلہ مانعة الجمع منفصلہ مانعة الخلو عنادیہ اور منفصلہ مانعة الخلو اتفاقیہ، گذشتہ صفحات میں ان کی جوتعریفیں ذکر کی گئ ہیں وہ صرف ان کے موجبات پر ہی منطبق ہوتی ہیں، سوالب پنہیں، اب یہاں ان کے سوالب کی تعریفات ذکر کررہے ہیں۔

شارح فرماتے ہیں کہ ان سب کاسلب سے ہے کہ ان کے موجبات میں جو تھم ہوتا ہے اسے سلب کر دیا جائے ، چنانچے مصلاز ومیہ موجب میں مقدم کے لیے تالی کے لزوم کا تھم ہوتا ہے، تو لزومیہ سالبہ میں اس لزوم کا سلب ہوگا

یعنی اس میں لزوم کے سلب کا تھم ہوتا ہے، اس میں سلب کے لزوم کا تھم نہیں ہوتا، کیونکہ جب اس میں سلب کے لزوم کا تھم نہیں ہوتا، کیونکہ جب اس میں سلب کے لزوم کا تھم ہوتو وہ لزومیہ موجہ ہوتا ہے، جیسے لیس البتة اذا کا نت انقمس طالعة فاللیل موجود پیزومیہ سالبہ ہے کیونکہ اس میں تالی کے لزوم کا سلب یعنی سلب لزوم ہے کہ جب تک طلوع شمس ہوگا اس وقت تک وجود لیل لازم نہیں، تو چونکہ اس میں سلب کا لزوم ہے کہ جب تک طلوع شمس رہےگا اس وقت تک وجود لیل کا سلب ضروری ہے تو چونکہ اس میں سلب کا لزوم ہوتا ہے اس لیے پیزومیہ سالبہ ہے، تو معلوم ہوا کہ ' سلب لزوم ، ازومیہ سالبہ ہے اور ' لزوم میں سلب کے لزومیہ موجہ ہے۔

اورمت القاقية موجد ميں چونكه مقدم كے ليے تالى كى موافقت كاتكم ہوتا ہے صرف صدق ميں لينى اتفاقا دونوں جمع ہوجاتے ہيں، ورخ حقیقت ميں ان كے درمیان كوئى اتصال نہيں ، تو سالبہ اتفاقيہ ميں اتفاق كاسلب ہوگا لينى موتا، اس ميں مقدم كے ليے تالى كى موافقت كے سلب كاتكم ہوگا صدق ميں ، اس ميں سلب كى موافقت كاتم نہيں ہوتا، كيونكه جب اس ميں سلب كى موافقت كاتكم ہوتو وہ اتفاقيہ موجد ہوتا ہے، جيسے ليس المبتة اذا كان الانسان ناطقا فالحمار نابق ، يونكه جب اس ميں سلب كى موافقت كاتكم ميں ' سلب موافقت ، كاتكم ہے كہ انسان كے ناطق مليس الحمار ناصقا، يہ ہيئنے كى موافقت كے سلب كاتكم ہے اس ليے يہ سالبہ اتفاقيہ ہے، اور اذا كان الانسان ناطقا فليس الحمار ناصقا، يہ موجد اتفاقيہ ہے، كونكه اس ميں ' موافقت كے ليے گدھے كانہ بيئنا ايك اتفاقي امر ہے، تو معلوم ہوا كہ سالبہ اتفاقيہ ميں ' سلب موافقت ، ، (سلب اتفاق) ہوتا ہے، اور موجب اتفاقيہ ميں '' موافقت سلب ، ، (اتفاق سلب ) ہوتا ہے۔

سالبه عنادیده موتا ہے جس میں رفع عناد کا تھم ہو، اب اگر عناد کا سلب صدق اور کذب دونوں میں ہوتو یہ سالبہ عنادید سالبہ عنادید تقیقیہ ہے، جیسے لیس البیتة العدد امازوج واما فرد، اور اگر عناد کا رفع صرف صدق میں ہوتو یہ سالبہ عنادیہ مانعة الجمع ہے، جیسے لیس البیتة حذا التی اما شجر او حجر، اور اگر عناد کا رفع صرف کذب میں ہوتو یہ سالبہ عنادیہ مانعة الخلو ہے، جیسے لیس البیتة اما ان یکون زید فی البحر وان لا یغرق، ان تینوں قسموں میں عناد کا رفع اور اس کا سلب ہے، عناد الرفع اور سلب کا عناد نہیں ہے، کیونکہ یہ تو عنادیہ موجہ ہے، نہ کہ سالبہ۔

اورمنفصله سالبه اتفاقیه وه بوتا ہے جس میں اتفاقی منافات کے سلب کا حکم ہولیعنی سلب اتفاق ، اتفاق سلب کا نہیں ، کیونکہ یہ تو موجہ اتفاقی ہے ہواگرید اتفاقی منافات کے سلب کا حکم صدق اور کذب دونوں میں ہوتویہ سالبہ حقیقیہ اتفاقیہ ہے ، اور اگرید حکم صرف کذب میں ہوتویہ سلبہ مانعة الجمع اتفاقیہ ہے ، اور اگرید حکم صرف کذب میں ہوتویہ سالبہ مانعة الخلو اتفاقیہ ہے ، چنانچہ شارح نے ان تین اقسام کی طرف ' علی احد الانحاء ، ، (کسی ایک طریق پر) سے اشارہ کیا ہے۔

قال: والمتصلة الموجبة تَصُدق عن صادِقَيْنِ وعن كاذبينِ وعن مجهولَي الصدقِ

والكذب وعن مقدَّم كاذب وتال صَادِق دون عكسِه لا متناع استلزام الصادقِ الكاذب وتَكُذِبُ عن جزئينِ كاذبينِ وعن مقدَّم كاذب و تال صادق وبالعكس وعن صادقين هذاإذا كانت لزوميةً وأمّا اذا كانت اتفاقيةً فكذبُها عن صادقينِ محالً

اور متصارموجہ صادقین اور کا ذبین ہے ،مجہول الصدق والکذب سے اور مقدم کا ذب اور تالی صادق سے صادق ہوگا نہ کہ اس کا عکس ، کیونکہ صادق کا کا ذب کوستلزم ہونا ممتنع ہے اور جز کین کا ذبین ، اور مقدم کا ذب و تالی صادق سے کا ذب ہوگا ، بیاس وقت ہے جب وہ لزومیہ ہو، اور اگرا تفاقیہ ہوتو اس کا صادقین سے کا ذب ہونا محال ہے۔

اقول: صدق الشرطية وكذبُها انما هو بمطابقة الحكم بالاتصال والانفصال لنفس الامروعدمها لا بصدق جزئيها وكذبهما فان طابق الحكم فيها لنفس الامر فهَى صادقة والافهى كاذبة كيف كان جُزء اها ثم إذا نَسَبْنا جزئيها إلى نفس الامرِ حصلتُ اربعةُ اقسامٍ لانهما اما ان يكونِا صادقينِ أو كاذبينِ أو يكون المقدمُ صادقًا والتَّالِي كاذبًا او بالعكس فلنبيِّنُ أنَّ كُلًّا من الشرطياتِ من أيَّ هذه الاقسام تَتَركُّبُ فالمتصلةُ الموجبةُ الصادقةُ تتركب عن صادقين كقولنا ان كان زيدٌ انسانًا فهو حيوانٌ وعن كاذبين كقولنا ان كان زيدٌ حجراً فهو جمادٌ وعن مجهولَى الصدق والكذب كقولنا إن كان زيلة يكتبُ فهو يتحركُ يدُه وعن مقدَّم كاذبٍ و تالٍ صادق كَقولنا ان كان زيدٌ حماراً كان حيوانًا دون عكسه أى تَتَرَكُّبُ مَن مقدَّمٌ صادقٍ وتبالٍ كناذبٍ لا متناعِ أن يستلزمَ الصادقُ الكاذبَ وإلا لَزِمَ كذبُ الصادقُ وصدقً الكاذبِ أمَّا كذبُ الصَادقِ فلان اللازمَ كاذبٌ وكذبُ اللازم يستلزم كذبَ الملزوم وأمّا صدق الكاذِب فلان الملزوم فيها صادق وصِدُق الملزوم مستلزمٌ لِصِدُقِ اللَّازِم لا يقال إذا صَعَّ تركيبُ المتصلةِ من مُقَدَّم كاذب وتال صادقِ وعنندهم أنَّ كُلُّ متصلةٍ موجبةٍ تنعكسُ موجبةً جزئيةً فقد صَحَّ تركيبُها مَن مقدَّمُ صادقٍ و تالَ كاذبِ لانا نقولُ ذلك فِي الكليةِ لا في الجزئيةِ فان قُلُتَ لما اغتُبِرَ فِي جزئني المتصلة الجهل بالصدق والكذب زادالاقسام على الاربعة فنقول تلك الاقسامُ عند نسبتِها إلى نفسِ الامروهي داخلةٌ فيها والموجبةُ الكاذبةُ تتركُّبُ عن الاقسام الاربعة لان المحكم باللزوم بين المقدم والتالي اذا لم يكن مطابقا للواقع جازان يكون كاذبين كقولنا إن كان الخلاءُ موجودًا كان العَالَمُ قديمًا وأن يكونَ السمقدمُ كياذبًا والتَّالِيمُ صادقًا كيقولنيا إن كان الخلاءُ موجوداً فالانسانُ ناطقٌ

وبالعكس كقولنا ان كان الانسانُ ناطقاً فالخلاء موجودٌ وأنْ يكونا صادقينِ كقولنا ان كان الشمسُ طالعة فزيدٌ انسانٌ هذا إذا كانت المتصلة لزومية واما اذا كانت المفاقية فكذبُها عن صادقين محالٌ لانه إذا صَدَق الطَّرَفَانِ وافَق احدُهما الاخرَ بالضرورةِ فِي الصدقِ كقولنا ان كان الانسانُ ناطقاً فالحمارُنا هقّ فهي تصدقُ عن صادقينِ وتكذبُ عن الاقسام الثلثةِ الباقيةِ لأنَّ طرفيها إن كانا كاذبينِ أو كان التالي كاذباً والمقدمُ صادقاً فكذبك لاعتبارِ صدقِ الطرفينِ فيها واما إذا كتفينا بمجرَّدِ كاذباً والتّالِي صادقاً فكذلك لاعتبارِ صدقِ الطرفينِ فيها واما إذا كتفينا بمجرَّدِ صِدُقِ التالي يكونُ صِدُقُها عن صادقينِ وعن مقدم كاذبٍ وتالِ صادقٍ وكذبُها عن صادقينِ والله المنافيةِ لا يَكْفِي فيها صدقُ الطرفينِ القسمينِ الباقيينِ وههنا بحثُ شريفٌ وهو أن الاتفاقية لا يَكْفِي فيها صدقُ الطرفينِ أو صدقُ التّالي بل لا بُدَّ مع ذلك مِنْ عدمِ العلاقة فيجوز كذبُها عن صادقين اذا كان بينهما علاقةٌ يقتضى المُلازَمَة بَيْنَهُمَا.

یہ نہ کہا جائے کہ جب متصلہ کی ترکیب مقدم کا ذب اور تالی صادق سے سیج ہے، اور یہ قاعدہ ہے کہ ہر متصلہ موجبہ کا عکس موجبہ جزئی آتا ہے، لہذا اس کی ترکیب مقدم صادق اور تالی کا ذب سے بھی سیج ہوگ؟ کیونکہ ہم کہیں گئے کہ سیج نہ کہ میں گئے کہ سیج نہ کہ جزئیہ سے، اگر آپ یہ کہیں کہ

جب متصله کے دونوں جزؤں میں مجہول الصدق والكذب ہونے كا عتبار كرليا گيا تو اقسام جار سے زائد ہو گئیں؟ تو ہم کہیں گے کہ بیا قسام نفس الامرے لحاظ سے ہیں ،اور مدورہ صورت انہیں میں واخل ہے۔ اورموجبه كاذبه جاراتسام سے مركب موتا ہے كيونكه جب مقدم اور تالى كے درميان لزوم كا حكم واقع كے مطابق نه ہوتو بیرجائز ہے کہ وہ دونوں کا ذب ہوں جیسے ان کان الخلاءموجودا کان العالم قدیما ،اور بیرکہ مقدم كاذب اورتالي صادق موجيان كان الخلاء موجودا فالانسان ناطق ، اوربيكه اس كانكس موجيان كان الانسان ناطقا فالخلاءموجوداوريه كه دونول صادق مول، جيسے ان كانت الشمس طالعة فزيدانسان، بیاس وقت ہے جب متصله از ومیہ ہو، اور اگر متصله اتفاقیہ ہوتو اس کا صادقین سے کا ذب ہونا محال ہے، اس لیے کہ جب طرفین صادق ہیں تو یقینا ایک دوسرے کے ساتھ صدق میں موافق ہوں گے جیسے ان كان الانسان ناطقا فالحمار ناهق ، تو اتفاقيه صادقين سے صادق اور باقى تينوں اقسام سے كاذب موتا ہے،اس لیے کہ جب اس کی طرفین کا ذب ہوں یا تالی کا ذب اور مقدم صادق ہوتو اس کا کا ذب ہونا تو ظاہر ہے، کیونکہ کاذب سی چیز کے موافق نہیں ہوتا ،اوراگر مقدم کاذب اور تالی صادق ہوتب بھی ایسا ہی ہے،اس لیے کہا تفاقیہ میں طرفین کے صدق کا اعتبار ہے،اورا گرجم اتفاقیہ کی تعریف میں صرف صدق تالی پراکتفا کریں تواس کا صادقین اور مقدم کا ذب وتالی صادق سے صادق ہونالا زم آئے گا ،اوراس کا كاذب موتاباتى دوقسمول سے موگا، اور يهال ايك عده بحث ب، اوروه بيك اتفاقيد ميس طرفين كاصد تي صدق تالی کافی نہیں، بلکہ اس کے ساتھ ساتھ علاقہ کانہ پایا جانا بھی ضروری ہے، تو اس کا صادقین ہے کا ذب ہوناممکن ہے جبکہ طرفین کے درمیان کوئی ایسا علاقہ سے جوان دونوں کے درمیان ملازمت کو جا ہتا ہو۔

#### شرطيه كےصدق وكذب كامعيار

اس قال میں دراصل ان بعض متقد مین مناطقہ پر دد کرنامقصود ہے جن کا نظرید بیقا کہ شرطیہ کے طرفین اگر صادق ہوں تو ہوں تو وہ قضیہ صادق ہوتا ہے، تھم واقع کے مطابق ہو یا نہو، چنا نچہ مات وشارح فرماتے ہیں کہ شرطیہ کے صادق اور کا ذب ہوں تو شرطیہ کا ذبہ ہوتا ہے، تھم واقع کے مطابق ہو انفصال کا تھم نش الا مرکے مطابق ہوتو وہ سچا ہے، اور اگر وہ نفس الا مرکے مطابق نہیں ہے تو وہ قضیہ کا ذب ہے، اس انفصال کا تھم نفس الا مرکے مطابق ہوتو وہ سچا ہے، اور اگر وہ نفس الا مرکے مطابق نہیں ہے، اس اصل تھم کے جزئین اور طرفین کا ذب ہوں یا صادق اس سے کوئی سروکا رئیس، میصد تی و کذب کا معیار نہیں ہے، بس اصل تھم ہوں، ہے اگر انصال یا انفصال کا تھم واقع کے مطابق ہوتو وہ شرطیہ صادقہ ہے ورنہ کا ذب، اس کے طرفین جیسے بھی ہوں، شارح فرماتے ہیں کہ جب ہم شرطیہ کے جزئین کونٹس الا مرکی طرف منسوب کریں تو ہمیں چار اقسام حاصل ہوتی ہیں، کیونکہ مقدم وتا لی دونوں صادق ہوں گے یا دونوں کا ذب ہوں گے یا مقدم صادق اور تالی کا ذب ہوگی یا اس کے مقدم کا ذب اور تالی صادق ہوگی۔

#### متصالز وميهموجبه كےصدق وكذب كى صورتيں

تضيم معدار وميموجية صادقه، عمركب مونى كى چارصورتين بين:

- (۱) یہ صادقین ہے مرکب ہولینی مقدم اور تالی دونوں ہی صادق ہوں جیے ان کان زید انسانیا فہو حیوان ہی ہوگا۔ حیوان ماس تضید کے دونوں جزءصادق ہیں کیونکہ جب زیدانسان ہوگا تولامحالہ وہ حیوان بھی ہوگا۔
- (۲) یکاذبین سے مرکب ہولیعی مقدم ۲۰ لی دونوں ہی کاذب ہوں ، جیسے ان کا زید حَجرا فہو جماد ، یکی صادق ہے کوئلہ جب ہم نے نفس الا مربیس زید کو پھر تسلیم کرلیا تو وہ جماد بھی ہوگا۔
- (۳) ایسے مقدم وتالی سے مرکب ہو جو صدق و کذب کے اعتبار سے جمہول ہوں جیسے ان کان زید یکتب فہو یحرک دیات ہے، تا ہم ککھائی اس کے بارے میں جہالت ہے، تا ہم ککھائی اور ہاتھ کی حرکت میں زوم بہر حال ہے۔
- (۳) مقدم کاذب اور تالی صادق ہے، اور حیوانیت و جماریت میں لزوم ہے، اس چوشی شم کے برعس ممتنع ہے، یعنی مقدم صادق ہوا صادق ہوا الازم آر ہاہے، جو کہ ممتنع اور حیوان ہونا صادق ہوالازم آر ہاہے، جو کہ ممتنع اور حیال کاذب ہو کیونکہ اس صورت میں صادق یعنی مقدم کا تالی یعنی کاذب کوشتر مہونالازم آر ہاہے، جو کہ ممتنع اور محال ہے، اس لیے کہ اگر اے تیلیم کرلیا جائے تو صادق کا کاذب ہونا اور کاذب کا صادق ہونالازم آتا ہے، چانی خوصادق کا کاذب ہونا اور کاذب کا صادق ہونالازم آتا ہے، چانی مقدم صادق کا ورت ہونا کا ذب ہو کہ لازم ہوتا ہے، اور سے اور سے قاعدہ ہے کہ لازم کا کذب موتا ہے، اور اس صورت میں مقدم صادق اور تالی کا ذب ہمقدم کے کذب کوشتر م ہوگا، اور ''کاذب کا صادق ہونا ، اس طرح لازم آتا ہے کہ یہاں مقدم صادق ہے جو کہ ملزوم ہے، اور تالی کا ذب ہے، اور سے قاعدہ ہے کہ ملزوم کا صدق لازم کے صدق کو مشترم ہوتا ہے، لہذا اس صورت میں تالی کا بھی صادق ہونالازم آگیا، جب کو فنس الامر میں وہ کاذب ہے، تو عاصل مسترم ہوتا ہے، لہذا اس صورت میں تالی کا بھی صادق ہونا لازم آگیا، جب کہ نصالا مرمیں وہ کاذب ہے، تو عاصل سے ہو کہ داس میں، یہ پانچویں صورت میں عہدے کے کونکہ اس میں صادق کا کاذب اور کاذب کا صادق ہونالازم آتا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ چوتھی قتم جس میں مقدم کاذب اور تالی صادق ہوتی ہے، آپ نے کہا کہ وہ مصلہ موجبہ کے صدق کی صورت ہے، اور دون عکسہ والی صورت جس میں مقدم صادق اور تالی کاذب ہوتی ہے، آپ نے کہا کہ یہ ممتنع اور ناممکن ہے، جب کہ مناطقہ کے ہاں تضیہ کو عکس لازم ہوتا ہے، لہذا یہاں بھی عکس جاری ہوگا، اور یہ بھی ہے کہ مصلہ موجبہ کلیہ کا عکس موجبہ بڑنی آتا ہے، اور یہاں جو چوتھی قتم ہے، وہ موجبہ کلیہ ہے، جس میں مصلہ کی ترکیب مقدم کاذب اور تالی کاذب ہو، توجب چوتھی قتم مصلہ کاذب اور تالی کاذب ہو، توجب چوتھی قتم مصلہ کرومیہ موجبہ کے صادق اور تالی کاذب ہو توجب جوتھی قتم مصلہ کرومیہ موجبہ کے صادق اور تالی کاذب ہو تی درست ہے تو جواس کا عکس ہے یعنی جس میں مقدم صادق اور تالی کاذب ہو تی ہوتی ہے،

اس کوبھی درست ہونا چاہئے؟ اس کا جواب میہ ہے کہ میہ جوہم نے کہا کہ متعملاً و میہ موجبہ کی ترکیب مقدم صادق اور تالی کا ذہب ہے نہیں ہوگئی، میعلی الاطلاق نہیں ہے، بلکہ اس کا تعلق کلیہ ہے ہے بعنی متعلہ کلیہ کی ترکیب مقدم صادق اور تالی کا ذہب ہے نہیں ہوگئی، جزئیہ میں یہ بات نہیں، کیونکہ متعملاً نومیہ موجبہ جزئیہ میں ایسا ہوسکتا ہے کہ وہ مقدم صادق اور تالی کا ذہب سے مرکب ہو، اور اعتراض میں جو ثابت کیا گیا ہے، وہ جزئیہ ہے لہذا ان دونوں میں کوئی منافات نہیں جیسے کلما کان زید حمارا کان حیوانا یہ متعملہ موجبہ کلیہ ہے اس کا تعمل موجبہ جزئیہ تیقد کیون اذا کان زید حیوانا کان حمارا، صادق ہے لیکن متعملہ کلیہ صادق نہیں کیونکہ زید اصلاقو حمار نہیں ہے۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے متعلار ومیہ موجبہ کے صدق کی صرف چارا قسام بیان کی ہیں، حالا تکہ یہاں تو اقسام مزید بھی نکل سکتی ہیں، کیونکہ اس میں جو تیسری قتم ہے کہ جس میں متعلہ کے دونوں جزؤں میں صدق و کذب کے لحاظ سے جہالت ہوتی ہے، اس میں گئی اخما لی صور تیں اور بھی نکل سکتی ہیں، مثلا ایسا ہو کہ مقدم میں صدق کے اعتبار سے نہ ہو، اس میں گئی اخما لی صور تیں اور بھی نکل سکتی ہیں تو صرف چار کا کیوں ذکر کیا؟ یہ صدق میں جہالت نہ ہواسی طرح تالی میں سسہ جب مزید اقسام بھی نکل سکتی ہیں تو صرف چار کا کیوں ذکر کیا؟ یہ سوال قلت تد ہر کی وجہ سے پیدا ہوا ہے، کیونکہ وہ چارا قسام نفس الامر کے اعتبار سے ہیں جیسا کہ تارح کے الفاظائم انسینا جزیما الی نفس الامر سے یہی مفہوم ہوتا ہے، اور بیتمام احتمالی صور تیں انہیں میں داخل ہیں، ان سے خارج نہیں ہیں۔

''متعلاز ومیموجبه کاذبه، چارا قسام سے مرکب ہوتا ہے، کیونکہ جب مقدم و تالی کے درمیان لزوم کا تھم واقع اورنفس الا مرکے مطابق نہ ہوتو وہ کاذبہ ہوگا، اس کی چارصور تیں ہیں:

- (۱) مقدم اور تالی دونوں ہی کاذب ہوں جیسے ان کان الخلاء موجودا کان العالم قدیما، اس میں مقدم بھی کاذب ہے کیونکہ دنیا میں کوئی چیز الیی نہیں جس میں خلا ہو، اور نہیں تو کم از کم اس میں ہوا ضرور ہوتی ہے، اور تالی بھی کاذب ہے اس لیے کہ عالم حادث ہے، قدیم نہیں۔
  - (٢) مقدم كاذب اورتالي صادق موجيسے ان كان الخلاء موجود افالانسان ناطق \_
  - (٣) مقدم صادق اورتالي كاذب بوجيسے ان كان الانسان ناطقا فالخلاء موجود۔
- (۴) مقدم اورتالی دونوں صادق ہوں جیسے ان کانت انقمس طالعۃ فزید انسان ، یہ بھی لزومیہ کا ذبہ ہے ، کیونکہ اگر اسے صادق قرار دیا جائے تو اس کا مطلب میہوگا کہ زیدگی انسانیت طلوع مٹمس پرموقو ف ہے ، جبکہ حقیقت پنہیں ہے ، شارح فرماتے ہیں کہ یہ تمام تر تفصیل متصل لڑومیہ موجبہ نئے بارے میں تھی۔

## مصلها تفاقيه كے صدق وكذب كى اقسام

متعلدا تفاقیہ میں چونکہ مقدم وتالی کے درمیان لروم کاعلاقہ نہیں ہوتا، بلکمحض نفس الامر میں ان کے عقق کی

وجہ سے اتصال کا حکم ہوتا ہے،اس لحاظ سے اس کی ترکیب کی بھی چارصور تیں ہیں،جن میں سے تین میں بیکا ذب ہے اوراکی میں صادق ہے:

- (۱) متصله اتفاقیه موجبہ کے مقدم اور تالی دونوں ہی صادق ہوں ، اس صورت میں بیصادق ہوگا ، کا ذہبے ہیں ہوگا ، کا ذہبے ہیں ہوگا ، کو نہیں ہوگا ، کو نہیں ہوگا ، کیونکہ جب طرفین صادق ہوں تو ان میں سے ہرا یک بھی دوسرے کے ساتھ ضروری طور پرصدق میں متصله اتفاقیہ صادق جیسے ان کا ن الانسان ناطقا فالحمار نا ہتی ، اس کے طرفین دونوں صادق ہیں ، صرف اس صورت میں متصله اتفاقیہ صادق ہوگا۔
  - (۲) جب مقدم اورتالي دونو س كاذب مول ـ
- (۳) مقدم صادق ہو،اور تالی کاذب ہو، کیونکہ تالی کاذب نہ کسی کاذب کے ساتھ مخقق ہوسکتی ہے اور نہ کسی مقدم صادق کے ساتھ۔
- (۷) مقدم کاذب ہواور تالی صادق ہو، یہ بھی اتفاقیہ کاذبہ کی صورت ہے، اس لیے کہ تالی صادق ،مقدم صادق کے ساتھ مختق ہوگی نہ کہ مقدم کاذب کے ساتھ ، کیونکہ متصلہ اتفاقیہ میں صدق طرفین کا اعتبار ہوتا ہے، یہ آخری تین صورتیں متصلہ اتفاقیہ کاذبہ کی ہیں۔

ندکوره بالاصور تیں اتفاقیہ خاصہ کی ہیں جس میں مقدم اور تالی دونوں میں نفس الامر کے اعتبار سے صدق کا اعتبار کیا گیا ہے، لیکن اگر اتفاقیہ عامہ ہوجس میں صرف تالی کے صدق کا اعتبار ہوتا ہے، مقدم کی تقدیر پر ، خواہ مقدم کا ذب ہویا صادق ، تو اس تعریف کے کاظ سے متصلہ اتفاقیہ دوصور توں میں صادق اور دوہ بی میں کاذب ہوگا، صدق کی دوصور تیں (۱) مقدم و تالی دونوں صادق ہوں (۲) مقدم کاذب اور تالی صادق ہو، اور دوصور تیں کذب کی یہ ہیں: (۱) مقدم و تالی دونوں کاذب ہوں (۲) مقدم صادق اور تالی کاذب ہو۔

#### ایک عمره بحث

شارح فرماتے ہیں کہ یہاں ایک عمدہ بحث ہے، وہ یہ کہ خواہ اتفاقیہ خاصہ ہوجس میں کہ طرفین کے صدق کا اعتبار ہوتا ہے، یا اتفاقیہ عامہ جس میں کہ صرف تالی کا صدق ضروری ہوتا ہے، ان کے صدق کے لیے ایک قید بھی ضرور کی ہوتا ہے، ان کے صدق کے لیے ایک قید بھی ضرور کی ہے وہ یہ کہ اگر اتفاقیہ کے طرفین صادق ہوں اور ساتھ میں ان کے درمیان کا فقاضا کرتا ہوتو بھر اتفاقیہ کاذبہ ہوگا، صادقہ نہ ہوگا اگر چہ اس صورت میں اس کے طرفین صادق ہی ہوں، تو معلوم ہوا کہ اتفاقیہ کے صدق کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ اس کے طرفین میں کوئی علاقہ لڑوم نہ ہو۔

قال: والمنفصلة الموجبة الحقيقيَّة تَصُدُق عن صادق وكاذب و تَكُذِبُ عن صادق وكاذب و تَكُذِبُ عن صادقي وكاذب وتكذبُ صادقين وكاذب وتكذبُ

عن صادقين ومانعةُ الخُلُوتصدقُ عن صادقين وعن صادقِ وكاذبِ و تَكُذِبُ عن كاذبِ و تَكُذِبُ عن كاذبينِ والسالبةُ تصدقُ عما تَكُذِبُ عنه الموجبةُ وتَكُذِبُ عَمَّا تَصُدُقُ عنه الموجبةُ وتَكُذِبُ عَمَّا تَصُدُقُ عنه الموجبةُ.

ترجمہ: اور منفصلہ موجبہ حقیقیہ صادق اور کاذب سے صادق ہوتا ہے، اور صادقین اور کاذبین سے کاذب ہوتا ہے، اور صادقین سے کاذب کاذب ہوتا ہے، اور مانعۃ الجمع کاذبین اور صادق وکاذب سے صادق ہوتا ہے، اور کاذبین سے کاذب ہوتا ہے، اور کاذبین سے کاذب ہوتا ہے، اور سالبہ اس سے صادق ہوتا ہے جس سے موجبہ کاذب ہو، اور اس سے کاذب ہوتا ہے جس سے موجبہ کاذب ہو، اور اس سے کاذب ہوتا ہے جس سے موجبہ صادق ہو۔

اقول: الاقسامُ في المنفصلاتِ ثلثةٌ كما سَتَعُرفُ أن المُقَدَّمَ فيها لا يمتازُعن التالِي بِحسبِ الطبع فَطَرَفَاهَا إمّا أن يكوناً صادِقَيْنِ أو كاذبين أو يكونَ احدُهما صادقًا والاحررُ كاذبًا فالموجبةُ الحقيقيةُ تصدقُ عن صادقِ وكاذبِ لانها التي حُكِمَ فيها بعدم اجتماع جزئيها وعدم ارتفاعهما فلا بُدَّ أن يكونَ احدُهُمَا صادقًا والاحرُ كاذبًا كقولنا إمَّا أن يكون هذاالعددُ زوجًا أوْلازوجًا وتكذبُ عن صادقينِ لاجتماعِهماح فِي الصَّـدُقِ كَـقولنا إمَّا أن يكونَ الاربعةُ زوجًا أو منقسمةً بمتساويينِ وتَكُذِبُ عَنَ كاذبيـنِ لارتَـفا عِهِمَا كقولنا اما أن يكونَ الثلثةُ زوجًا أو منقسمةٌ بمتساويينِ ومانعةُ الجمع تصدق عن كاذبين وصادق وكاذب لانها التي حُكِمَ فيها بعدم اجتماع طَرَفَيْهَا في الصِّدقِ فجازان يكونَ طرفاها مُرْتَفِعين فيكونُ تركيبُها عن كاذبيْنَ كـقـولـنا إمَّا أن يكونَ زيدٌ شجراً أوحجراً و جازأن يكونَ احدُ طرفيهَا واقِعًا. والاخرُ غيـرُ واقـع فيكـونُ تـركيبُهـا عـن صادقِ وكاذبِ كقولنا إمَّا أن يكونَ زيدٌ انسانًا أو حجرًا و تكذبُ عن صادقينِ لاجتماعِ جزئيها حكولنا اما ان يكون زيدٌ انسانًا أو ناطقاً ومانعةُ الخُلُو تصدق عن صادقين وعن صادق وكاذب لانها التي حُكِمَ فيها بعده ارتفاع جزئيها فبجازَ اجتماعُهما في الوجودِ فيكونُ تركيبُها عن صادِقَين كقولنا إما أن يكونَ زيدٌ لا حجراً أولا شجرًا وجازَ أن يكونَ احدُهما واقعاً دونَ الاخرِ فيكونُ تـركيبُهـا عـن صـادقِ وكـاذبِ كقولنا اما أن يكونَ زيدٌ لا حجرًا أو لاانسانًا و تكذِبُ عن كاذبينِ لارتفاعِ جزئيهاحِ كقولنا اما أن يكون زيدٌ لا انسانًا أولا ناطقًا هذا حكم الموجباتِ المتصلةِ والمنفصلةِ وأمَّا سوالبُها فهي تصدق عن الاقسام التي تكذب عنها الموجبات ضرورة أنَّ كذب الايجاب يقتضي صدق السلبِ وتكذب عن الاقسام التي تصدق عنها الموجبات لان صدق الايجابِ يَقْتَضِي كذبَ السلب لا محالة.

اقول بمنفصلات میں اقسام تین ہیں جیسا کہآپ کوعقریب معلوم ہوگا کہ اس میں مقدم تالی سے بحسب الطبع متارنہیں ہوتا، پس اس کی طرفین صادق ہوں گی یا کاذب یا ایک صادق ہوگی اور ایک کاذب تو موجبہ حقیقیہ صادق اور کاذب سے صادق ہوگا، کیونکہ حقیقیہ وہ ہے جس میں اس کے جزئین کے جمع نہ ہونے اور مرتفع نہ ہونے کا تھم ہوتو ان میں سے ایک کا صادق اور دوسرے کا کاذب ہونا ضروری ہے جیسے اماان یکون هذا العدد زوجا اولا زوجا، اور صادقین سے کاذب ہوتا ہے کیونکہ اس وقت پیدونوں صدق میں جمع ہوتے ہیں، جیسے اماان یکون الاربعة زوجة اومنقسمة بمتساوین، اور کا ذبین سے کا ذب ہوتا ہے،ان دونوں کے مرتفع ہونے کی وجہ سے جیسے اماان یکون النکثة زوجااومنقسمة بمتساویین اور مانعۃ الجمع کاذبین اورصادق و کاذب ہے صادق ہوتا ہے، کیونکہ مانعۃ الجمع وہ ہے جس میں اس کے طرفین کے جمع نہ ہونے کا حکم ہوتا ہے صدق میں، تو جائز ہے کہاس کی طرفین مرتفّع ہوں، پس اس کی تر کیب کاذبین ہے ہوگی جیسے اماان کیون زید شجرااو حجرا،اور پیرسی ممکن ہے کہاس کی ایک طرف واقع ہو،اور دوسری غیرواقع ہو،تواس کی ترکیب ایک صادق اور ایک کاذب سے ہوگی جیسے اماان یکون زید انسانا اوجرا، اورصادقین سے کاذب ہوتا ہے کیونکہ اس وقت اس کے جز کمن جمع ہوتے ہیں، جیسے اماان یکون زیدانسا تا او ناطقا ،اور مانعة الخلو صادقین اورصادق و کاذب سے صادق ہوتا ہے، کیونکہ مانعة الخلو وہ ہے جس میں اس کے جز ئین کے مرتفع نہ ہونے کا حکم ہو، تو ان کا وجود میں جمع ہوناممکن ہے،اس لیے اس کی تر کیب صادقین ہے ہوگی ، جیسے اماان یکون زید لا حجرااولا شجرا،اور پیمکن ہے کہ ایک واقع ہونہ كەدوسرا،لېذااس كى تركىب صادق وكاذب سے ہوگى جيسے اماان يكون زيد لا حجرااولا انسانا،اور كاذبين ے کاذب ہوتا ہے کیونکہ اس وقت اس کے دونوں جزء مرتفع ہوتے ہیں جیسے اما یکون زید لا انسانا اولا ناطقا بيموجبات مصله اورمنفصله كاحكم ہے،رہان كے سوالب تووہ ان اقسام سے صادق ہوتے ہیں جن سےموجبات کاذب ہوتے ہیں، کیونکہ ایجاب کا کذب،سلب کےصادق ہونے کا تقاضا کرتاہے، اوروہ (سوالب) ان اقسام سے کا ذب ہوتے ہیں جن سے موجبات صادق ہوتے ہیں ، کیونکہ ایجاب كاصدق،سالبه كے كاذب ہونے كا تقاضا كرتا ہے۔

### منفصله حقيقيه موجبه كصدق وكذب كي صورتين

شارح فرماتے ہیں کہ منفصلہ کی تین تشمیں ہیں (۱)حقیقیہ (۲) مانعۃ الجمع (۳) مانعۃ الخلو، اور یہ بھی معلوم ہے کہ منفصلہ میں مقدم تالی سے طبع لیعنی مغہوم کے لحاظ سے متاز نہیں ہوتا، چنا نچہ اس کے طرفین دونوں صادق موں کے یا دونوں کا ذب ہوگا۔

'منفصلہ حقیقیہ موجب، ایک صورت میں صادق اور دوصورتوں میں کاذب ہوگا، اگریدایک صادق اور ایک کاذب سے مرکب ہوتواس وقت منفصلہ حقیقیہ موجب صادق ہوگا، کیونکہ حقیقیہ میں دونوں جزء بیک وقت نہ توجع ہو سکتے ہیں اور نہ اٹھ سکتے ہیں، بلکہ ایک ہی صادق ہوتا ہے دوسرے کا کاذب ہونا ضروری ہوتا ہے، لہذا جب یہ یہ صادق اور ایک کاذب سے مرکب ہوتو لامحالہ بیصادق ہوگا جسے بیعد دجنت ہے یا طاق ، اس میں ایک ہی صادق ہو صادق اور ایک کاذب سے مرکب ہوتو لامحالہ بیصادق ہوگا جسے بیعد دجنت ہے یا طاق ، اس میں ایک ہی صادق ہو یا تو وہ جفت ہوگا یا طاق ، ایسانہیں ہوسکتا کہ دونوں ہی نہ ہول یا دونوں جمع ہوجا میں لیکن اگر حقیقیہ کے طرفین دونوں مصادق ہو تا ہے وہ بین ہو عدد یا جارہ ہوہ ہی ضرور ہوتا ہو نے وہاں بی جوعد دیا رہوہ ہی ضرور ہوتا ہو اللہ ہے، یہ کاذب ہوگا جسے نہیں ہوسکتا ، ای طرح اگر حقیقیہ کے طرفین دونوں ہی اٹھ جا کمیں تو اس وقت ہی ہی ہو اس کی کہ یہ دونوں ایک ساتھ ہمتے ہوئے جین ، جوعد دیا رہوہ ہو اس وقت ہی ہی ہور ہوتا ہی ہور ہے ہیں ، وہ نہ تو ہوں ہوگا جسے ' میں دونوں کا صدق نہیں ہوسکتا ، ای طرح اگر حقیقیہ چونکہ تین سے مرتفع ہور ہے ہیں ، وہ نہ تو ہوگا جسے ' کادب ہوگا ہو ہے ۔ اس لیے اس صورت میں بھی حقیقیہ موجب کاذب ہوگا۔

پیکاذب ہوگا جیسے ' کاد جین ، ہوتا ہے ، اس لیے اس صورت میں بھی حقیقیہ موجب کاذب ہوگا۔

## منفصليه مانعة الجمع موجبه كيصدق وكذب كي صورتين

مانعة الجمع موجبه دوصورتول مين صادق اورايك مين كاذب موتاج:

(۱) اس کے طرفین کاذب ہوں یعنی دونوں ثی واحد ہے مرتفع ہوجا کیں (۲) ایک صادق اور ایک کاذب ہو،
ان دونوں صورتوں میں بیصادق ہوتا ہے، کیونکہ مانعۃ الجمع موجبہ میں اس کے جزئین کا اجتماع نہیں ہوسکتا، ہاں
دونوں اٹھ سکتے ہیں، یا یک صادق ہواور ایک مرتفع ہوجائے، لہذا جب دونوں جزءاٹھ جائیں یا ایک صادق اور ایک
کاذب ہوتو ان دونوں صورتوں میں بیصادق ہوتا ہے، اول کی مثال' زید یا درخت ہے یا پھر، بید دونوں جزء کاذب
ہیں، کیونکہ زید نہ درخت ہے اور نہ پھر لہذا بیصادق ہے، ٹانی کی مثال' زید یا انسان ہوگایا پھر، بید بھی صادق ہے
ہیں، کیونکہ زید نہ درخت ہے اور نہ پھر لہذا بیصادق ہے، ٹانی کی مثال' زید یا انسان ہوگایا پھر، بید بھی صادق ہے
اس لیے کہ اس میں ایک جزء یعنی ' زید انسان ہے ، صادق ہے، اور دوسرا کاذب ہے، (۳) اگر مانعۃ الجمع موجبہ
ایسے دوجز وک سے مرکب ہوجو دونوں ہی صادق اور جمع ہوں تو اس وقت بیکاذب ہوگا، اس لیے کہ اس میں دونوں کا
اجتماع ممنوع ہے جیسے زید یا انسان ہے یا ناطق ، بی تضیہ جھوٹا ہے اس لیے کہ زید انسان بھی ہے اور ناطق بھی ہے، تو
دونوں اجزاء کا اجتماع ہور ہا ہے، جو مانعۃ الجمع موجبہ میں منوع ہوا کرتا ہے، اس لیے کہ زید انسان بھی ہے اور ناطق بھی ہے، تو

### مانعة الخلوموجبه كےصدق وكذب كي صورتيں

مانعة الخلوموجبدد وصورتول مين صادق اورايك صورت مين كاذب بوتاج:

- (۱) اس کے طرفین دونو ں صادق ہوں یعنی دونوں جمع ہو جا کیں۔
- (۲) ایک صادق اور ایک کاذب ہو، ان دونوں صورتوں میں مانعۃ الخلوموجبہ صادق ہوتا ہے کیونکہ مانعۃ الخلو

موجبہ میں اس بات کا حکم ہوتا ہے کہ دونوں جزء مرتفع نہ ہوں ، تو ایسا ہوسکتا ہے کہ دونوں صادق ہوں ، جمع ہوجائیں ، جیسے زید یالا تجر ہے یالا حجر ، یہاں پر دونوں جزء مرتفع نہیں ہیں بلکہ جمع ہیں اس لیے کہ زید لا تجر بھی ہاد رالا حجر بھی ، (پیمبرایک کی مثال ہے ) اور ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ ایک صادق اور ایک کاذب ہوجیسے زید یالا حجر ہے یالا انسان ، اس میں لا حجر صادق ہے اور لا انسان کاذب ہے ، اس لیے یہ بھی صادق ہے۔ (پیمبر دوکی مثال ہے )

(۳) اگر مانعۃ الخلو موجبہ کے طرفین دونوں ہی کا ذب ہوں یعنی دونوں ٹی سے مرتفع ہوجائیں ، تواس صورت میں یہ کا ذب ہوں یعنی دونوں ٹی سے مرتفع ہوجائیں ، تواس صورت میں یہ کا ذب ہوگا کیونکہ مانعۃ الخلو موجبہ میں دونوں اجزاء کا مرتفع ہونا درست نہیں ہوتا ، جیسے زید یا لا انسان ہے ، یالا مالتی ، یہ دونوں جزء مرتفع ہیں اس لیے کہ زید لا انسان بھی نہیں ہے اور لا ناطق بھی نہیں ہے بلکہ وہ انسان اور ناطق دونوں ہے شارح فرماتے ہیں کہ یہاں تک تو موجبات کا ذکر تھا خواہ وہ متصلہ ہوں یامنفصلہ ، جنہیں تفصیل سے ذکر کر دیا گیا ہے۔

#### متصلات ومنفصلات سالبه كصدق وكذب كي صورتين

سوالب خواه متصاد ہوں یا منفصلہ، ان تمام صورتوں میں صادق ہوتے ہیں جن صورتوں میں موجبات کاذب ہوتے ہیں، اور جن صورتوں میں موجبات صادق ہوتے ہیں، ان میں سوالب کاذب ہوتے ہیں، کوئکہ موجب کا کذب بالہ کے صادق ہونے کا تقاضا کرتا ہے، اور موجبہ کا صدق سالبہ کے کاذب ہونے کا تقاضا کرتا ہے، مثلاً تھیلیہ موجبہ ایک صورت میں صادق اور دوصورتوں میں کاذب ہوتا ہے، لبذا ''سالبہ تھیقیہ، ایک صورت میں کاذب ہوتا کا خب اور دوصورتوں میں صادق ہوگا، اور ' مانعۃ الجمع موجبہ، دوصورتوں میں صادق اور ایک صورت میں کاذب ہوتا ہے، لبذا ''سالبہ مانعۃ الجمع ، دوصورتوں میں کاذب اور ایک صورت میں صادق اور ایک صورت میں کاذب ہوتا ہے، لبذا سالبہ مانعۃ الخلو دوصورتوں میں کاذب اور ایک صورت میں صادق ہوگا، اور مانعۃ الخلوموجبہ دوصورتوں میں صادق اور ایک صورت میں کاذب ہوتا ہے، لبذا سالبہ مانعۃ الخلو دوصورتوں میں کاذب اور ایک صورت میں صادق ہوگا۔

قال: وكُلِّيَّةُ الشرطِيَّةِ إن يكونَ التَّالِي لازماً أو مُعَانِداً لِلْمُقَدَّمِ على جميع الاَوْضاعِ التي يُحُصُلُ له بسببِ اقْتِرانِ الأَمُورِ التي يُحُصُلُ له بسببِ اقْتِرانِ الأَمُورِ التي يُحُصُلُ له بسببِ اقْتِرانِ الأَمُورِ التي يُمُكِنُ اجتماعً في معها والجزئيةُ أن يكونَ كذلك على بعض هذه الاوضاعِ والمخصوصةُ أن يكونَ كذلك على وضع معينٍ وسورُ المُوجِبَةِ الكليةِ في المتصلةِ كُلَّمَا ومورُ السالبةِ الكليةِ فيهما ليسَ البَّةَ وسُورُ السالبةِ الكليةِ فيهما ليسَ البَّةَ وسُورُ الموجبةِ الجزئيةِ فيهما قد يكونُ والسالبةُ الجزئيةُ فيهما قد لا يكونُ و بادخالِ حرفِ السَّلبِ على سُورِ الايجابِ الكلِّيِّ والمهملةُ باطلاقِ لفظِ لَوُ وإن وإذا في المتصلةِ وأمّا وأو، في المنفصلةِ

اقول: كما أنَّ القضية الحملية تنقسمُ الى محصورةِ و مهملةٍ و مخصوصةٍ كذلك الشرطية منقسمة إليها وكما أن كُلَّيَّة الحملية ليست بحسب كلية الموضوع اوالمحمول بل باعتبار كلية الحُكم وكذلك كلية الشرطية ليست لِا جُلِ أَنَّ مُلَقَدَّمها وتَالِيَهَا كليتان فان قولنا كلما كان زيدٌ يكتب فهو يُحَرِّكُ يَدَهُ كليةٌ مع ان مقدمَها وتاليَها شخصيتان بل بحسبِ كُلِّيَّةِ الحُكمِ بالاتصالِ والانفصال فالشرطيةُ انما تكونُ كليةُ اذا كان التالي لازماً للمقدَّم أي في المتصلةِ اللزوميةِ أو مُعانداً له أي فِي المتصلةِ العناديةِ فِي جميعِ الأزمانِ وعلى جميع الاوضاع الممكنةِ الاجتماع مع المقدم وهي الاوضاعُ التي تحصلُ للمقدم بسبب اقترانه بالامور السمسكنة الاجتماع معه فإذا قُلْنَا كُلَّمَا كَانَ زيلًا انسانًا كان حيوانًا أرَدْنَا به أنَّ لزومَ الحيوانيةِ للانسانيةِ ثابتٌ في جميعِ الازمانِ ولَسُنَا نَقُتَصِرُ على ذلك القَدُرِ بل نَزِيْدُ مع ذلك أنَّ اللزومَ متحققٌ على جميع الآحوالِ التي أمُكِّنُ الجيِّمَاعُها مع وضع انسانيةِ زيدٍ مثلُ كونهِ قائمًا او قاعدًا و كون الشمسِ طالعةً أو كون الحمارِ ناهقاً إلى غير ذلك مِمَّا لا يتنا هي وانما أعُتُبِرَ في الاوضاع أن يكونَ ممكنة الاجتماع لأنَّه أعتبرَ جميعُ الاوضاع مطلقًا سواء كانت ممكنة الاجتماع أو لا تكونُ لم تصدق شرطيةٌ كليةٌ أمَّا فِي الاَتصالِ فلأنَّ من الأوضاع مالا يلزَمُ معه التالِي كعدمِ التالِي أو عدم لزوم التالِي فانّ المقدمَ إذا فُرِضَ على شئّ من هذينِ الوضعينِ استلزمَ عدمَ التَّالِي او عدمَ لزومِ التالي فلا يكونُ التالِي لازمَّالهُ على هذا الوضع والالكان المقدَّمُ عـلـى هذَاالوضع مستلزماً للنقيضين وإنَّهُ محالٌ فَعَلَى بعضِ الأوضَاع لا يكونُ التالِيُ لازمًا لِلمقدَّمَ فيلا يصدقُ أنَّ التَّالِيُ لازمٌ للمقدمِ على جميعِ الاوضاعِ وهو مفهُومُ الكُبِلِّيَّةِ على ذلك التقديرِ وأمَّا في الانفصالِ فلأنَّ من الاوضاع مالايُعَانِدُ التَّالِي

لِلُمْقَدَّم معه كَصِدُقِ الطَّرَفَيُنِ فانَّ التَّالِيَ عَلَى هذاالوضع لازمٌ للمقدم فيكونُ نقيضُ التالى معانداً للمقدَّم فلوكان المقدَّمُ معاندُاللتالي على هذاالوضع لَزِمَ مُعَانَدَةُ الشيُّ للنقيضين وانه محالٌ فعلى بعض الاوضاع لايعاندُ التالي للمقدم فلا يصدق أنَّ التالي معاندٌ للمقدم على سائرِ الاوضاع وإنمانُحُصَّ هذاالتفسيُر بالمتصلةِ اللزوميةِ والمنفصلةِ العناديةِ لأنَّ الاوضاعَ المعتبرةَ في الاتفاقيةِ ليست هي الاوضاعُ الممكنة الاجتماع مطلقابل الاوضاع الكائنة بحسب نفس الامر لأنَّة لو لا ذلك لم تَصُدقِ الاتفاقيةُ الكليةُ إذليس بين طرفيها علاقةٌ تُؤجِبُ صدقَ التالي على تقديرِ صدق المقدم فيمكن اجتماعُ عدم التالي مع المقدم وإلَّالكان بينهما ملازمة والتالي ليس متحققاً على تقدير صِدُق المقدم على هذا الوضع فعلى بعض الاوضاع الممكنةِ الاجتماع مع وضع المقدم لا يكونُ التالي صادقًا على تقديرِ صِدُقِ المقدَّم فلايكونُ التالي صادقًا على تقدير صدقِ المقدم على جميع الاوضاع الممكنةِ الاجتماع مع المقدم فلا يصدق الكلية الاتفاقية وإذا عَرَفُتَ مفهومَ الكليةِ فكذلك جزَئيةُ المتصلةِ والمنفصلة ليست بجزئيةِ المقدم والتالي بل بجزئيةِ الأزمان والأحوال حتى يكونَ الحُكُمُ بالاتصالِ والانفصالِ فِي بعضِ الازمانِ وعلى بعضِ الاوضاع الممذكورة كقولنا قديكون إذا كان الشئ حيوانا كان انساناً فان الحكم بلزوم الانسانية لِلحيوانِ إنما هو على وضع كونه ناطقاً وكقولنا قديكونُ إمَّا أن يكونَ هـذاالشنُّي نامياً اوجَـمادأفان العِنَادَبينهما إنَّما يكونُ على وضع كونِه من العُنْصرياتِ وِأمَّا حصوصيةُ الشرطيةِ فِبتعيُّنِ بعضِ الازمانِ والاحوالِ كقولنا إنْ جنتني اليومَ أكرمتُك وأمَّا إهُمَا لُها فباهمال الأزْمَان والاحوالِ وبالجملةِ الاوضاعُ والازمنةُ في الشرطية بِمَنْزِلَةِ الافرادِ في الحمليَّةِ فكما أنَّ الحكمَ فيها إن كان على فردٍ معينٍ فهى مخصوصةٌ وان لم يكن فإن بُيّنَ كميةُ الحكم بانه على كلّ الافرادِ أوعملي بعضِها فهي المحصورةُ وإلَّافهي المهمَلةُ كذلَك الشرطيةُ إن كان الحكمُ بالاتصَالِ والانفصالِ فيها على وضعٍ معينٍ فهي مخصوصةٌ وإلَّافان بُيِّنَ كميةُ الحُكُمِ بأنه على جميع الأوضاع أو بعضهِا فَهي محصورةٌ وإلافَمُهمَلةٌ وسُورُالَموجبةِ الكليةِ في المصصلةَ كُلَّمَا ومَهُمَا ومتى كقولنا كُلَّمَا أَوْ مَهُمَا أَوْ مَتَى كانت الشمسُ طالعةً فالنهارُ موجودٌ في المنفصلةِ دائمًا كقولنا دائمًا إمَّا أن يكونَ الشمسُ طالعةُ أولا يكونُ النهارُ موجودًا و سُورُ السالبةِ الكليةِ فيهما ليس البتة أمَّا في المتصلةِ فكقولنا ليسس البتة اذا كان الشمسُ طالعةً فالليلُ موجودٌ واما في المنفصلة فكقولنا ليس

البتة اما ان يكون الشمسل طالعة وإمّا أن يكون النهارُ موجودًا وسورُ الموجبة المجزئية فيهما قد يكون كقولنا قد يكون إذا كان الشمسُ طالعة كان النهارُ موجودًا و سورُ السالبة وقد يكون الليل موجودًا و سورُ السالبة المجزئية فيهما قد لا يكون كقولنا قد لا يكون إذا كان الشمسُ طالعة كان الليل موجودًا و سورُ السالبة موجودًا وقد لا يكون إمّا أن يكون الشمسُ طالعة وإما أن يكون النهارُ موجوداً وبادخال حرفِ السلب على سُورِ الايجابِ الْكُلِّي كليس كُلَما كان كذا كان كذا كان كذا كان كذا كان كذا كان مفهومُه الإيجاب الكلي في المنفصلة لأنَّ إذا قلنا خُلَما كان كذا كان كذا كان مفهومُه الإيجاب الكلي لا محالة و إذا ارتفع الايجاب الكلي تحقق السلبُ الجزئي على ما حققته فيما سبق محالة و إذا ارتفع الايجابُ الكليُّ تحقق السلبُ الجزئي على ما حققته فيما سبق وهكذا في البواقي واطلاق لفظة لو وان واذا في الاتصال وإمًا و أو ، في الانفصال للاهمال كقولنا ان كانت الشمسُ طالعة فالنهار موجودٌ وإما أن يكون الشمسُ طالعة وإما ان لا يكون النهارُ موجودًا.

اقبل: جیسے قضیے تملیہ محصورہ بمملہ اور مخصوصہ کی طرف مقسم ہوتا ہے، ایسے ہی شرطیہ بھی ان کی طرف مقسم ہوتا ہے، اور جیسے تملیہ محکلہ کا کلی ہونا موضوع یا محمول کے گلی ہونے کے لحاظ ہے نہیں ہے بلکہ حکم کے گی ہونے کا مقبار سے ہے، ایسے ہی شرطیہ کا گلی ہونا اس لیے کہ کہ اس کے مقدم و تالی دونوں فخصیہ ہیں، بلکہ کہ سات کہ ان ڈید یک تب فہو یحر ک یدہ کلی ہے حالا نکہ مقدم و تالی دونوں فخصیہ ہیں، بلکہ اتصال وانفصال کے حکم کے گلی ہونے کے اعتبار سے ہے، تو شرطیہ اس وقت کلی ہوگا جب تالی مقدم کے لیے اور مربع میں میں اور تمام ان اور تمام ان اور ان میں اور تمام ان اور ان میں اور تمام کی ان اوضاع ہیں جو مقدم کو اس کے ان امور کے اقتران کی وجہ سے حاصل ہوں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہو، پس جب ہم یہ کہیں کلما کان نیوان کی وجہ سے حاصل ہوں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہو، پس جب ہم یہ کہیں کلما کان خیران تا تو اس سے ہمارا مقصد ہے ہوتا ہے کہ انسانیت کے لیے حیوانیت کا لاوم تمام زمانوں میں ثابت ہے ، اور ہم صرف اس پر اقتصار نہیں کرتے ہیں بلکہ اس کے ساتھ کے ہوگی ارادہ کرتے ہیں کہ لاوم ان تابی کا خطرے میں ان اس نے ماتھ کے کہا تھ کہ کورے میں کرتے ہیں کہا ہی میں جاتھ کے ماتھ ممکن ہے جیے کہا تھ کہا تھ کہ کورے نہیں کہ خطرے میں کہا تھ کی مونوں وغیرہ جوغیرہ تمانی ہیں۔ لاوم ان تمام احوال کے لاظ ہے محقق ہے ، جن کا اجتماع زید کی انسانیت کی وضع کے ساتھ ممکن ہے جیے کہا تھ ممکن ہے جیے کہ نہیں تابی ہونا وغیرہ جوغیرہ تمانی ہیں۔

اوراوضاع میں ممکنة الاجتماع ہونے کا عتباراس لیے کیا ہے کہ اگرتمام اوضاع کا مطلقا اعتبار کیا جائے خواہ ان کا اجتماع ممکن ہویا نہ ہوتو کوئی شرطیہ کلیہ صادق نہ ہوگا ،اتصال کی صورت میں تو اس لیے کہ بعض اوضاع ایسی بھی ہوں گی جن کے ساتھ تالی مقدم کے لیے لازم نہ ہوگی جیسے عدم تالی اور عدم لزوم تالی کہ جب مقدم کوان دو وضعوں میں سے کی ایک وضع پر فرض کیا جائے تو وہ عدم تالی یا عدم لزوم تالی کوسٹزم ہوگا، اور یہ ہوگا، لیس اس وضع پر تالی اس کے لیے لازم نہیں ہوگئی، ور نہ مقدم اس وضع پر تقیطین کوسٹزم ہوگا، اور یہ کال ہاس لیے بعض اوضاع پر تالی مقدم کے لیے لازم نہ ہوگا، لہذا یہ صادق نہ ہوگا کہ تالی مقدم کے لیے تمام اوضاع پر لازم ہے، یہی کلیہ کامنہوم ہاس تقدیر پر، اور انفصال کی صورت میں اس لیے کہ بعض اوضاع ایسی بھی ہوں گی، جن کے ساتھ تالی مقدم کے منافی نہ ہوگی جیسے طرفین کا صدق، کیونکہ اس وضع پر تالی مقدم کے منافی ہوتا کی مقدم کے منافی ہوتا گی ہوتا کا جن کے منافی ہوتا گی ہوتا گی ہوتا کا جن کے منافی ہوتا گی ہوتا کا جن کے منافی ہوتا کی ہوتا کی مقدم کے منافی ہوتا کی ہوتا کی ہوتا کی مقدم کے منافی ہوتا کی ہوتا کی ہوتا کی مقدم کے منافی ہوتا کی ہوتا کی ہوتا کی مقدم کے منافی ہوتا کی ہوتا کی ہوتا کی مقدم کے منافی نہیں ہوگی، تو یہ صادق نہ ہوگا کہ تالی مقدم کے تمام اوضاع پر منافی ہے۔

اوراس تفيركومت صالزومية اورمنفصله عناويه كيساته وخاص كيا كيونكه جواوضاع اتفاقيه ميس معتبريس مطلقا وہ اوضاع نہیں ہیں جن کا اجتماع ممکن ہو بلکہ وہ ہیں جونفس الامر کے اعتبار سے ہوں ، کیونکہ اگراہیا نہ ہو تواتفاقيه كليه صادق نه موكا، اس ليے كه اس كى طرفين ميں كوئى الياعلاقة نبيس موتا جومقدم كے صدق كى تقتریر پرتالی کےصدق کوواجب کرے،لہذامقدم کےساتھ عدم تالی کا اجتماع ممکن ہوگا،ور نہ طرفین کے درمیان ملازمت ہوجائے گی، حالانکہ اس وضع پرتالی مقدم کےصدق کی تقدیر پر محقق نہیں ہے، پس بعض ان اوضاع پرجن کا اجتماع مقدم کی وضع کیساتھ ممکن ہے تالی مقدم کے صدق کی تقدیر برصا دق نہ ہوگی ، گویا تالی مقدم کےصدق کی تقدیر پران تمام اوضاع پرصادق نہ ہوگی جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہے،اس لیے کلیہ اتفاقیہ صادق نہ ہوگا،اور جب آپ کلیہ کامفہوم جان چیجے تو اسی طرح متصله اور منفصلہ کا جزئیہ ہونا مقدم و تالی کے جزئی ہونے کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ از مان واحوال کے جزئی مونے کی وجہ سے ہے، یہاں تک کما تصال وانفصال کا حکم بعض از مان اور بعض اوضاع مذکورہ بر ہوگا، جیے قد یکون اذا کان اٹی حیوانا کان انسانا کیونکہ حیوان کے لیے انسانیت کے لزوم کا حکم حیوان کے ناطق ہونے کی تقدیر پر ہےاور جیسے قد یکون اماان یکون صد الثی نامیا او جمادا، کیونکہ ان دونوں میں عناد كالحكم ثى كے عضريات ميں سے ہونے كى تقدرير برے، اور شرطيه كامخصوص ہوتا بعض از مان واحوال كى تعیین ہے ہوتا ہے، جیسے ان جنتنی الیوم اکرمتک ،اورشرطیہ کامہملہ ہونااز مان واحوال کومطلق رکھنے ہے ہوتا ہے،خلاصہ یہ ہے کہ شرطیہ میں اوضاع واز مان حملیہ میں افراد کے درجہ میں ہیں،تو جیسے حملیہ میں اگر تھم فردمعین پر ہوتو وہ مخصوصہ ہوتا ہے، اور اگر فردمعین پر نہ ہوتو اگر تھم کی مقدار بیان کر دی جائے کہ کل افراد پرہے یابعض بر، تو وہ محصورہ ہوتا ہے ورنہ مملہ، ایسے ہی شرطیہ میں اگرا تصال وانفصال کا حکم وضع معین بر ہوتو وہ مخصوصہ ہوگا ،اوراگر وضع معین پر نہ ہوتو اگر تھم کی مقدار بیان کر دی جائے کہ وہ تمام اوضاع پرہے یابعض برتو و محصورہ ہوگا، ورنہ مہملہ۔ اورموجبکلیکا سورمتملی کلما، مهمااور تی ہے، چیے کلما یا مهما یا متی کانت الشمس طالعة اولا یکون اشم سطالعة اولا یکون اشم سطالعة اولا یکون اشم سطالعة اولا یکون اشم سطالعة اولا یکون انتحار موجود اورمنفسله میں ایم البت البت امان یکون اشم سطالعة اولا یکون اشم سطالعة اللیل موجود اورمنفسله میں چیے لیس البت اماان یکون اشم سطالعة فاللیل موجود اورمنفسله میں چیے لیس البت اماان یکون اشم سطالعة کان انتحار موجود ااور موجه جزئیکا سوردونوں میں قد یکون ہے، چیے قد یکون اوا کانت الشم سطالعة کان انتحار موجود اور سالیہ جزئیکا سوردونوں میں قد لا یکون الشمس طالعة او یکون السم سطالعة کان اللیل موجود اور سالیہ جزئیکا سوردونوں میں قد لا یکون اما ان یکون الشمس طالعة کان اللیل موجود اور اداریجا بکل کیون اما ان یکون الشمس طالعة کان اللیل موجود اور اداریجا بکل کے سور پرحم ف سلب داخل کرنے کے ساتھ چیے لیسس کلما، لیس مهما ،اور لیس می متملی ساور لیس دائمامنفسله میں ، کیونکہ جب ہم یک سیس کلما کان کذا ہاں کذا تو اس کام موجود اور ایجا بکلی ہے ، اور جب کہیں لیس کلما تو اس کے ، اور جب ایجا بکلی مرتفع ہوگیا تو سلب جزئی محقل ہوگیا تو سلب جزئی محقق ہوگیا، جیسا کہ میں پہلے کا بیاب کلی کے ہوں گے ، اور جب ایجا بکلی مرتفع ہوگیا تو سلب جزئی محقق ہوگیا، جیسا کہ میں ہملہ کے لیے ہے ، جیسے ان کانت الشمس طالعة فالنها رموجود ، اور اما ان لا یکون النها رموجود ، اور اما ان لا یکون النها رموجود الشمس طالعة و اما ان لا یکون النها رموجود ا

# شرطیہ کے کلی اور جزئی ہونے کا معیار

شارح فرماتے ہیں کہ جس طرح قضیے تملیہ مخصوصہ بچصورہ ادر مہملہ کی طرف منقسم ہوتا ہے، اسی طرح شرطیہ بھی ان اقسام کی طرف منقسم ہوتا ہے، اور جس طرح قضیے تملیہ کا کلی ہونا موضوع اور تجول کلی ہونے کے اعتبار سے بہتا ہوتا قضیے تملیہ بھی گلی ہوتا ہے ورنہ جزئی، بہی معیار ہے شہیں ہوتا بلکہ تھم کے کلی ہونے کا معیار اور دلیل نہیں شرطیہ کے کلی اور جزئی ہونے کا معیار اور دلیل نہیں ہم شرطیہ کے کلی اور جزئی ہونے کا معیار اور دلیل نہیں ہوتا ہے، بلکہ یہاں بھی تھم کے کلی ہونے کا اعتبار ہے، چنا نچا گر اتصال یا انفصال کا تھم کلی ہوتو شرطیہ کلیہ ہوگا ، جو مقدم ہے کہ ہوتا ہے ورث ہوں ہوگا ، جو کلیہ ہوگا ، جو کہ کہ کہ میں ایک خوات ہوگا تو متحرک الیہ بھی ہوگا ، اس کی حرفین باوجود کی شخصی ہیں، لیکن چونکہ اس میں اتصال کا تھم ایک گئی تھم ہے کہ جب بھی زید کا تب ہوگا تو متحرک الیہ بھی ہوگا ، جب اس میں تالی مقدم کو تمام اس کی تفصیل ہے ہے کہ مصلان و میں کر سے مقدم کے ساتھ ممکن ہو، اور منام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہو، اور متام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہو، اور متام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہو، اور متام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ مکن ہو، اور متام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ مکن ہو، اور متام ان احوال میں جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ مکن ہو، معاند اور منافی ہو، ' اوضاع ، ، سے دہ امور مراد ہیں جن کا مقدم کے ساتھ اجتماع ممکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مکن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع مگن ہو تا ہے ، ان کی ساتھ اجتماع کی ساتھ اجتماع کی ساتھ اجتماع کی ساتھ اجتماع کی ساتھ کی ساتھ اجتماع کی ساتھ ان ساتھ کی ساتھ کی ساتھ کی ساتھ

طرف مقدم کی نسبت کرنے سے جواحوال مقدم کو حاصل ہوں ان کواوضاع کہتے ہیں جیسے جب یوں کہا جائے کہ ''جب زیدانسان ہوتو حیوان بھی ہوگا، تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ زید کی انسانیت کے لیے حیوانیت کا لزوم تمام اوقات واز مان میں ثابت ہے، اس طرح بیلزوم ان تمام احوال میں بھی مختق ہے جن کا اجتماع مقدم کے ساتھ ممکن ہے، مثلاً زید کا کھڑا ہونا، بیٹھنا، طلوع شمس، چلنا، ۔۔۔۔۔ ان تمام احوال وعوارض کی صورت میں انسانیت کے لیے حیوانیت کا ثبوت لازمی طور پر ثابت ہے، ان تمام احوال کوزید کی انسانیت کے 'اوضاع، کہا جائے گا۔

### ''اوضاع'، کےساتھ''امکان، کی قید کا فائدہ

اس لفظ ''اوضاع ، کے ساتھ ''امکان ، کی قیدلگائی کہ ایک اوضاع ہوں جن کا اجتاع مقدم کے ساتھ ممکن ہوں کینکہ اگر اوضاع کے ساتھ یہ قید لمحوظ نہ ہو بلک علی الاطلاق تمام اوضاع مراد ہوں خواہ وہ ممکن الاجتاع ہوں یا نہ ہوں تو پھر کوئی شرطیہ کلیے صادق نہ ہوگا ، نہ مصلا اور نہ منفصلہ اس لیے کہ متصلہ کی صورت بلس اس کا مطلب یہ ہوگا کہ تالی مقدم کے تمام اوضاع پر لازم ہے، لیکن ریمبیں ہوسکتا ، اس لیے کہ بعض اوضاع مفر وضہ ایک ہوسکتی ہیں جن بل تالی مقدم کو لازم نہ ہوں تو جب بعض اوضاع میں تالی مقدم کو لازم نہ ہوں تو جب بعض اوضاع میں تالی مقدم کو لازم نہ ہوں تو جب بعض اوضاع میں تالی مقدم کو لازم نہ ہوں تو مقدم ان میں عدم تالی ، اور ' عدم لاوم تالی ، یہ دو وضعیں ہیں ، جب ان دوضعوں ہیں ہے کی ایک پر مقدم کو فرض کیا جائے تو مقدم ان میں عدم تالی یا عدم لاوم تالی کو صورت میں مقدم کے لیے تالی کو بھی خابت کیا جائے تو مقدم ان میں عدم تالی یا عدم لاوم تالی کی صورت میں مقدم کے لیے تالی کو بھی خابت کیا جائے تو مقدم کو ایک کے مقدم تالی کو صورت میں اس مقدم کو کر نہ تالی کو سی خابت کیا جائے تو مقدم اس خاص وضع لیخی عدم تالی کو سی خاب کو تو اس کی مقدم تالی کو بھی خابت کیا جائے تو مقدم یہ کی کہ مقدم عدم تالی کو سی متازم ہو ، یے خال ہے ، اور وضع خالی کی صورت میں اس خاص وضع پر نقی جسین لازم آئے گا کہ مقدم اس خاص وضع پر نقی جسین لیخی عدم تالی کو مقدم تالی کو بھی متلزم ہو ، یے خال ہے ، اور وضع خالی کی صورت میں اس خاص وضع پر نقی جسین لیخی عدم تالی کو مقدم تالی کو میں کہ تالی بعض اوضاع پر مقدم اس خاص وضع پر نقی جسین کو تارہ کی کہ تالی بعض اوضاع پر مقدم کے تمام اوضاع پر لازم ہے ، تو ماتن نے اوضاع کے خار خاری کہ کو تالی کو خاری کہ تالی بعض اوضاع کو خارج کردیا۔

ای طرح اگراوضاع کومطلق رکھا جائے تو پھ کوئی منفصلہ بھی صادق نہ ہوگا، اس لیے کہ منفصلہ کی صورت میں اس کا مطلب یہ ہوگا کہ تالی مقدم کے معاند ہوتمام اوضاع پر الیکن یہ بیس ہوسکتا، اس لیے کہ بعض فرضی اوضاع میں اس کا مطلب یہ ہوگا کہ تالی مقدم کے معاند نہ ہو، تو جب بعض اوضاع پر تالی مقدم کے معاند نہ ہوگا تو منفصلہ کلیہ بھی صادق نہ ہوگا جیسے اگر ' طرفین کے صدق ، کی وضع فرض کرلی جائے تو اس تقدیر پر تالی مقدم کے لیے لازم ہوگا ، معاند ہوگا ، تو اب اگر اس خاص وضع پر مقدم بھی تالی کے معاند ہو جائے تو اس سے بیلازم آئے گاکہ ٹی یعنی مقدم تھے میں یعنی لزوم تالی (جوکہ فرض صورت ہے) اور نقیض تالی کے معاند ہو، اور اس سے بیلازم آئے گاکہ ٹی یعنی مقدم تھے میں یعنی لزوم تالی (جوکہ فرض صورت ہے) اور نقیض تالی کے معاند ہو، اور

آیری ال ہے، قرمعلوم ہوا کہ بعض اوضاع الی ہو یکی بیں کہ جن میں تالی مقدم کے معاند نہیں ہوتی لہذا ہے ثابت نہ ہوسکا کہ' منفصلہ میں تالی مقدم کے معاند ہوتی ہے تمام اوضاع پر،، چنانچہ ماتن نے اوضاع کے ساتھ امکان کی قید لگادی تا کہ اس تئم کی فرضی صورتیں شرطیہ کلیہ میں شامل ہی نہ ہو تکیں نہ مصلہ میں اور نہ منفصلہ میں، اس سے امکان کی قید کی افادیت ثابت ہو جاتی ہے۔

سیتمام تر گفتگوشر طید مقدانر و مید کلید اور منفصله عنادید کلید کے بارے میں تھی لیکن شرطیدا تفاقیہ کے کلی ہونے کے لیے بیضر وری ہے کہ وہ اوضاع نفس الا مرکے لحاظ ہے ہوں صرف ان کاممکنۃ الاجہاع ہونا کافی نہیں ہے کیونکہ اگرانیا نہ ہو بلکہ اس میں تمام اوضاع ممکنۃ الاجہاع علی الاطلاق معتبر ہوں ، خواہ وہ نفس الا مرکے مطابق ہوں یا نہ ہوں تو چھرا تفاقیہ میں تالی کا صدق مقدم کے صدق کی تقدیر پر ہوتا ہے بغیر کی ایسے علاقہ کے جواس صدق کو واجب کرے ، تو جب انفاقیہ کی طرفین میں کوئی ایساعلاقہ نہیں ہوتا جومقدم کے صدق کی تقدیم ہوتا جو جائے ، علاقہ کے حدق کو واجب کرے تو پھراس میں بیامکان ضرور ہے کہ مقدم کے ساتھ ''عدم تالی ، کا اجہاع ہو جائے ، کیونکہ بیا جہاع اگر ممکن نہ ہوتو پھر عدم تالی ، کا اجہاع ہو جائے ، کیونکہ بیا جہاع اگر ممکن نہ ہوتو پھر عدم تالی مقدم کے صدق کی تقدیم پر جوتا ہے ، تو بعض ان اوضاع پر جن کا اجہاع مقدم کے صدق کی تقدیم پر سادتی نہیں ہوگا ، حالا نکہ اتفاقیہ میں تالی مقدم کے صدق کی تقدیم پر سادتی نہیں ہوگا یہ تالی مقدم کے صدق کی تقدیم پر سادتی نہیں ہوگا یکن شارح نے ان میں تالی مقدم کے ساتھ ممکن ہونے کے ساتھ ساتھ ان کا نفس الا مرکے لحاظ ہے بھی ہونا انفاقیہ کے کہا تو سے ان میں تالی مقدم کے ساتھ مکہ نہونے کے ساتھ ساتھ ان کا نفس الا مرکے لحاظ ہے بھی ہونا انفاقیہ کے کہی ہونے کے ساتھ ساتھ ان کا نفس الا مرکے لحاظ ہے بھی ہونا انفاقیہ کے کہی ہونے کے لیے ضروری ہے ، تا کہاں قسم کی فرضی صورتوں سے احتراز ہو سکے۔

#### متصلہاورمنفصلہ کے جزئی ہونے کامعیار

شارح فرماتے ہیں کہ مصلا اور منفصلہ کا جزئی ہونا مقدم اور تالی کے جزئی ہونے کے اعتبار نے ہیں ہوتو وہ بلکہ از مان واحوال کے جزئی ہونے کے اعتبار سے ہے، چنانچہ اگر تھم بالا تصال بعض از مان اور بعض احوال میں ہوتو وہ مصلہ جزئی ہونے کے اعتبار سے ہے، چنانچہ اگر تھم بالا تصال بعض از مان اور بعض حالات میں ہوتو وہ بعض ان ان واحوال میں ہے جبکہ وہ ناطق ہو، ای طرح اگر تھم بالا نفصال بعض از مان اور بعض حالات میں ہوتو وہ مفصلہ عناد میج نئے ہے، جیسے قد کیون اماان کیون حذالتی نامیا او جماد اان کے درمیان اس بنیاد پر عناد ہے کہ وہ ثی عضریات میں سے ہو، کیونکہ جماد کا اطلاق عضریات ہے نہ کو لکیات پر۔

#### شرطيه كامخصوصه محصوره اورمهمله هونا

شرطیہ کو جب بعض از مان اور بعض احوال کے ساتھ متعین کر دیا جائے تو وہ مخصوصہ ہو جاتا ہے، جیسے اگر تو میرے پاس'' آج '،آئے گا تو میں اکرام کروں گااس میں وقت کی تخصیص کر دی کہ میراا کرام اس شرط پر ہوگا کہ آپ آجی آئیں،اوراگرکوئی تعین نہ کی جائے بلکہ مطلق رکھا جائے تو پیشر طیہ بہلہ ہے، جیسے ای مثال میں جب'آئ، کو تعین ختم کردی جائے تو وہ مہلہ ہو جائے گا،خلاصہ کلام بیہ ہے کہ شرطیہ میں او ضاع واز مان بالکل ویسے ہیں جیسے حملیہ میں افراد ہوتے ہیں، تو جیسے تملیہ میں اگر فر دمعین پر تھم ہوتو وہ تملیہ مخصوصہ ہوتا ہے اوراگر فر دمعین پر تھم نہ ہو بلکہ تکم کلی پر ہوتو پھر اس کی دوصور تیں ہیں یا تو اس میں افراد کی کمیت اور مقدار بیان کی گئی ہوگی کہ تھم کل افراد پر ہے یا بعض پر، یا بیان نہیں ہوگی کہ تھم کل افراد پر ہے یا بعض پر، یا تو وہ شرطیہ مخصوصہ ہوگا، اوراگر وضع معین پر نہ ہوتو پھر اس کی دوصور تیں ہیں، یا تو تھم کی کمیت اور مقدار بیان ہوگی کہ وہ تمام اوضاع پر ہے یا بعض پر یا تھم کی مقدار بیان نہیں ہوگی ،اگر ہوتو وہ شرطیہ محصورہ کی کمیت اور مقدار بیان نہیں ہوگی ،اگر ہوتو وہ شرطیہ محصورہ کی کمیت اور مقدار بیان نہیں ہوگی ،اگر ہوتو وہ شرطیہ محصورہ کی کمیت اور مقدار بیان نہیں ہوگی ،اگر ہوتو وہ شرطیہ محصورہ کی کمیت اور مقدار بیان نہیں ہوگی ،اگر ہوتو وہ شرطیہ محصورہ کے ورنہ شرطیہ مہلہ ہے۔

#### تحصورات اربعه شرطيه كےاسوار

متصدموجب کلید کے سورتین ہیں (۱) کلما (۲) مہما (۳) متی ،اورمنفصلہ موجبہ کلید کا سور' دائما ،، ہے،اور سالبہ خواہ کلیہ متصلہ ہو یامنفصلہ دونوں کا سور' لیس البتہ، ہے،اورموجبہ جزئیہ متصلہ اورمنفصلہ کا سور' قد یکون،، ہے،اورسالبہ جزئید کا سورمتصلہ اورمنفصلہ دونوں میں' قد لا یکون،، ہے ای طرح جب متصدموجہ کلیہ اورمنفصلہ موجبہ کلیہ کے سور پر لفظ' لیس، داخل کر دیا جائے یعنی لیس کلما، لیس مہما، لیس متی اور لیس دائما تو وہ بھی سالبہ جزئید کا سور بن جاتا ہے، کیونکہ جب مثلاً کلما کان کذا کلما کانت اشتس طالعة فالنصارموجود) کہا جائے تو اس کا مفہوم ایجا ہے گئی ہوجائے گا ایجا ہے گئی کارفع ،اور جب مفہوم ایجا ہے گئی کا رفع متحقق ہوجائے تو لا محالہ سلب جزئی بھی ضرور متحقق ہوجاتا ہے، جسیا کہ ماقبل اس کی تفصیل گذریکی ایجاب کلی کا رفع متحقق ہوجائے تو لا محالہ سلب جزئی بھی ضرور متحقق ہوجاتا ہے، جسیا کہ ماقبل اس کی تفصیل گذریکی ہے،اورلفظ او،ان،اورا ذاکو جب کلیہ اور جزئیہ کے سور کے بغیر لا یا جائے تو متصلہ میں مہملہ کا سوروا قع ہوتے ہیں، جیسے ان کا ان کا نشمس طالعة وا ماان لا یکون النصارموجودا۔

قال: والشرطية قد تتركب عن حمليتين وعن مُتَصِلتين وعن مُنفصلتين وعن مُنفصلتين وعن مُنفصلتين وعن حملية ومسلية ومسلية ومنفصلة ومنفصلة ومنفصلة وكل واحدة من هذه الشلثة الاخيرة في المستصلة تَنفقسم إلى قسمين لامتياز مقدمِها عن تَالِيها بالطّبع بسخلاف المُنفصلة فإنَّ مقدمَها إنما يُتميَّزُ عن تالِيها بالوضع فقط فاقسامُ المتصلاتِ تسعة والمنفصلات ستة واما الأمثِلة فعليك بِالإستخراج عن نَفُسِكَ.

اقول: اورشرطیددوحملید ، دومتصله ، دومتفصله ، ایک حملید اورمتصله ، ایک حملید اورمتفصله ، اورمتصله ومنفصله یس می مرکب موتا ہے ، اورمتصله میں آخری تین قسموں میں سے ہرایک دوقسموں کی طرف منقسم ہوتی ہے ،

کیونکہ اس کا مقدم تالی ہے بالطبع ممتاز ہوتا ہے، بخلاف منفصلہ کے کہ اس کا مقدم تالی سے صرف بالوضع ممتاز ہوتا ہے، پس متصلات کی نوشمیں ہیں، اور منفصلات کی چھ ہیں، مثالیں آپ خود ہی نکال لیں۔

**اقول**: لما كانت الشرطيةُ مركبةً من قَضِيَّتين والقضيةُ إمّا حمليةٌ أو متصلةٌ أو منفصلةٌ كان تركيبُها إمّا من حمليتين أو مُتصلتين أوْمنفصلتين أو من حمليةٍ ومتصلةٍ أو من حسلية ومنفصلة أو من متصلة ومنفصلة ولايزيد على هذه الاقسام لكن كل وَاحدِ من الاقسام الثلثةِ الاخيرةِ تنقسمُ في المُتصلةِ الى قِسمين لأنّ مقدمَ المتصلةِ مُتميزٌ عن تاليها بحسب الطَّبع أي بحسب المفهوم فإنّ مفهومَ المُقدَّم فيها الملزومُ ومفهومَ التالبي اللازمُ ويسحتمل أن يكون الشيُ ملزوماً للأخرو لا يكونَ لازماً لهُ فَالْـمُـقدمُ فِي المتصلةِ متعَينٌ بان يكون مقدماً والتالي متعينٌ بان يكون تالياً بخلاف الـمُنفصلةِ فإنَّ مفهومَ التالي فيها المعاندُ و مفهومَ المقدم المعاندُو اَلمُعاندُ لا بدأن يكونَ معانماً أيضا لأنَّ عنادَ أحدالشيئين للأخر فِي قوةِ عنادِالأخراياة فحالُ كلُّ واحبدمين جزئيها عنبد الأخبر حالٌ واحدٌ وإنَّمَا عَرَضَ لاحدِ هما أن يكون مقدماً وللاخر أن يكون تالياً بمجَردِ الوضع لا الطبع ففُرّق مابَيْنَ المتصلةِ المركبةِ من الحملية والمتصلة والمُقدمُ فيها الحمليةُ وبَيْنَها والمقدم فيها المتصلةُ بخِلاف السمنى فصلةِ المركبةِ منهما فَلاَفَرُقَ بينهما إذا كان المقدمُ فيها الحمليةَ أوالمتصلةَ وكمذَّلك فِي الممركبةِ من الحمليةِ والمنفصلةِ ومن المتصلةِ والمُنفصلةِ فلاجرمَ إنْ قَسِمتِ الاقسامُ النَّاللَّهُ فِي المتصلَّةِ إلى القسمين دون المنفصلةِ فياقسامُ المتصلات تسعة واقسام المنفصلات ستةً.

أمّا امشلة المستصلاتِ فالأوّلُ من الحمليتينِ كقولِك كُلّما كان الشئى انساناً فهو حيوان فكلما لم حيوان والثانى من متصلتين كقولنا كلما إن كان الشئى انساناً فهو حيوان فكلما لم يكن الشئى حيواناً لم يكن انساناً والثالث من منفصلتين كقولنا كلما كان دائماً إمّا أن يكون منقسماً بمتسا ويين أو غير أن يكون منقسماً بمتسا ويين أو غير منقسم والرابع من حملية و متصلة كقولنا إن كان طلوع الشمس عِلَّة لو جود النهار فكلما كانتِ الشمس طابعة فالنهار موجود والخامس عكسه كقولنا إن كان الشمس ملزوم لوجود النهار كلما كان الشمس طالعة فالنهار موجود فطلوع الشمس ملزوم لوجود النهار والسادس من حملية و منفصلة كقولنا إن كان هذا عددًا فهوإمّا زوج أو فرد والسادس من حملية و منفصلة كقولنا إن كان هذا عددًا فهوإمّا زوج أو فرد والسادس من حملية و منفصلة كقولنا إن كان هذا عددًا فهوإمّا زوج أو فرد والسادس من حملية و منفصلة كقولنا إن كان هذا عددًا فهوإمّا زوج أو فرد والسادس من حملية و منفصلة كقولنا إن كان هذا عددًا فهوإمّا زوج أو فرد النهار

والسابعُ بِالعكسِ كقولنا كلما كان هذاإمًا زوجاً أو فردًا كان هذا عددًا والثامنُ من مُتصلةٍ ومُنفصلةٍ كقولنا إن كان كلما كانتِ الشمسُ طالعةً فالنهارُ موجودٌ فدائما إمّا أن يكونَ النهارُ موجودٌ أو التاسعُ عَكْسُ ذلك كقولنا كلما كان دائمًا إمّا أن يكونَ الشمسُ طالعةً وإما أن لا يكون النهار موجودا فكلما كان دائمًا إمّا أن يكونَ الشمسُ طالعةً وإما أن لا يكون النهار موجودًا فكلما كانتِ الشمسُ طالعة فالنهار موجودٌ وامثلةً .

المنفصلاتِ فالاولُ من حمليتين كقولنا إمّا أن يكون العددُ زوجًا أو فردًا والثانى من متصلتين كقولنا دائما إمّا أن يكون إن كانت الشمسُ طالعةً فالنهارُ موجودٌ وإمّاأن يكونَ إن كانت الشمسُ طالعةً لم يكن النهارُ موجودًا والثالثُ من منفصلتين كقولنا دائمًا إمّا أن يكونَ هذاالعددُ لا زوجًا أو لا فردًا وإمّا أن يكونَ هذاالعددُ لا زوجًا أو لا فردًا والرابعُ من حمليةٍ ومتصلةٍ كقولنا دائما إمّا أن يكونَ طلوعُ الشمس عِلّة لو جودِ النهارِ وإمّا أن يكونَ طلوعُ الشمس علم الوجودُ النهارُ موجودًا والمخامسُ من حمليةٍ ومنفصلةٍ كقولنا دائما إمّا أن يكون هذا الشئ ليس عددا أوإمّا أن يكون إمّا زوجاً أو فردًا والسادسُ من متصلةٍ و منفصلةٍ كقولنا دائما أما أن يكون الشمسُ طالعةٌ وإمّا أن يكون الشمسُ طالعةٌ وإمّا أن لا كلونَ الشمسُ طالعةٌ وإمّا أن لا يكونَ النّهارُ موجودًا

 حملیہ اور متصلہ سے مرکب ہواوراس کا مقدم حملیہ ہواوراس متصلہ کے درمیان جس کا مقدم متصلہ ہو، بخلاف اس منفصلہ کے جوحملیہ اور متصلہ سے مرکب ہو، کیونکہ ان میں کوئی فرق نہیں ہوتا جبکہ اس میں مقدم حملیہ یا متصلہ ہو، اور یہی حال ہے اس تضیہ کا جوحملیہ ومنفصلہ سے اور متصلہ ومنفصلہ سے مرکب ہوتو لا محالہ متصلہ میں اقسام ثلثہ دوقسموں کی طرف منقسم ہوگئیں نہ کہ منفصلہ میں، لہذامتصلات کی اقسام نو ہوں گ اور منفصلات کی اقسام جو ہوں گ ۔

مصلات کی مثالوں میں سے پہلی جملیتین سے مرکب کی ہے، جسے کلما کان الشی انسانا فہو حیوان، ووم: مصلتین سے مرکب کی جسے کلما ان کان الشی انسانا فہو حیوان، فکلما لم یکن الشی حیوانا لم یکن انسانا ہوم، متفسلتین سے مرکب کی جسے کلما کان دائما اما ان یکون هذا العدد زوجا او فردا، فدائما اما ان یکون منقسما بمتساویین او غیر منقسم، چہام جملیہ اور متعلد سے مرکب کی جس میں مقدم تملیہ ہوجیان کان طلوع الشمس طالعة فالنهار موجود النهار فکلما کانت الشمس طالعة فالنهار موجود موجود بیجم الله کان الشمس طالعة فالنهار موجود مقطلوع الشمس ملزوم لوجود النهار ، ششم جملیہ اور منفسلہ سے مرکب کی جس میں مقدم تملیہ ہوجیے ان کان هذا عددا فهو اما زوج او فرد ، ہفتم اللہ کی میں کی جس میں مقدم هذا اما زوجا او فردا کان هذا عددا فهو اما زوج او فرد ، ہفتم اللہ کی کی کی کی کان کان حلما کان الشمس طالعة و اما ان لا یکون الشمس طالعة و اما ان لا یکون النهار موجود انہم النهار موجود انکلما کان دائما اما ان یکون الشمس طالعة فالنهار موجود انہم النهار موجود انکلما کانت الشمس طالعة فالنهار موجود انہم النهار موجود انکلما کانت الشمس طالعة فالنهار موجود انہم النهار موجود انکلما کانت الشمس طالعة فالنهار موجود انکلما کانت الشمس طالعة فالنهار موجود انہم النہار موجود انکلما کانت الشمس طالعة فالنہار موجود۔

اورمنفصلات کی مثالوں میں سے اول جملیتین سے مرکب کی ہے، جیسے اما ان یکون هذا العدد زوجا او فردا ، دوم : مصلتین سے مرکب کی جیسے دائد ما اما ان یکون ان کانت الشمس طالعة لم یکن النهار موجود ا ، دوم : منفصلتین سے مرکب کی جیسے دائد ما اما ان یکون هذا العدد زوجا او موجود ا ، موم : منفصلتین سے مرکب کی جیسے دائد ما اما ان یکون هذا العدد زوجا او فرد ، چارم : جملیہ اور متصلہ سے مرکب کی جیسے دائد ما ان یکون طلوع الشمس علة لو جود النهار ، و اما ان یکون کلما کانت الشمس طالعة کان النهار موجود ا ، پیم جملیہ اورمنفصلہ سے مرکب ہونے کی جیسے دائد ما ان یکون اما زوجا او کی جیسے دائد ما اما ان یکون هذا الشی لیس عددا ، و اما ان یکون اما زوجا او کی جیسے دائد ما اما ان یکون اما زوجا او

فردا بشم: متعلداور منفعله سيم كب بون كي جيدائما اما ان يكون كلما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، واما ان يكون الشمس طالعة و اما ان لا يكون النهار موجودا.

## شرطیه کی ترکیب کن قضایا سے ہوتی ہے

شارح فرماتے ہیں کہ شرطیہ دوقضیوں ت مرکب ہوتا ہے، اور قضیہ یاحملیہ ہوگا یا متصلہ یامنفصلہ، لبذا شرطیہ کی ترکیب یا تو دوحملیہ ہے یا دومتصلہ ہے یا دومنفصلہ ہے بااک حملیہ اور ایک متصلہ ہے یا ایک حملیہ اور ایک منفصلہ ہے، یا ایک مصلداور ایک منفصلہ ہے ہوگی،بس یہی اس کی ترکیب کی صورتیں ہیں،اور ہوں بھی تو وہ انہیں میں داخل ہیں،البتہ شرطیہ متصلہ میں تین صورتیں مزیدنگل ہیں جوآخری تین اقسام میں سے ہرایک کو دوقسموں کی طرف منقسم كرنے سے حاصل ہوتى بيں (١) مقدم متعلد اور تالى حمليد ہو (٢) مقدم منفصلہ اور تالى حمليہ ہو (٣) مقدم منفصله اورتالی متصله و، بیتمن قسمیس آخری تین (حملیه ومتصله جملیه ومنفصله ،متصله ومنفصله )قسمول کے تکس لغوی ہے حاصل ہوئی ہیں، پیصرف متصلہ میں ہوں گی معفصلہ میں نہیں ہوسکتیں، متصلہ میں اس لیے ہوسکتی ہیں کہ متصلہ کے مقدم وتالی دونوں مفہوم کے اعتبار ہے ایک دوسرے سے متاز ہوتے ہیں، چنانچے مقدم کامفہوم ملز وم ہوتا ہے، اور تالی کالا زم ہوتا ہے، اور میمکن ہے کہ ایک تی دوسری شی کی ملز وم ہو، اور اس کے لیے لازم ندہو، تو متصلہ میں مقدم ، مقدم ہونے کی مجدسے اور تالی، تالی ہونے کی وجدسے متعین ہوتی ہے، اب اگر متصلہ میں مقدم کوتالی اور تالی کومقدم بنادیا جائے تو لا زم کو طزوم اور طزوم کو لا زم بنا نالا زم آتا ہے، جومحال ہے، جب مصلہ میں مقدم بھی متعین ہوتا ہے اور تالی بھی متعین ہوتی ہے،اس لیےآخری تین قسمول کے مکس لغوی سے جو تین قشمیں حاصل ہوتی ہیں،ان کا اعتبار صرف متصلہ میں ہوگا ، منفصلہ میں ان کا اعتبار نہیں ہوگا ، کیونکہ منفصلہ کے مقدم اور تالی کے درمیان مفہوم کے اعتبار سے کوئی فرق نبیں ہوتا،صرف ذکر میں اتنا متیاز ہوتا ہے کہ جو پہلے ندکور جواس کومقدم اور جو بعد میں ندکور ہواس کوتالی کہتے ہیں، کیکن معنی اور مفہوم کے لحاظ ہے ان میں کوئی فرق نہیں ہے،اس لیے کہ منفصلہ میں''معاندت،،کا حکم ہے،اور بد باب مفاعلہ ہے جومشارکت بردلالت کرتا ہے لہذا منفصلہ کے مقدم اور تالی میں سے ہرایک معاند (اسم فاعل) بھی ہاور ہرایک معاند (اسم مفعول) بھی ہے، کیونکہ جومعاند (اسم فاعل) ہووہ معاند (اسم مفعول) بھی ضرور ہوتا ہے اوراس کے برعکس بھی ،اس لیے آخری تین قسمول کے عکس لغوی ہے جومزید تین قشمیں حاصل ہوتی ہیں وہ منفصلہ میں جاری نہیں ہوسکتیں۔

مزیدوضاحت کے لیے فرماتے ہیں کہ وہ متصلہ جس کا مقدم جملیہ اور تالی متصلہ ہو، اور وہ متصلہ جس کا مقدم جملیہ اور تالی متصلہ ہو، ان دونوں میں فرق ہے، اول میں مقدم جملیہ ملزوم ہے اور تالی متصلہ لازم ہے، ازر ثانی میں مقدم جملیہ اور تالی متصلہ ہو، یا جس کا مقدم جملیہ اور تالی متصلہ ہو، یا جس کا مقدم متصلہ اور تالی متفصلہ ہو، ان کے درمیان مفہوم کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے، بس جو

پہلے ذکور ہواس کو مقدم اور جو بعد میں ذکور ہواس کو تالی بنادیا جا تا ہے، وہ زائد تین قسمیں جن کا مصلہ میں اعتبار ہوتا ہے، ان کا منفصلہ میں اعتبار نہیں ہے، تواس لحاظ سے شرطیہ مصلہ کی ترکیب کی نواقسام ہو جاتی ہیں ،اور شرطیہ منفصلہ سے کی چھ بی رہتی ہیں ،مصلہ کی نواقسام: (۱) دو حملیہ سے مرکب ہو (۲) دو مصلہ سے مرکب ہو (۳) ایک حملیہ اور ایک منفصلہ سے مرکب ہو (۳) ایک حملیہ اور ایک منفصلہ سے (۵) ایک منفصلہ اور ایک متعلم سے (۵) ایک منفصلہ اور ایک متعلم سے (۹) ایک منفصلہ اور ایک متعلم سے ،اور منفصلہ کی چھاقسام: (۱) دو حملیہ سے مرکب ہو (۲) دو متعلم سے (۳) دومنفصلہ سے ،ان تمام اقسام کی مثالیس ترجمہ میں منفصلہ سے (۵) ایک حملیہ اور ایک منفصلہ سے ،ان تمام اقسام کی مثالیس ترجمہ میں ملاحظہ فر مالیس ۔

قال: الفصلُ الثالثُ فِي احِكامِ القضايا وفيه اربعةُ مباحثُ البحثُ الاولُ في التناقضِ وحَدُّوهُ بِانَّهُ إِختلافُ القضيتينِ بالايجابِ والسلبِ بحيثُ يقتضى لِذاتهِ أن يكونَ احدُهما صادقةً والاخرى كاذبةً

فصل سوم قضایا کے احکام میں ہے، اور اس میں چار بحثیں ہیں، پہلی بحث تناقض میں ہے، اور اس کی تعریف ہونا ہے کہ وہ دوقضیوں کا بجاب وسلب میں اس طرح مختلف ہونا ہے کہ وہ اوقضیوں کا بجاب وسلب میں اس طرح مختلف ہونا ہے کہ وہ اور تعریف کے اس کی وجہ سے اس بات کا نقاضا کرے کہ ان میں سے ایک قضیہ صادق ہے، اور دوسرا کا ذہب۔

اقول: لَمَّا فرغَ من تعريفِ القضيةِ واقسامِها شَرَعَ في لو احقِها واحكامِها وابتداً منها بِالتناقضِ لتوقّفِ معرفةِ غيره من الاحكامِ عليه وهو إختلاف القضيتينِ بالايجابِ والسلبِ بحيث يقتضى لذاته صدق أحلِهِما وكذبَ الأخرى كقولنا زيد السانُ و زيد ليس بانسانِ فانهما مختلفانِ بالايجاب والسلبِ اختلافا يَقتضِى لذاته ان يكونَ الأولى صادقة والاخرى كاذبة فالاختلاف جنس بعيد لأنّه قد يكون بين أن يكونَ الأولى صادقة والاخرى كاذبة فالاختلاف جنس بعيد لأنّه قد يكون بين قضيَّةٍ و مفردٍ فقوله قضيتين يُخرِجُ غيرَ القضيتينِ واختلاف القضيتينِ إمّا با لإيجابِ والسلبِ وإمّا بغير هِما كَاحتلاف بهما بان يكون احلهما حملية والاخرى شرطية أو متصلة ومنفصلة أو معدولة و محصلة فقوله بالايجابِ والسلب يُخرِجُ الاختلاف بغير الايجابِ والسلب قد يكون بحيث يقتضى أن يكون احدُ هما صادقةً والاخرى كاذبة وقد يكونُ بحيث لا يقتضى ذلك كقولنا زيدً ساكنٌ وزيد ليس بِمُتحرِكِ فانهما قضيتانِ مختلفتانِ ايجابًا وسلبًا لكن اختلافهما ساكنٌ وزيد ليس بِمُتحرِكِ فانهما قضيتانِ مختلفتانِ ايجابًا وسلبًا لكن اختلافهما لا يقتضى صدق احده هما وكذبَ الاخرى بل هما صادقتان فقيّد بقوله بحيثُ

يقتضى لِيُخُرَجَ الاختلَافَ الغيرَ المقتضِي وَالاختلافُ المُقُتَضِيُ إمّا أن يكونَ مُقتضياً لـذاتِــ وصورتِــ واِمّا ان لا يكونَ بل بواسطة أو بخصوص المادةِ إمّا الواسطة فكما في ايجاب قضيةٍ وسلب لازمِهَا المُساويُ كقولنا زيد انسانٌ وزيد ليس بناطق فلأنَّ الاختلاف بينهما إنَّما يقتضي صدقَ احدِهما وكذبَ الاخرى إمَّا لأنَّ قولَنا زيد ليس بناطق في قُوة قولنا زيد ليس بانسان وإمَّا لأنَّ قولَنا زيد انسانٌ في قوةٍ قولِنا زيدٌ ناطقٌ وأمَّا خُـصُوْصُ المادةِ فكما في قولُنا كُلُّ انسان حيوانٌ ولا شيَّ من الانسان بحيوان و قَوْلِنَا بعضُ الإِنْسَانِ حيوانٌ و بعضُ الإنسان لينس بحيوان فإنَّ إختلافَهما بالايجابِ والسلب يَقْتضَى صدقَ أَحَدِهِمَا وكذبَ الاخرى لا بصُورتِهِ وهي كونُهما كليتين أو جزئيتين بل بخصوص المادةِ وإلَّالَزِمَ ذلك فِي كُلِّ كَلِيتين أو جزيئتين مختلفتينِ بالايجاب والسلب ولَيس كذلك فإن قولنا كُلُّ حيوان انسانٌ ولاشيَّ من الحيوان بانسان كُلِّيتَانَ محتلفتان إيجابًا و سلبًا واختلافُهما لا يقتّضي صدق احدهِما وكذبَ الاخرى بل هما كاذبتان و كذلك قولُنا بعضُ الحيوان انسانٌ و بعضُ الحيوان ليسس بانسان جزئيتان مختلفتان بالايجاب والسلب وليس احلاهما صادقة والاخرى كاذبة بل هما صادقتان بخلاف قولنا بعضُ الحيوان انسانٌ ولاشئ من المحيوان بانسان فإنَّ اختلافَهُمَا يقتضي لذاته وصورتِه أن يكونَ احدُهما صادقةً والاحرى كاذبةً حَتى أن الاختلاف بالايجاب والسلب بين كُلُّ قضيةٍ كليةٍ وجزئيةٍ يَقْتَضِي ذَلِكَ

اقول: جب ماتن قضیہ کی تعریف اور اس کی اقسام سے فارغ ہو گئے تو اس کے لواحق اور اس کے احکام کو شروع کررہے ہیں، اور ابتداء تاقض سے کی ہے کیونکہ دیگر تمام احکام کی معرفت اس پر موقوف ہے، اور وہ ( تاقض ) دوقضیوں کا ایجاب وسلب میں اس طرح مختلف ہونا ہے کہ وہ اان میں سے ایک کے لذا تنہ صادق ہونے اور دوسر ہے کے کا ذب ہونے کا تقاضا کر ہے، جیسے زید انسان اور زیدلیس بانسان کیونکہ یہ دونوں ایجاب وسلب میں مختلف ہیں، اور اختلاف بھی ایسا کہ اس کی ذات یہ جاہتی ہے کہ پہلا صادق ہوا ور دوسرا کا ذب ہو، لیس لفظ' اختلاف ، جنس بعید ہے، کیونکہ یہ بھی دوقضیوں میں ہوتا ہے اور بھی دو مفرد وں میں، جیسے ساء اور ارض، اور بھی ایک تضید اور ایک مفرد میں ہوتا ہے ( جیسے زید قائم و عمر و ، عمر و کی مفرد وں میں، جیسے ساء اور ارض، اور بھی ایک تضید اور ایک مفرد میں ہوتا ہے ( جیسے زید قائم و عمر و ، عمر و کی اختلاف یا تو بات کا قول' دقصیتین ، غیر قصیتین کو نکال دیتا ہے، اور قضیہ کا اختلاف یا تو ایج ب وسلب میں ہوگایا اس کے علاوہ میں جیسے ان دونوں کا اختلاف بایں طور کہ ایک حملیہ ہو، دوسر اشرطیہ ، یا ایک مصلہ ہواور ایک منفصلہ ، یا ایک معدولہ ہواور ایک محصلہ ، لہذا ما تن کے قول' الا کے جاب والسلب ، ، نے اس اختلاف کو خارج کر دیا ، جو ایجاب وسلب کے علاوہ ہو، اور ایجاب وسلب کا

اختلاف مجهى اس طرح ہوتا ہے كہوہ ايك قضيہ كے صادق اور دوسرے كے كاذب ہونے كا تقاضا كرتا ہے، اور بھی اس طرح ہوتا ہے کہاس کا تقاضانہیں کرتا جیسے زید ساکن اور زیدلیس بمتحرک کیونکہ یہ دونوں قضیے ایجابااورسلبا مختلف ہیں،کیکن ان کااختلاف ایک کےصدق اور دوسرے کے کذب کونہیں عابها، بلکه بیدونوں صادق ہیں، پس ماتن نے 'دبحیث یقتھی ،، کی قیدلگادی تا کہو واختلاف نکل جائے ۔ جوغیر مقتضی ہو، پھراختلاف مقتضی بھی اپنی ذات اورصورت کی وجہ سے تقاضا کرتا ہے،اور بھی ایسانہیں ہوتا، بلکہ بالواسطہ یا مادہ کی خصوصیت کی وجہ ہے ہوتا ہے، واسطہ جیسے قضیہ کے ایجاب اور اس کے لازم مساوی کےسلب میں ہوتا ہے،مثلا زیدانسان اورزیدلیس بناطق کیونکہ ان کے درمیان اختلاف جوایک كے صدق اور دوسرے كے كذب كا تقاضا كرتا ہے، وه يا تواس ليے ہے، كه ہمارا قول زيدليس بناطق، سيد زیدلیس بانسان کی قوت میں ہے،اوریاس لیے کہ ہمارا قول زیدانسان، پیزید ناطق کی قوت میں ہے، اور ماده كاخصوص جيسےكل انسان حيوان اور لا ثنى من الانسان بحيو ان ،اسى طرح بعض الانسان حيوان اور بعض الانسان لیس بحیوان میں ہے، کیونکہان کاایجابی وسلبی اختلاف جوایک کےصدق اور دوسر ہے کے کدب کو جا ہتا ہے وہ بصور تہ یعنی ان کے کلی یا جزئی ہونے کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ مادہ کی خصوصیت کی وجہ سے ہے، درنہ بیہ ہرالیی دوکلیوں اور دو جز ئیوں میں ضروری ہوگا جوا یجاب وسلب میں مختلف ہوں، حالا نکہ ایسانہیں ہے، کیونکہ ہمارا قول کل حیوان انسان اور لاشی من الحیو ان بانسان دوکلیاں ہیں، جوایجاب وسلب کے اعتبارے مختلف ہیں، کین ان کا اختلاف ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضانهيں كرتا، بلكه بيد ونوں كاذب ميں،اى طرح بهارا قول بعض الحيو ان انسان اور بعض الحيو ان ليس بانسان دو جزئیه بین، جوایجاب وسلب میں مختلف بین، لیکن ایک صادق اور دوسری کا ذبنہیں بلکہ دونوں صادق ہیں ، بخلاف ہمارے قول بعض الحیو ان انسان اور لاشی من الحیو ان بانسان کے کیونکہ ان دونوں کا اختلاف اپنی ذات اورصورت کی وجہ سے اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ ان میں ایک صادق اور دوسرا کاذب ہو، یہاں تک کما یجاب وسلب کا اختلاف ہر کلی اور جزئی کے درمیان اس بات کا تقاضا کرتا

## تناقض کی تعریف اوراس کے فوا کدو قیود

فصل ثالث قضایا کے احکام سے متعلق ہے، اور اس فصل میں چارمباحث ہیں، پہلی بحث تناقض میں ہے، دوسری عکس مستوی میں، تیسری عکس فقیض میں اور چوتھی تلازم شرطیات میں ہے، کیکن ماتن قضیہ اور اس کی اقسام کے بیان سے فراغت کے بعد اب اس کے لواحق اور احکام شروع کررہے ہیں، ''لواحق، سے مراد وہ قضایا ہیں جن کو نقیض عکس نقیض میں فقیض میں اور تلازم شرطیہ کہا جاتا ہے، اور 'احکام، سے مراد ان کے معانی مصدریہ ہیں، یعنی قصیتین کے درمیان تناقض ، تعاکس اور تلازم کا ہونا، کیکن ان میں سے ماتن نے سب سے پہلے تناقض کو بیان کیا ہے کیونکہ عکس درمیان تناقض ، تعاکس اور تلازم کا ہونا، کیکن ان میں سے ماتن نے سب سے پہلے تناقض کو بیان کیا ہے کیونکہ عکس

مستوی مکس نقیض اور تلازم کے دلائل کی شناخت قضایا کی نقیض کے اخذ پراوراس کے علم پرموتوف ہوتی ہے۔

تناقض کی تعریف: ''هواختلاف القصیتین بالا یجاب والسلب بحیث یشتضی لذاته صدق احدها و کذب الاخری ، متاقض: اس اختلاف کو کہتے ہیں جودوقضیوں کے درمیان ایجاب وسلب کے اعتبار سے ہو،اوراپی ذات کی وجہ سے ایک کے صادق ہونے اور دوسر ہے کے کا ذب ہونے کا تقاضا کر ہے، جیسے زیدانسان اور زیدلیس بانسان ان میں تاقض ہے، ان میں لامحالدایک صادق اورایک کا ذب ہوگا، دونوں نہ تو جمع ہو سکتے ہیں، کیونکہ اجتماع نقیصین محل ہے، اور نہ دونوں اٹھ سکتے ہیں، اس لیے کہ ارتفاع نقیصین بھی محال ہے، فوائد وقیود: (۱) تعریف میں لفظ'' اختلاف، جنس بعید ہے، جنس بعید کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ جس کے کئی جواب واقع ہو سکتے ہیں، اور یبال بھی چونکہ اختلاف کی تین صور تیں ہوسکتی ہیں، اس لیے شارح نے اس کوجنس بعید کہددیا، یا ختلاف تین طرح کا ہوسکتا ہے:

- (i) بیاختلاف مجھی دوقضیوں کے درمیان ہوتا ہے، جیسے پہلے مثال گذر چکی ہے۔
- (ii) اوربھی دومفردوں کے درمیان ہوتا ہے جیسے آسان اور زمین ، یا جیسے زیداور خالد۔
  - (iii) اور بھی ایک قضیاورایک مفرد کے درمیان ہوتا ہے جیسے زید قائم وعمرو۔
- (۲) تعریف میں لفظ 'قصیتین ،، دوسری قید ہے، اس سے اختلاف کی دوسری اور تیسری صورت نکل جاتی ہے، جن میں اختلاف دوقضیوں کے درمیان نہیں ہوتا بلکہ دو مفر دول یا ایک قضیه اورا یک مفرد کے درمیان ہوتا ہے۔
- (۳) ''اختلاف تطبیتین ،، کی دوصورتیں ہیں یا توبیا بجاب وسلب کے لحاظ ہے ہوگا اور یاان میں سے ایک کے حملیہ ، اور دوسرے کے شرطید ، یا ایک کے مصلہ ہونے کی وجہ حملیہ ، ایک کے معدولہ اور ایک کے مصلہ ہونے کی وجہ سے ہوگا، کیکن تعریف میں جب'' بالا یجاب والسلب ،، کہا تو اس سے اختلاف کی دوسری صورت خارج ہوگی ، اور مطلب یہ ہوگا کہ تناقض میں قصیتین کا اختلاف صرف ایجاب وسلب کے لحاظ سے معتبر ہوتا ہے۔
- (4) ایجاب وسلب کے لحاظ ہے جواختلاف ہوتا ہے، اس کی بھی دوصور تیں ہیں، کبھی توبیا ختلاف ایک کے صادق اور دوسرے کے کاذب ہونے کا تقاضا کرتا ہے اور بھی یہ تقاضا نہیں کرتا، مثلاً جب کہا جائے زیدساکن، اور زیدلیس بمتح کی، یہ دوقضے اگر چہ کہ آپس میں ایجاب وسلب کے لحاظ ہے مختلف ہیں، لیکن یہ اختلاف ایہا نہیں کہ جس کی وجہ سے یہا یک کے صادق ہونے کا اور دوسرے کے کاذب ہونے کا تقاضا کرے بلکہ یہ دونوں صادق ہیں کیونکہ جوساکن ہوگا و متحرک بھی نہیں ہوگا اور بھی دونوں کاذب بھی ہوتے ہیں، توجب ایجاب وسلب کے لحاظ سے اختلاف کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں، اس لیے ماتن نے تعریف میں ایک قیدلگا دی، چنانچ فرمایا" بحیث یقتضی لذاته، کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں، اس قید سے وہ اختلاف کہ یہا نقاضا کرے، اس قید سے وہ اختلاف جوابیا تقاضا نہیں کرتا، خارج ہوجاتا ہے۔

### تناقض میں کونسااختلاف مراد ہوتاہے؟

وہ اختلاف جوایک قضیہ کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضا کرتا ہے،اس کی تین صورتیں ہیں:

(۱) یہافتلاف آپی'' ذات ،، کی وجہ سے ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضا کرے جیسے زید قائم اور زیدلیس بقائم ، ان میں ذاتی اختلاف ہے ، ان کا موضوع بھی ایک ہے اور محمول بھی ، اور ایجاب وسلب کے لحاظ سے اختلاف بھی موجود ہے ، لہذا ان میں تناقض ہے اور تناقض کے لیے یہ'' ذاتی اختلاف ،، ہی معتبر ہوتا ہے۔

(۲) یا اختلاف ثی کے لازم مساوی کے واسط سے ایک کے صدق اور دوسر ہے کذب کا تقاضا کرے، اس کی صورت ہے ہے کہ ایک قضیہ میں ایجاب ہواور دوسر ہے میں اس کے لازم مساوی کا سلب ہو چیسے زیدانسان اور زید کیس بناطق، بید وقضے ایسے ہیں کہ ان میں سے پہلے قضیہ میں ایجاب ہے، اور دوسر ہے میں ثی تعنی انسان کے لازم مساوی تعنی ناطق کا سلب ہے، اور دونوں کے درمیان ایسا اختلاف پایا جارہا ہے کہ جوایک کے صدق اور دوسر ہے کہ کذب کا تقاضا کرتا ہے، لیکن بید لذاتہ اختلاف نہیں ہے بلکہ لازم مساوی کے واسط سے ہے، کیونکہ ناطق اور انسان دونوں مساوی ہیں، اس لیے ناطق کی نفی ہے گئی ہے انسان کی نفی ہے کہ دونوں مساوی ہیں، اس لیے ناطق کی نفی سے انسان کی تو ت میں ہے، یا یوں کہے کہ پہلا قضیہ زید انسان، دیونہ ناطق اور زید لیس زید ناطق اور زید لیس بانسان، یا زید ناطق اور زید لیس بناطق، تو یہاں چونکہ بیا ختا ہے اس کو بالواسطہ کہا، لیکن تنافق کے واسط سے اس بات کا تقاضا کر رہا ہے کہ ایک قضیہ صادق ہواور ایک کا ذب ہواس لیے اس کو بالواسطہ کہا، لیکن تنافق کے تحقق کیلیے یہ اختلاف معترضیں ہے چنا نچہ لذاتہ کہہ کر ماتن نے اس اختلاف کو خارج کرویا۔

(۳) یا ختلاف "خصوص ماده" کی وجہ ہے ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضا کرے" خصوص ماده "کا مطلب یہ ہے کہ دونوں قضیوں میں مجمول وضوع ہے اعم ہو، چیے کل انسان حیوان ولا تی من الانسان بحیوان، اور بعض الانسان بحیوان وبعض الانسان لیس محیوان وضوع ہے اور بعض الانسان حیوان وبعض الانسان لیس محیوان میں موضوع ہے تقاضا ضرور کررہا ہے، لیکن دونوں کے کلی یا دونوں کے جزئی ہونے کی وجہ ہے نہیں، بلکہ خصوص ماده یعنی موضوع ہے محمول کے اعم ہونے کی وجہ ہے نہیں، بلکہ خصوص ماده یعنی موضوع ہے محمول کے اعم ہونے کی وجہ سے بیقاضا کر ہا ہے، کیونکہ اگر یوں کہا جائے کہ پیا اختلاف ایک کے صدق اور دوسر ہے کے کذب کا تقاضا اس بناء ہے کہ یہ دونوں کی جی یا دونوں جزئی ہیں تو پھر اس سے بیلازم آئے گا کہ ہر دو کلیتین یا ہر دو جزئیتین جو ایجاب وسلب کے لحاظ سے مختلف ہوں، تو ان کے درمیان تناقض ہو لینی ان میں یہ اختلاف ایک کے صدق اور دوسر ہے کے کذب کا تقاضا کرے حالا نکہ ایسا نہیں ہے، کیونکہ بھی دونوں قضیے کلیہ ہیں اور ان میں ایجاب وسلب کے لحاظ ہوتے ہیں چیے کلی جیں اور ان میں ایجاب وسلب کے لحاظ ہوتے ہیں چیے کلی حیوان انسان اور لا شی من الحمیوان بانسان یہ دونوں قضے کلیہ ہیں اور ان میں ایجاب وسلب کے لحاظ ہے اختلاف موجود ہے، لیکن یہ اختلاف ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضا نہیں کرتا، بلکہ یہ دونوں ہی سے اختلاف موجود ہے، لیکن یہ اختلاف ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضا نہیں کرتا، بلکہ یہ دونوں ہی

کاذب ہیں، اسی طرح دونوں قضیہ جزئیہ بھی بھی مادق ہوتے ہیں جیسے بعض الحیو ان انسان اور بعض الحیو ان لیس بانسان، دونوں جزئیہ ہیں جو ایجاب وسلب کے اعتبار سے مختلف ضرور ہیں، لیکن بیا ختلاف ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا تقاضانہیں کررہا بلکہ بید دونوں صادق ہیں، تو معلوم ہوا کہ دوقضیوں کے درمیان محض کلیتین یا جزئیتین کی وجہ سے ایجاب وسلب کا بیا ختلاف ایک کے صدق اور ایک کے کذب کا تقاضانہیں کرتا، بلکہ ''خصوص مادہ ، کی وجہ سے بیا ختلاف اس بات کا تقاضا کرتا ہے، لیکن ''خصوص مادہ ، کہ کراختلاف بالواسط اور اختلاف بحصوص مادہ دونوں کو خارج کردیا۔

البتہ اگر قطبیتین میں کمیت (کلیت و جزئیت) کے اعتبار سے اختلاف ہوتو پھر ان میں تناقض ہوگا جیسے بعض الحجو ان انسان اور لائٹی من الحجو ان بانسان ایراختلاف اپنی ذات کی وجہ سے ایک کے صدق اور دوسرے کے کذب کا نقاضا کر رہاہے ،لہذاان میں تناقض ہے،اور ہروہ اختلاف جو ایجاب وسلب کے لحاظ سے ایک کلی اور ایک جزئی کے درمیان ہوہ ہی، تناقض ہے۔ جزئی کے درمیان ہودہ اس بات کا نقاضا کرتا ہے کہ ان میں ایک صادق اور ایک کا ذب ہو، یہی تناقض ہے۔

قال: وَلا يَسَحَقَّنُ التناقضُ فِي المَخْصُوصَتَيُنِ إلَّاعنداتحادِ الموضوع ويَنُدرِجُ فيه وحدة النمان وحددة الشرطِ والْجُزءِ والكُلِّ وعند اتحادِ المَحْمُولِ ويَندرِجُ فيه وحدة الزمان والدَّمَكان والاضافة والقوة والفعلِ وفي المَحْصُورَتَيُنِ لا بُدَّ مع ذَٰلِكَ مِنَ الاحتلافِ بِالكَمَّيَّةِ لِصِدْقِ الجزيئتينِ وكِذُبِ الكليتينِ فِي كلِّ مادة يكونَ فيها الموضوعُ أعمَّ من المحمولِ ولابُدَّ فِي المُوجَهَتَيُنِ مع ذَٰلِكَ من احتلافِ الجهةِ لصدق الممكنتين وكذب الضروريتين في مادةِ الامكان

قال: اور مخصوصتین میں تناقض محقق نہیں ہوتا مگر موضوع کے اتحاد کے وقت، اور اس میں وحدت شرط جزء اور کل داخل ہے، اور محمول کے اتحاد کے وقت، اور اس میں زبان، مکان، اضافت، توت اور فعل کی وحدت داخل ہے، اور محمول کے اتحاد کے وقت ، اور اس میں ختلف ہونا بھی ضروری ہے، کیونکہ دونوں وحدت داخل ہے، اور مخصوصتین میں اس کے ساتھ کمیت میں مختلف ہونا بھی ضروری ہے، کیونکہ دونوں جزئیاں صادق اور دونوں کلیاں کا ذب ہوتی ہیں ہرا سے مادہ میں جس میں موضوع محمول سے اعم ہواور موجبتین میں اس کے ساتھ اختلاف جہت بھی ضروری ہے، کیونکہ امکان کے مادہ میں ممکنتین صادق اور ضروریتین کا ذب ہوتے ہیں۔

اقول: ألفضيتان المختلفتان بالايجاب والسلب إمَّا مخصوصتان أو محصورتان لأنَّ المهملاتِ لكونِهَا في قُوَّةِ الجزئياتِ من المحصوراتِ في الحقيقةِ فإنَّ كانتا مخصوصتين فَالتَّناقشُ لا يتحقَّقُ بينهما الابعد تحقُّقِ ثماني وحداتٍ فَالا ولى وحدة المموضوع إذ لو اختلف الموضوع فيهما لم تَتَناقضا لِجوازِ صِدقِهِمَا وكِذُبهما معًا

كقولنا زيدٌ قائمٌ وعمرٌ وليس بقائم الثانيةُ وحدةُ المحمول فإنَّه لا تناقضَ عنداختلافِ المحمول كقولنا زيدٌ قائمٌ و زيدٌ ليس بضاحكِ الثالثةُ وحدةُ الشرطِ لِعَده التناقض عندا جتلاف الشرط كقولنا الجسمُ مفرق لِلبصر أي بشرط كونِه ابيضَ والجسمُ ليس مفرق للبصر أي بشرطِ كونهِ اسودَ الرابعةُ وحدةُ الكل والبجزءِ فإنه إذااختلفَ الكلُ والجزُّء لم يتنا قضا كقولنا الزِّنُجيُّ اسو دُأى بعضُه والزنجيُّ ليس باسودَ أي كلِه الخامسةُ وحدةُ الزمان إذ لا تنا قُضَ إذا احتلف الزمانُ كقولنا زيلًا نائمٌ أي ليلا وزيد ليس بنائم أي نهارًا السادسةُ وحدةُ المكان لِعَدَم التناقض عنداختلافِ المكان كقولنا زيد جالسٌ أي فِي الدار و زيدٌ ليس بجالس أي فِي السوق السابعةُ وحدُة الاضافةِ فانه إذا اختلف الاضافةُ لم يتحقق التناقضُ كقولنا زيد ابّ أى لعمرٍ ووزيد ليس بابٍ أى لبكرِ الثامنةُ وحدةُ القوة والفعل فإنَّ النسبةَ إذا كانت في احدى القضيتين بالفعل وفي الاخراي بالقوة لَم يتنا قضا كقولنا الخمرُ فِي الدَنِّ مُسُكِرٌ أي بالقوة والخمرٌ فِي الدَنِّ ليس بمسكر اي بالفعل فهذه ثمانيةُ شُرُوطٍ ذَكَرَهَا اللَّهُ لَهَاءُ لِيَتَحَقَّقَ التناقشُ ورَدَّهَا المُتَاخِّرُونَ إلى رَحْدَتَيُنِ وحدةِ الموضوع ووحدةِ المحمولِ فان وحدةَ الموضوع يَنُدَرِجُ فيها وحدةُ الشرط ووحدةُ الكل والبجزءِ أمَّا اندرا جُ وحدةِ الشرط فلأنَّ الموضوعَ في قولنا الجسمُ مفرق للبصر هو الجسمُ لا مُطلقًابل بشرطِ كونهِ ابيضَ والموضوعُ في قولنا الجسمُ ليس بمفرق للبصر هو الجسم بشرط كونِه اسود فاختلاف الشرط يَسْتَتُبعُ اختلاف الموضوع فلو إتَّحدَ الموضوعُ اتحد الشرطُ وأمَّا اندراجُ وحدةِ الكل والجزء فلِأنَّ الموضوعَ فِيُ قولنا الزنجيُ اسودُ بعضُ الزنجي وفي قولنا الزنجيُ ليسَ باسودَ كلُ الزنجي وهما مختلفان ووحدةُ المحمولِ يندرج فيها الوحداثُ الباقيةُ أمَّا اندراجُ وحدةِ النزمان فلأنَّ المحمولَ في قولنا زيد نائمُ النائم ليلاً وفي قولِنا زيد ليس بنائم النائم نهارًا فاختلاف الزمان يَسُتَدُعِيُ اختلاف المحمول واما اندراجُ وحدةِ المكان والاضافة والقوة والفعل فعلى ذلك القياس

وَردَّها الفارابيُّ إلى وحدةٍ واحدةٍ وهى وحدةُ النسبةِ الحُكمية حتى يكونَ السلبُ واردًاعلى النسبةِ التى ورد عليها الايجابُ وعند ذلك يتحقق التناقضُ جزماً وانما كانت مردودة إلى تِلْك الوحدةِ لِأَنَّهُ إذا اختلف شيٍّ من الامورِ الثمانية اختلف النسبة ضرورة أن نسبة المحمولِ إلى أحدِ الا مُويُنِ مغائرةٌ لنسبته إلى الاخرِ ونسبة أحدِ الامرين إلى شيً مغائرةٌ لنسبة الاخر اليه و نسبة احد الامرين الى الاحر بشرط

مغائرة لنسبته إليه بشرط آخر وعلى هذا فمتى اتحدت النسبة اتحد الكلُّ وإن كانتِ القضيتان محصورتين فلا بُدَّ مع ذلك أي مع اتحادِ هِمَا فِي الامور الثمانيةِ من اختلافِهما في الكم أي في الكليةِ والجزئية فإنَّهُمَا لو كانتا كليتين أو جزئيتين لم تتنا قضا لِجَوازِ كذبِ الكليتين وصدقِ المجزيئتين في كل مادةٍ يكون الموضوعُ فيها اعمم من المحمول كقولنا كل حيوان انسانٌ ولا شيَّ من الحيوان بانسان فانهما كاذبتان وكقولنا بعض الحيوان انسان وبعض الحيوان ليس بإنسان فانهما صادقتان فانُ قلتَ الجزئيتان إنَّما تتصادقان لاختلافِ الموضوع لا لاتحادِ الكميةِ فإنَّ البعضَ المحكومَ عليه بالانسانية غيرُ البعض المحكوم عليه بسلب الانسانيةِ فنقول النظرُ فى جميع الاحكام إنَّما هوإلى مفهوم القضية ولمَّا لُوْحِظَ مفهومُ الجزئيتين وهو الايجابُ لِبعض الافرادِوَ السلبُ عن البعض لم تَتَنا قضا وأمَّا تعيينُ الموضوع فـامـرّخارجٌ عن المفهوم فان قلت أليـس إعْتَبَـرُوا وحدةَ الموضوع فَمَا الْحَاجَةُ إلى اعتبارِ شرطٍ اخرَ في المحصوراتِ قُلُتُ المرادُ بالموضوع الموضوعُ فِي الذُّكُر لا ذاتُ الموضوع وإلَّالم يكن بين الكليةِ والجزئيةِ تناقضٌ فإنَّ ذاتَ الموضوع فِي الكليةِ جميعُ الافرادِ و فِي الجزئيةِ بعضُها وهما مختلفان هذا كله إذا لم يكن القضيتان مُوَجَّهَتَيُنِ وأمَّا إذا كَانتا مُوَجَّهَتين فلا بُدَّ مع تلك الشّرائطِ من شرطٍ احر فِيُ الكل أي في المخصوصاتِ والمحصوراتِ وهو الاختلافُ في الجهّةِ لا نهما لو اتحدتنا في الجهة لم تَتَننا قَضَا لِكِذُبِ الضروريتين في مادة الامكان كقولنا كلُّ انسان كاتب بِالطُّرُورَةِ وليس كلُّ انسان كاتباً بِالضرورةِ فانهما يكذِبان لأنَّ إيجابَ الكتابةِ لشيُّ من افرادالانسان ليسس بضروري ولا سلبَها عنه وصدق المُمُكنتين فيها كقولنا كل انسان كاتبٌ بالامكان وليس كل انسان كاتباً بالامكان فقدبَأنَ أنَّ اختلافَ الجهةِ لا بد منه في الموجهات.

اقول: دوقفیے جوا بجاب وسلب میں مختلف ہوں ، مخصوصہ ہوں گے بامحصورہ ، کیونکہ مہملات جزئیات کی قوت میں ہونے کی وجہ سے درحقیقت محصورات میں سے ہیں ، پس اگر دونوں قضے مخصوصہ ہوں تو ان میں تاقض مخقق نہ ہوگے وحدت ، وحدت موضوع ہے ، اس میں تناقض مخقق نہ ہوگے وحدت ، وحدت موضوع ہے ، اس لیے کہ اگر دونوں میں موضوع مختلف ہوتو وہ دونوں متناقض نہ ہو نگے ، کیونکہ ان دونوں کا صدق اور کذب ایک ساتھ جائز ہے ، جیسے زید قائم اور عمر ولیس بقائم ، دوم: وحدت محمول ہے کیونکہ محمول کے اختلاف کے وقت تناقض نہیں ہوتا جیسے زید قائم اور زیدلیس بھنا حک ، سوم: وحدت شرط ہے کیونکہ شرط

کے اختلاف کے وقت تاتف نہیں ہوتا، جیسے الجسم مفرق للبھر یعنی اس کے سفید ہونے کی شرط کے ساتھ اور الجسم لیس بمفرق للبھر یعنی اس کے سیاہ ہونے کی شرط کے ساتھ ، چہارم: وحدت جزء وکل ہے، کیونکہ جب جزءاورکل مختلف ہوں تو وہ متناقض نہ ہوں گے، جیسے زنجی سیاہ ہے یعنی اس کا کل، پنجم: وحدت زمان ہے، کیونکہ تناقض نہیں ہوتا جب زمانہ مختلف ہوجیسے زنجی سیاہ نہیں رات میں ، اور زیز نہیں سور ہا ہے یعنی رات میں ، اور زیز نہیں سور ہا یعنی دن میں ، ششم: وحدت مکان ہے کیونکہ مکان کے اختلاف کے وقت تناقض نہیں ہوتا جیسے زیر بیٹھا ہے یعنی گھر میں ، اور زید بیٹھا نہیں یعنی بازار میں ، شقم: وحدت اضافت ہے ، کیونکہ جب اضافت مختلف ہوگی تو تناقض حقق نہ ہوگا جیسے زید باب ہے یعنی عمروکا اور زید باپ نہیں ہے یعنی برکا، شتم: قوت وفعل کی وحدت ہے ، کیونکہ جب ایک قضیہ میں نبہ القوہ ، اور دوسر ۔ میں بالقوہ ہوتو وہ متناقض نہ ہوں گے جیسے شراب منکے میں نشہ آور ہے یعنی بالقوہ ، اور شرطیں ہیں جن کوقد ماء نے تناقض کے حقق کے لیے شراب منکے میں نشہ آور نہیں ہے بالفعل ، نوبی آٹھ شرطیں ہیں جن کوقد ماء نے تناقض کے حقق کے لیے ذکر کہا ہے۔

اور متاخرین نے ان کو صرف دو و حدتوں لیعنی و حدت موضوع اور و حدت محمول کی طرف لوٹا دیا، کیونکہ و حدت موضوع میں و حدت شرط اور و حدت کل و جزء داخل ہے، و حدت شرط کا مندرج ہونا تو اس لیے ہے کہ الجسم مفرق للبھر میں موضوع مطلق جسم نہیں ہے بلکہ اس کے سفید ہونے کی شرط کے ساتھ، اور الجسم لیس بمثر ق للبھر میں بھی موضوع جسم ہے، گر اس کے سیاہ ہونے کی شرط کے ساتھ، تو شرط کا اختلاف کے تابع ہے، چنا نچہ اگر موضوع متحد ہوگا تو شرط بھی متحد ہوگا، او و حدت کل و جزء کا مندرج ہونا اس لیے ہے کہ الزنجی اسود میں موضوع ، زنجی کا بعض حصہ ہے، اور الزنجی لیس با سود میں ذخل ہیں، و حدت کل و جزء کا مندرج ہونا اس لیے ہے کہ الزنجی اسود میں موضوع ، زنجی کا بعض حصہ ہے، اور الزنجی لیس با موسوع میں داخل ہیں، و حدت کی وحدت نیان کا داخل ہونا تو اس لیے ہے کہ زید نائم میں محمول میں باقی وحد تیں داخل ہیں، وحدت نمان کا داخل ہونا تو اس لیے ہے کہ زید نائم میں محمول کے اختلاف کا تقاضا کرتا ہے اور مکان ، اضافت اور تو تو قعل کی وحدات کا داخل ہونا اس قیاس پر ہے۔

اور فارابی نے اس کوایک وحدت کی طرف لوٹا دیا، اور وہ نسبت حکمیہ کی وحدت ہے، یہاں تک کہ اس نسبت پرسلب وارد ہوگا جس پرایجاب وارد ہوا ہے، اوراس وقت تناقض یقیناً محقق ہوگا، اوران کا اس ایک وحدت کی طرف مر دود ہونا اس لیے ہے کہ جب امور ثمانیہ میں سے کوئی شی مختلف ہوگی تو نسبت مختلف ہوگی، کیونکہ محمول کی نسبت امرین میں سے ایک کی طرف، اس کی دوسرے امرکی طرف نسبت کے ضروری طور پرمغارہے، اورا حدالا مرین کی نسبت کی شی کی طرف، اس شی کی طرف تی آخری نسبت کے مخارہے، اورا حدالا مرین کی نسبت امرآخری طرف کسی شرط کے ساتھ ، اس کی طرف نسبت کی شرط

آخر کے ساتھ مغایر ہے، اس لیے جب نسبت متحد ہوگی تو تمام امور متحد ہوں گے، اوراگر دونوں قضیے محصورہ ہوں تو ان کاامور ثمانیہ میں متحد ہوئی تو تمام امور متحد ہوں گے، اوراگر دونوں قضے محصورہ ہوں تو ان کاامور ثمانیہ میں متحد ہونے کے ساتھ ساتھ کلیت و جزئیت میں مختلف ہونا بھی ضروری ہے، کیونکہ دونوں کلیہ کا کاذب ہونا اور دونوں جزئیہ کا صادق ہوناممکن ہے ہرایسے مادہ میں جس میں موضوع محمول سے اعم ہوجیسے کل حیوان انسان اور جسے لائی من الحیوان انسان اور بعض الحیوان لیس لائی من الحیوان بانسان اور بعض الحیوان لیس بانسان ہے دونوں کاذب ہیں، اور جیسے بعض الحیوان انسان اور بعض الحیوان لیس بانسان ہودونوں جزئیں۔

اگرآپ کہیں کہ دونوں جزئیا ختلاف موضوع کی وجہ سے صادق ہیں نہ کہ کمیت کے اتحاد کی وجہ سے ،
اس لیے کہ بعض کے دہ افراد جن پر انسانیت کا تھم لگایا گیا ہے، ان بعض افراد کا غیر ہیں جن پر انسانیت کے سلب کا تھم ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ تمام احکام میں تضید کے مفہوم کا اعتبار ہے، اور جب جزئیتین کے مفہوم کا کھاظ کیا جائے ، جو بعض افراد کے لیے ایجاب اور بعض افراد کے لیے سلب ہے، تو بید دونوں مفہوم کا کھاظ کیا جائے ، جو بعض افراد کے لیے ایجاب اور بعض افراد کے لیے سلب ہے، تو بید دونوں منتاقض نہیں رہتے ، رہی موضوع کی تعیین تو وہ مفہوم سے ایک امر خارج ہے، اگر آپ کہیں کہ کیا مناطقہ نے وحدت موضوع کا اعتبار نہیں کیا تو بھر محصورات میں شرط آخر کے اعتبار کی کیا ضرورت؟ میں کہوں گاگا ، کیونکہ کلیے میں ذات موضوع نی الذکر ہے نہ کہ ذات موضوع ، ورنہ کلیے اور جزئیہ میں بعض افراد ، بید دونوں مختلف ہیں ، بیسب گا ، کیونکہ کلیے میں ذات موضوع تمام افراد ہیں ، اور جزئیہ میں بعض افراد ، بید دونوں مختلف ہیں ، بیسب اس وقت ہے جب دونوں تقیف ہیں ایک اور شرط ضرور کی ہے ، اور وہ جہت میں اختلاف ہے ، کیونکہ اگر دونوں تفیے جہت میں منتق ہوں تو وہ متناقض نہ ہوں گے ، کیونکہ امکان کے مادہ میں دوضرور سے کا ذب ہیں جونکہ انسان کا تب بالصرورہ میں دومکنہ صادق ہو جاتے ہیں جیسے کل انسان کا تب بالا مکان اور نہ کل کے ایک نہ جہات میں ادر امکان کے مادہ میں دومکنہ صادق ہو جاتے ہیں جیسے کل انسان کا تب بالا مکان اور لیس کل

### مخصوصتين مين تناقض كى شرطين

شارح فرماتے ہیں کہ وہ دوقضیے جوایجاب وسلب کے اعتبار سے مختلف ہوں، دوحال سے خالی نہیں، یا تو وہ دونوں مخصوصہ ہو نئے یا محصورہ، کیونکہ مہملہ قضیہ جزئیہ کی قوت میں ہونے کی وجہ سے محصورات میں داخل ہے، اور'' دو قضیوں، سے چونکہ ایسے دوقضے مراد ہیں جو متعارف ہوں، اور ان میں تنافض ممکن ہو، لہذا طبعیہ اس سے خارج ہو جائے گا، کیونکہ وہ نہ متعارف ہے، نہ اس سے قیاسات مرکب ہوتے ہیں، اور نہ ہی فن منطق میں اس سے بحث ہوتی ہے، البتہ بعض مناطقہ نے اس کوخصوصہ میں داخل کیا ہے، اب اگر دوقضے مخصوصہ ہوں تو ان کے درمیان تناقض کے

ليه ته تحد شرطيس بين:

در تنقض بشت و حدت شرط دال وحدت موضوع و محمول و مكان وحدت شرط و اضافت، جزء و كل قوق و فعل است درآخر زمان

#### ان کی تفصیل بیہ ہے:

- (۱) '' وحدت موضوع '، دونو ل تضيول ميں موضوع ايک ہو، کيونکه اگر موضوع ميں اختلاف ہوا تو پھران کے درميان تناقض نہيں ہوگا، بلکہ وہ دونو ل صادق بھی ہو سکتے ہيں اور دونو ل کا ذب بھی ہو سکتے ہيں، جيسے زيد قائم اور عمر و ليس بقائم ان ميں تناقض نہيں ہے، کيونکه ان کے موضوع متحد نہيں ہيں۔
- (۲) '' دوحدت محمول،، دونوں میں محمول ایک ہو،محمول میں اختلاف ہوتو پھران میں تناقض نہیں ہوگا، جیسے زید قائم،اورزیدلیس بضاحک۔
- (۳) " ' وحدت شرط ، دونول قضيه شرط میں متحد ہول ، شرط سے مراد ' قید ، ہے اس میں حال تمیز ، آلہ اور مفعول لیسب داخل ہیں ، تو جوقید پہلے قضیه میں ہووہ ہی دوسر ہے میں بھی ہو، شرط میں اختلاف ہوا تو پھر تناقض نہیں ہوگا ، جیسے جسم بینائی کوخیرہ کرتا بشرطیکہ وہ جسم سیاہ ہو، اب ان میں تناقض نہیں ہے، شرط میں اختلاف ہے، ایک میں ' سفید ، کی شرط ہے اور ایک میں ' سیاہ ، کی شرط ہے۔
- (۵) ''وحدت زمان '، دونوں میں زمانہ کے اعتبار سے اتحاد ہو، کیونکہ اگر زمانہ کے اعتبار سے اتحاد نہ ہو بلکہ اختلاف ہوتا تھار نہ ہو بلکہ اختلاف ہوتا تھار نہ ہوگا یا تو دونوں صادق ہوں گے یا دونوں کا ذرب ہوں گے، جیسے زیدرات میں سوتا ہے، اور زیددن میں نہیں سوتا ،اس میں تناقض نہیں ہے، کیونکہ زمانہ اور وقت میں اختلاف پایا جار ہا ہے۔
- (۲) "'وحدت مکان ،، دونول میں مکان اورجگہ میں اتحاد ہونا چاہئے ،اگر مکان میں اختلاف ہوا تو پھر تناقض نہیں ہوگا جیسے زیدگھر میں ہیٹھا ہےاورزید بازار میں نہیں ہیٹھا۔
- (2) '' وحدت اضافت، دونول میں اضافت اور نسبت کے اعتبار سے اتحاد ہوجیے زید عمر و کاباپ ہے، اور زید کمر کاباپ نہیں ہے، ان میں چونکہ نسبت میں اختلاف ہے اس لیے ان میں تنافیض نہیں ہے۔

(۸) ''وحدت قوت و فعل ، ، دونوں میں قوت و فعل کے لحاظ ہے اتحاد ہو، اگر ایک میں بالقوہ حکم ہے تو دوسر ہے میں بھی بالقوہ ہو، تب تاقض ہوگا، میں بالقوہ ہو، تب تاقض ہوگا، میں بالقوہ ہو، تب تاقض ہوگا، اگر ایک میں بالقوہ یا سے ہو دوسر ہے میں بھی بالفعل حکم ہو، تب تاقض ہوگا، اور اگر ایک میں بالفعل ہواور دوسر ہے میں بالقوہ یا سے برعکس تو پھر تناقض نہیں ہوگا، جیسے شراب کا منکا بالقوہ و نشر آ و رنہیں ہے، ان میں تناقض نہیں ہے، کونکہ قوت و فعل میں یہاں اتحاد نہیں ہے، جبکہ تناقض کے لیے بیضروری ہے، بالقوہ کا مطلب یہ ہے کہ اس میں صلاحیت اور استعداد موجود ہو، اگر چہ فی الحال وہ واقع نہیں ہے، اور بالفعل کا مطلب یہ ہے کہ وہ اس وقت ہی موجود ہے، یہ وہ آئھ شرطیں ہیں جن کوقد ماء نے مخصوصین میں تناقض کے لیے شرطقر اردیا ہے۔

#### متاخرين مناطقه كاموقف

متاخرین مناطقہ نے ان سب کوصرف دووحدتوں میں منحصر کردیا، اور یہ کہا کہ تا تفل کے لیے وحدت موضوع اوروحدت محمول کا اتحاد ضروری ہے، ان دونوں میں باقی تمام وحدات پائی جاتی ہیں، چنانچہ وحدت موضوع میں وحدت شرط اور وحدت کل و جزء پائی جاتی ہیں، وحدت موضوع میں وحدت شرط اس طرح مندرج ہے کہ شرط کے اختلاف سے موضوع بھی مختلف ہو جاتا ہے، اوراگر موضوع متحد ہوتو شرط بھی ایک ہی رہتی ہے جیسے جسم بینائی کو خیرہ کردیتا ہے بشرط کی دو سیاہ ہو، اب یہاں چونکہ شرط میں اختلاف خیرہ کردیتا ہے بشرط کی اتحاد ہوتو شرط میں بھی اتحاد ہوتو شرط میں بھی اتحاد ہوتا ہوگا، اس لیے ہواں کے موضوع میں وحدت موضوع میں وحدت کی وجزء اس طرح مندرج ہے کہ مثلا وحدت موضوع میں وحدت کی وجزء اس طرح مندرج ہے کہ مثلا وحدت موضوع میں وحدت کی وجزء اس طرح مندرج ہے کہ مثلا اور جزء میں اتحاد ہوتو میں اتحاد ہوتو کی و جزء میں وحدت کی دین میں کی اتحاد ہوتو کی و جزء میں اتحاد ہوتو کی و جزء میں ہی اتحاد ہوتو کی و جزء میں وحدت موضوع میں اتحاد ہوتو کی و جزء میں ہی اتحاد ہوتو کی و جزء میں ہی وحدت موضوع میں اتحاد ہوتو کی و جزء میں ہی اتحاد ہوتو کی و جزء میں ہی وحدت میں ہی وحدت میں وحدت موضوع میں وحدت موضوع میں وحدت میں ہی وحدت میں ہی وحدت میں وحدت میں وحدت کی وجزء میں ہی وحدت میں وحدت میں وحدت میں وحدت کی وجزء میں وحدت کی وحدت کی وحدت کی وحدت وحدت وحدت وحدت وحدت وحدت کی وحدت وحدت وحدت وحدت وحدت وح

اور باقی و صدات یعنی زمان مکان، اضافت، اور و صدت قوت و فعل "و صدت محمول، پیس داخل بین، و صدت زمان اس طرح که مثلاً زید نائم لیلا بین محمول بائم لیلا ہے اور زیدلیس بنائم فعارا بین محمول بائم فعارا ہے، اس میں اختلاف زمان سے محمول بین اختلاف آگیا ہے، لیکن اگر محمول بین انتحاد ہوتو زمان بین بھی اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ و صدت زمان، و حدت محمول بین داخل ہے، اور و حدت مکان اس طرح مندرج ہے کہ مثلاً زید ضارب فی الدار بین محمول "منارب فی السوق بین محمول ضارب فی السوق ہاس بین الدار مین محمول شارب فی الدار بین المحمول میں اختلاف آگیا، لیکن اگر محمول بین اتحاد ہوتو مکان میں بھی اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ اختلاف مکان سے محمول میں اختلاف آگیا، لیکن اگر محمول بین اتحاد ہوتو مکان میں بھی اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ وحدت مکان و حدت مکان و حدت محمول میں مندرج ہے اور و حدت اضافت اس میں محمول "اب احتلاف اضافت ہیں محمول میں اختلاف اضافت کی وجہ سے محمول میں اختلاف اوقع ہوگیا، لیکن اگر محمول میں اتحاد ہوتو اضافت میں بھی ضرور اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ وجہ سے محمول میں اختلاف واقع ہوگیا، لیکن اگر محمول میں اتحاد ہوتو اضافت میں بھی ضرور اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ وجہ سے محمول میں اختلاف واقع ہوگیا، لیکن اگر محمول میں اتحاد ہوتو اضافت میں بھی ضرور اتحاد ہوگا، اس لیے یہ کہا

کہ وحدت محمول میں وحدت اضافت بھی مندرج ہے،اور وحدت قوت وفعل اس طرح مندرج ہے کہ مثلاً زنمی سیاہ ہے '' تُم وحدت اضافت بھی مندرج ہے،اور وحدت قوت وفعل اس طرح مندرج ہے کہ مثلاً نرخی سیاہ ہے '' تُم ول کا تھم بالفعل ہے اس میں قوت وفعل کے اختلاف سے محمول میں اختلاف ہوتو قوت وفعل میں بھی ضرور اتحاد ہوگا،اس لیے یہ کہا کہ وحدت قوت وفعل وحدت محمول میں مندرج ہے۔

#### اس میں فارا بی کی شخفیق

شیخ فارا بی نے تمام وحدتوں کوصرف ایک وحدت میں داخل مانا ہےاوروہ وحدت نسبت حکمیہ ہے، کہ قضیہ میں جونسبت ایجابیہ ہے، اس پرحرف سلب داخل کر دیا جائے تو تناقض محقق ہو جاتا ہے، کیونکہ امور ثمانیہ میں سے جب کسی امریس اختلاف ہوگا تو اس کی وجہ سے نسبت حکمیہ میں بھی ضرورا ختلاف ہوگا، اور وحدت نسبت نہیں یا کی جائے گی مثلا زیدقائم اور خالدلیس بقائم ان کی وحدت موضوع میں اختلاف ہے، تو جونسبت سہلے قضیہ میں ہے، وہ دوسرے تضید میں نہیں رہی ، بلکہ اس میں بھی اختلاف ہو گیا کیونکہ ایک ٹی کی نسبت امرین متفایرین میں سے ایک کی طرف اور ہوتی ہے،اور دوسرے امر متغایر کی طرف اور ہوتی ہے جیسے اس مثال میں قیام کی نسبت جوزید کی طرف ہے یاس نبست کے مغایر ہے، جوعمرو کی طرف قیام کی نبست ہورہی ہے، اور امرین میں سے ایک کی نبست ایک ٹی گ طرف اس نبت کے مغامیہ وتی ہے جواس شی کی طرف امرآخر کی ہوجیسے زید قائم اور زیدلیس بماش ان میں سے ایک میں قائم کی نبیت ہے اور ایک میں مشی کی نبیت ہے، تو معلوم ہوا کہ وحدت الحمول کے اختلاف سے نبیت میں اختلاف ہوجاتا ہے،اورامرین میں سے ایک کی نسبت امرآخر کی طرف ایک شرط کے ساتھ اس نسبت کے مغاربہوتی ہے جوشرط آخرے ساتھ اس کی طرف ہوجیسا کہ اس کی مثال شرط کے بیان میں گذر چکی ہے، تو جب شرط اور جزءوکل کے اختلاف کی وجہ سے موضوع میں اختلاف ہوگا تو نسبت بھی مختلف ہوجائے گی اور جب زُ مان وم کان ،اضافت اور قوت وتعل کے اختلاف کی وجہ سے محمول میں اختلاف ہوگا تو تب بھی نسبت مختلف ہوجائے گی اور وحدت نسبت نہیں پائی جائے گی ،تو معلوم ہوا کہا گرنسیت میں اتحاد ہوتو تمام شروط بھی پائی جاتی ہیں ،لیکن اگر کوئی شرط مفقو د ہو جائے تو وحدت نسبت میں بھی اختلاف واقع ہو جاتا ہے، اس بناء پرشخ فارالی نے وحدات ثمانیہ کوصرف ایک وحدت لینی وحدت نسبت میں داخل مانا ہے، بیتمام ترتفصیل ان دوقضیوں کے تناقض کے بارے میں سے جودونو اس مخصوصہ ہوں۔

## دوقضیمحصورہ میں تناقض کے لیے ایک مزید شرط

جب دوقضے محصورہ ہوں تو ان میں تناقض مخقق ہونے کے لیے امور ثمانیہ میں اتحاد کے ساتھ ساتھ یہ ہی ضروری ہے کہ دونوں قضے کمیت، یعنی کلیت اور جزئیت میں مختلف ہوں، ایک کلی ہے تو دوسرا جزئی ہواور اس کے پر عکس، کیونکہ اگر دونوں کلی یا دونوں جزئی ہوں تو پھران میں تناقض نہیں ہوگا، اس لیے کہ دونوں کلی کا ذب ہو سکتی ہیں اور دونوں جزئی صادتی ہو کتی ہیں جرا سے مادہ میں جس میں موضوع محمول سے اعم ہو، دوکلی کی مثال: کل حیوان انسان

اورااشی من احیو ان بانسان بیدونوں ہی کا ذہب ہیں،اور دو جزئی کی مثال: بعض الحیو ان انسان اور بعض الحیو ان لیس بانسان ، یه دونوں صادق ہیں، تو چونکہ کمیت کے اختلاف کے بغیر بعض مادوں میں تناقض محقق نہیں ہوسکتا،اس لیے دو قضیہ محصور دمیں تناقض کے لیے بیضروری ہے کہ وہ دونوں کلیت اور جزئیت میں بھی مختلف ہوں۔

معترض کہتا ہے کہ دو جز کیاں جوصادق ہورہی ہیں، یہ کیت کے اتحاد کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ موضوع کے اختلاف کی وجہ سے ہے، کیونکہ حیوان کے جن افراد پر انسانیت کے جوت کا حکم ہے انہی پر سلب انسانیت کا حکم نہیں ہے، بلکہ وہ دو سر سے افراد پر ہے، جو سابقہ افراد کا غیر ہیں، لہذا جز کتیت کا صدق کمیت کے اتحاد کی وجہ سے نہیں ہونا بلک موضوع کے اختلاف کی جب جز کتیتین کے منہوم کا جائے اور ہونا ہے کہ وجب جز کتیتین کے منہوم کا حیار ہوتا ہے کہی وجہ ہے کہ جب جز کتیتین کے منہوم کا طاکنا چاہے کے وجن افراد کے لیے ایجاب اور بعض سے سلب ہوتا چرید دونوں متاقض نہیں دہتے اس لیے ان میں خاتف کی سرخان میں توقید کے امر خارج کا اعتبار میں توقید کے ایک شرط کا اضافہ ضروری ہے اور وہ '' اختلاف کمیت، ہے، احکام میں قضید کے امر خارج کا اعتبار میں ہوتا اور جو آپ نے اعتبار خارج میں موجہ جز کیا ور میا اور جو آپ نے اعتبار کیا ہے بیا ور اور ہیں ہوسکتا ور نہ تو لا زم آئے گا کہ جز کیا تیا کا مناقض امر خارجی کا اعتبار کرنے کی وجہ سے ہور ہا ہے بیا ور جو سے نواز میں ہوسکتا ور نہ تو لا زم آئے گا کہ جز کیا تیا کا مناقض امر خارجی کا اعتبار کرنے کی وجہ سے ہور ہا ہے، جو میے نہیں ہوسکتا ور نہ تو لا زم آئے گا کہ جز کیا تا قائل امر خارجی کا مقتبار کرنے کی وجہ سے ہور ہا ہے، جو میے نہیں ہوسکتا اور نہ تا کا اعتبار کیا جائے گا ، کیونکہ کمیت تا تعافل کے مقتب کا اعتبار دوم صورہ میں تاقض کے تحق کے مفہومات میں داخل ہے، اس کا بغیر تاقض محقق نہیں ہوسکتا، اس لیے اس کا اعتبار دوم صورہ میں تاقض کے تحق کے لیے ضروری ہے۔

معترض کہتا ہے کہ تاقض میں وحدت موضوع کا اعتبار کیا گیا ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ قصیتین کے موضوع کلیت اور جزئیت میں مختلف نہ ہوں بلکہ متحد ہوں ، تو پھر محصورات میں اختلاف کمیت کو کیوں شرط قرار دیا جار با ہے؟ اس کا جواب ہے ہے کہ یہاں دو چیزیں ہیں ایک ہے موضوع فی الذکر اور ایک ہے ذات موضوع ، اور یہ شبان دونوں کے درمیان فرق نہ کرنے کی وجہ ہے بیدا ہور ہا ہے ، چنانچہ یہ جو کہا ہے کہ تناقش کے لیے ' وحدت موضوع ، شرط ہے اس سے ذات موضوع مراد نہیں ہے بلک موضوع فی الذکر اور عنوان موضوع مراد ہے ، کیونکہ اگر اس سے ذات موضوع مراد کی جائے تو پھر کلی اور جزئی کے درمیان کوئی تناقض نہیں رہے گاس لیے کہ ان دونوں میں ذات موضوع مختلف ہوتی ہے ، کلی میں ذات موضوع تمام افراد ہوتے ہیں ، اور جزئی میں بعض افراد ہوتے ہیں گویا اس صورت میں وحدت موضوع کی شرط ، جو کہ تناقض کے لیے ضروری ہے ، تحقق نہ ہوئی ، لہذا پھر کلی اور جزئی کے درمیان کوئی تناقض نہ ہونا چا ہے ، حالانکہ واقعہ ایسا نہیں ہے ، اس لیے ' وحدت موضوع ، سے ذات موضوع نہیں بلکہ موضوع فی الذکر مراد ہے ، جب یہ بات ہے تو پھر محصورات میں اختلاف کمیت کی شرط بھی ، گزیر ہے ۔

### دوقضیہ موجہہ میں تناقض کے لیے ایک مزید شرط

تناقض کے لیے اب تک جن شرا لکا کاذکر ہو چکا ہے، یہ اس وقت ہے جب دونوں قضے موجہ بنہ ہوں بلکہ مخصوصہ اور محصورہ ہوں، لیکن اگر وہ قضے موجہات میں ہے ہوں تو ان میں تناقض کے لیے وحدات ثمانیہ اور اختلاف بہت، بھی ضروری ہے، اگر جہت کے اعتبار سے دونوں متحد ہوں گے تو تناقض نہ ہو گا، کیونکہ امکان کے مادہ میں دو ضروریہ کاذب ہو جاتے ہیں، حالا نکہ تناقض میں ایک کوصادت اور ایک کو کاذب ہونا گا، کیونکہ امکان کے مادہ میں دو فرور اور ایک کو کاذب ہونا ہے جات ہوں امکان کے مادہ ہیں، لیکن دونوں میں جہت چونک ایک ہی ہے، اس لیے کہ کتابت کا ایجاب نہ تو کسی انسان کے لیے ضروری ہے، اور نہ اس کے یہ دونوں کاذب ہوگئے، اس لیے کہ کتابت کا ایجاب نہ تو کسی انسان کے لیے ضروری ہے، اور نہ اس کا تب بالا مکان اور لیس کل انسان کا تبابالا مکان ، چونکہ ان میں بھی جہت مختلف نہیں ہے اس لیے یہ دونوں صاد ق ہوگئے اگر ان دونوں صورتوں میں جہتیں مختلف ہوتیں تو ایک قضیہ صادت اور ایک کاذب ہوتا یعنی ان میں تاقض ہوتا، وحدات ثمانیہ اور ایک کاذب ہوتا یعنی ان میں تاقض ہوتا، دوم ہوری ہے۔ اس کے حدات ثمانیہ اور انسال فی کہت کے ساتھ ساتھ ''اختلاف بھت کے ساتھ ساتھ ''اختلاف کہت کے ساتھ ساتھ ''اختلاف جہت میں خوم دری ہے۔

قال: فَنَقيضُ الضروريةِ المطلقةِ الممكنةُ العامَّةُ لأنَّ سلبَ الصَّرورةِ مع الضرورةِ مما يَتناقيضُ الضرورةِ المسلقةِ المطلقةِ المطلقةُ العامةُ لأنَّ السلبَ في كُلِّ الاوقاتِ يُنَافِيُهِ الايسجابُ في البعض وبالعكس و نقيض المشروطةِ العامةِ الجيئيةُ المسمحكنةُ اعنى التي حُكِمَ فيها برفعِ الضرورة بحسب الوصفِ عن الجانبِ المُخالفِ كقولنا كلُّ مَنْ به ذاتُ الجنبِ يُمكن أن يَسْعَلَ فِي بعضِ اوقاتِ كونهِ مَخَدُوبًا ونقيضُ العُرُفِيَةِ العامةِ العامةِ السحينية المطلقةُ اعنى التي حُكِم فيها بنبوت المحمولِ للموضوع او سلبهِ عنه في بعض احيانِ وصفِ الموضوع و مثالها ما مرَّ المحمولِ للموضوع و مثالها ما مرَّ المحمولِ للموضوع او سلبهِ عنه في بعض احيانِ وصفِ الموضوع و مثالها ما مرَّ مطلقہ کنقیض مطلقہ کی فیض مملئہ می ہوئی الوقات ، ایجاب فی البحض کے منافی ہے ، اور اس کے برعس ، اور مشروط عامہ کی فیض حینیہ ممکن ہے کی میں جانب مخالف سے ضرورت وصفیہ کے رفع کا حکم ہوجے ہم وہ محض جی کوئیونہ ہو، ممکن ہے کہ مونے کی حالت میں کی وقت وہ کا نے ، اور عرفی عامہ کی فیض حینیہ مطلقہ ہے ، یعنی جس میں موض ع کے لیے محول کے تبوت یا سلب کا کھانے ، اور عرفی عامہ کی فیض حینیہ مطلقہ ہے ، یعنی جس میں موض ع کے لیے محول کے تبوت یا سلب کا کھانے ، اور عرفی عامہ کی فیض حینیہ مطلقہ ہے ، یعنی جس میں موض ع کے لیے محول کے تبوت یا سلب کا کھانے ، اور عرفی عامہ کی فیض اور تا میں ، اور اس کی مثال وہی ہے ، واجی گذری ہے۔

اقول: اِعْلَمُ أَوْلاً أَن نَقَيضَ كُلِّ شَيَّ رَفَعُهُ وهذالقَدُر كَافٍ فِي احْذِ النقيض لقضيةٍ قضيةٍ حتى أن كلَّ قضيةٍ يكون نقيضُها رفعَ تلك القضيةِ فاذا فانا كلُّ انسان حيوانٌ

بالضرورة فنقيضُها أنَّهُ ليس كذلك وكذلك في سائر القضايا لكنُ إذارُفِعَ القضيةُ فربما يكون نفسُ رفِعها قضيةً لها مفهومٌ مُحَصَّلٌ معينٌ عندالعقلِ من القضايا المعتبرة وربسما لم يكن رفُعها قضيةً لها مفهومٌ مُحَصَّلٌ عندالعقلِ من القضايا بل يكون لرَفعها لازمٌ مساوله مفهومٌ محصلٌ عندالعقل فأخِذُ ذلك اللازم المساوى فأطلِقَ اسمُ النقيض عليها تجوزاً فحصل لنقائضِ القضايا مفهوماتٌ محصلةٌ عند العقلِ وإنما حصلتُ تلك المفهوماتُ ولم يكتفِ بالقدر الإنجمالي في اخذالنقيضِ ليسهلُ استعمالُها في الاحكام فالمرادُ بالنقيضِ في هذاالفصلِ احدُالامرين إمّا نفسُ النقيض او لازمُه المساوى

و اذا عبر فيت هذا فنقول نقيضُ الضروريةِ المطلقةِ المُمُكِنةُ العامَّةُ لأنَّ الامكانَ العَامَ هو سلبُ الضرورةِ عن الجانب المُخَالِفِ للحكم ولا خفاء في أنَّ إثباتَ الضرورةِ في الجانب المُخالِفِ وسلبَها في ذلك الجانب مما يتنا قضان فضرورةُ الايجاب نَقِيُتُهُ السلبُ ضرورة الايجاب و سلبُ ضرورة الايجاب بعينه امكانٌ عامٌ سالبٌ وضرورية السلب نقيضها سلب ضرورة السلب وهو بعينه امكان عام موجب وكذلك امكانُ الايجاب نقيضُه سلبُ امكان الايجاب اي سلبُ سلب ضرورةِ السلب الذي هو بعينه ضرورةُ السلب وامكانُ السلب نقيضُه سلبُ امكان السلب أيُ سلب ضرورـة الايجاب اللذي هو بعَيْنِهِ ضرورةُ الايجاب ونقيضُ الدائمةِ المصطلقة المطلقة العامة لأنَّ السلبَ في كل الاوقات يُنا فِيه الايجابُ في البعض وبالعكس اي الايجابُ في كل الاوقات ينافيه السلبُ في البعض وإنما قال يُنا فِيه بخلاف ما قال في الضروريةِ لأنَّ اطلاقَ الايجاب لا يُنَا قِض دوامَ السلب بل يلازمُ نقيضَه فان دوام السلب نقيضُه رفعُ دوام السلب ويلزمه اطلاق الايجاب لانه اذالم يكن المحمولُ دائمَ السلب لكان إمَّا دائم الايجاب أو ثابتاً في بعض الاوقات دونَ بعض واياً ما كان يتحقق اطلاق الايجاب وكذلك دوامُ الايجاب يناقضُه رفعُ دوام الايجاب وإذا ارتفع دوامُ الايجاب فامَّا ان يدومَ السلبُ أو يتحقق السلبُ في بعض الاوقات دون بمعض وعلى كِلا التقديرين فاطلاق السلب لازمٌ جزماً وهكذاالبيانُ في أنَّ نقيضَ المطلقةِ العامةِ الدائمةُ المطلقةُ فانه إذا لم يكن الايجابُ في الجملة يلزم السلبُ دائمًا وإذا لم يكن السلبُ في الجملة يلزم الايجابُ دائما ونقيضُ المشروطةِ العامةِ الحينيةُ الممكنةُ وهي التي يُحْكُمُ فيها بسلب الضرورة بحسب الوصف من الجانب المُخَالِفِ كقولنا كل من به ذاتُ الجنب يُمُكِن أن يَسْعَلُ في بعض اوقاتِ كونه مَجْنوباً و ذلك لان نسبتها الى المشروطة العامة كنسبة الممكنة العامة الفارورة بحسب الذات تُناقِضُ سلبَ الضرورة بحسب الذات كذلك الضرورة بحسب الوصفِ تُناقضُ سلبَ الضرورة بحسب الوصف و نقيضُ العرفية العامة الحينية المطلقة وهى التى يُحْكَمُ الضرورة بحسبِ الوصف و نقيضُ العرفية العامة الحينية المطلقة وهى التى يُحْكَمُ فيها بالثبوتِ او السلبِ بالفعل في بعض اوقات وصف الموضوع ومثالها مامر من قولنا كل من به ذاتُ الجنب يَسْعَلُ بِالفعلِ في بعض اوقات كونهِ مجنوباً ونسبتُها إلى العرفية العامة كنسبة المطلقة إلى الدائمة فكما أنَّ الدوام بحسبِ الذاتِ يُنَا فِي الاطلاق بحسبها كذلك الدوام بحسب الوصفِ ينا في الاطلاق بحسبه.

اقول: اولا جان لیجے کہ ہرقی کی نقیض اس کارفع ہے، اور ہر ہر قضیہ کی نقیض اخذ کرنے ہیں اتی بات کا فی ہے، یہاں تک کہ ہر قضیہ کی نقیض اس کارفع ہے، لہذا جب ہم کل انسان حیوان بالضرورہ کہیں تو اس کی نقیض انہ لیس کذا لک ہوگی، اس طرح باتی قضایا ہیں ہوگا، لیکن جب سی قضیہ کارفع کیا جائے تو بھی اس کانفس رفع ہی ایسا قضیہ ہوتا ہے، جس کے لیے عقل کے نزدیک قضایا معتبرہ میں سے مفہوم محصل معین ہوتا ہے، اور بھی اس کانفس رفع ایسا قضیہ نہیں ہوتا جس کے لیے عندالعقل مفہوم محصل ہوتفایا ہے، بلکہ نفس رفع کے لیے ایسالازم مساوی ہوتا ہے، جس کے لیے عقل کے نزدیک قضایا معتبرہ میں سے مفہوم محصل ہوتا ہے، اور بھی اس کانفس رفع ایسا قضیہ نہیں ہوتا جس کے لیے عندالعقل مفہوم محصل ہوتا ہے، پس اس لازم مساوی کولیکر اس پر مجاز انفیض کااطلاق کر دیا جاتا ہے، چنا نمچ مقتل کے نزدیک قضایا کی نقیض سے لیے میں اس کا استعال آسان ہو، اس فصل کئے ہیں اور فیض سے احدالا مرین مراد ہے یا تو نفس نقیض یا س کالازم مساوی۔

اور جب آپ بیجان چکوتو ہم کہتے ہیں کہ ضرور بیہ مطلقہ کی نقیض ممکنہ عامہ ہے کیونکہ امکان عام وہ حکم کی جانب مخالف میں ضرورت کا سلب ہے، اور اس میں کوئی خفا نہیں کہ جانب مخالف میں ضرورت کا سلب دونوں متناقض ہیں، پس الا یجاب کی ضرورت کی نقیض ایجاب کی ضرورت کا سلب دونوں متناقض ہیں، پس الا یجاب کی ضرورت کی نقیض ضرورت کا سلب ہے، اور ایجاب کی ضرورت کا سلب ہے جو بعینہ ممکنہ عامہ موجبہ ہے، ای طرح ایجاب کے امکان کی نقیض ایجاب کے امکان کا سلب ہے، یعنی سلب سلب ضرورة اللہ جو بعینہ ضرورة السلب ہے، اور امکان سلب کی نقیض سلب امکان السلب ہے، یعنی سلب سلب ضرورة الا یجاب، جو بعینہ ضرورت ایجاب سلب کی نقیض سلب امکان السلب ہے، یعنی سلب سلب صرورة الا یجاب، جو بعینہ ضرورت ایجاب

اوردائم مطلقہ کی نقیض مطلقہ عامہ ہے، کیونکہ تمام اوقات ہیں سلب کے منافی ہے ایجاب فی البعض ،اور

اس کے برعکس یعنی تمام اوقات ہیں ایجاب کے منافی ہے، سلب فی البعض ، اور یہاں ماتن نے

'دنیافیہ ، کہا ہے بخلاف اس کے جو ضروریہ ہیں کہا ہے ، اس لیے کہ مطلق ایجاب ،سلب کے دوام کے

مناقض نہیں ہے ، بلکہ اس کی نقیض کو لازم ہے ،اس لیے کہ سلب کے دوام کی نقیض سلب کے دوام کا رفع
ہے، اور مطلق ایجاب اس کو لازم ہے ، کیونکہ جب محمول دائم السلب نہیں تو وہ یا دائم الا یجاب ہوگا اور یا

بعض اوقات ہیں ثابت ہوگا ،اور بعض ہیں نہ ہوگا ، جو بھی ہو، مطلق ایجاب متفق ہوگیا تو سلب یا دائی

ہوگا یا بعض اوقات میں ثقتی ہوگا اور بعض میں نہ ہوگا ، ہبر دو تقدیم طلق سلب یقینا لازم ہے ، ای طرح دوام مرتفع ہوگیا تو سلب یا دائی

ہوگا یا بعض اوقات میں تقتی ہوگا اور بعض میں نہ ہوگا ، ہبر دو تقدیم طلق سلب یقینا لازم ہوئو سلب میں یان ہے کہ مطلقہ عامہ کی نقیض دائم مطلقہ ہے ، اس لیے کہ جب ایجاب فی الجملہ نہ ہوتو سلب دائما لازم ہوگا۔

اورمشر وطعامہ کی نقیم حید مکنہ ہاور ہوہ ہے جس میں جانب خالف سے ضرورہ وصفیہ کے سلب کا کام ہوتا ہے، جیسے ہر وہ فخص جو نموند کا بیار ہو ممکن ہے کہ وہ نموند زدہ ہونے کے بعض اوقات میں کھانے، اور بیاس لیے کہ حینیہ کی نسبت مشر وطعامہ کی طرف ایس ہے جیسی مکنہ عامہ کی نسبت ضرور ہد مطلقہ کی طرف تو جیسے ضرورت ذاتیہ ، ضرورت وصفیہ ، اورع فیہ عامہ کی نقیض حینیہ مطلقہ ہے اور بیروہ ہے جس میں وصف موضوع کے بعض اوقات میں جو ہوں ہا اورع فیہ عامہ کی نقیض حینیہ مطلقہ ہے اور ایروہ ہے جس میں وصف موضوع کے بعض اوقات میں بالفعل کا تھم ہوتا ہے، اور اس کی مثال وہ ہے جو گذر چکی وہ یہ کہ جس محصل کو نمونیہ ہو، اس کا نمونیہ کے بعض اوقات میں بالفعل کھانسنامکن ہے، اور اس کی نبست عرفیہ عامہ کی طرف تو جیسے دوام ذاتی اطلاق ذاتی کی نسبت عرفیہ عامہ کی طرف تو جیسے دوام ذاتی اطلاق ذاتی کے منافی ہوگا۔

### نقيض كى تعريف وتشريح

قضایا بسیطہ موجہہ کی نقائض بتانے سے پہلے شارح نقیض کی تعریف اور اس کے متعلق پچھے باتیں ذکر کر رہے ہیں۔

نقیض کی تعربف: نقیض کل ٹی رفعہ ہر چیز کی نقیض ہے ہے کہ اس کا رفع کردیا جائے اور اس کوا تھا دیا جائے ، بیبہت اجمالی خاکہ ہے نقیض کا ، شارح فر ماتے ہیں کہ کسی تضید کی نقیض نکا لئے کے لیے اسقد رمخضر سے تعارف ہی کافی ہے کہ ہر تضید کی نقیض اس کا رفع ہے چنا نچہ جب ہم کہیں کہ ہر انسان ضروری طور پر حیوان ہے تو اس کی نقیض ہم ہوگی کہ ایسانہیں ہے ، جب یہ بات ہے تو سوال ہے ہے کہ چرموجہات کی نقائض کو اس قد رتفصیل سے بیان کرنی کی کیا

ضرورت تهي؟ان كا جمالي تصورتو معلوم هو كياتها؟

لیکن ان نقائض کو تفصیل ہے اس لیے بیان کیا ہے کہ جب قضیہ کارفع کیا جائے تو اس نقیض کی دوصور تیں ہیں (۱) جمی تو اس تضیہ کے نفس رفع ہی ہے ایسا قضیہ حاصل ہو جا تا ہے، جوعقل کے پاس ایک معین مفہوم ہوتا ہے، جومنا طقہ کے ہاں معتبر ہوتا ہے، اوراس کو حقیقت کے طور پر پہلے قضیہ کی نقیض کہا جا تا ہے، (۲) بھی نفس رفع ہے ایسا قضیہ حاصل ہوتا تضیہ حاصل نہوتا بلکہ وہ قضیہ نفس رفع کے لیے لازم مساوی ہوتا ہے، جس کا عقل کے پاس ایک مفہوم حاصل ہوتا ہے، تو اس لازم مساوی پر بھی مجاز انقیض کا اطلاق کر دیا جا تا ہے، اورا خذنقیض میں اجمال پر اکتفائیس کیا گیا تا کہ ان نقائض کو قضایا کے احکام لیمی عنی کس مستوی ، تکس نقیض اور قیاسات کی دلیل خلف میں استعال کرنا آسان ہوا ور کوئی دفت چیش نہ آئے، تو حاصل ہے ہے کہ اس فصل میں نقیض سے دوامروں میں سے کوئی ایک مراد ہوگا یا نفس نقیض جیسے ضرور یہ مطلقہ کی نقیض مطلقہ عامہ ہے۔

### ضروريه مطلقه كي نقيض

ضرور یہ مطلقہ کی تقیض ممکنہ عامہ ہے، کیونکہ امکان عام وہ ہوتا ہے جس میں تھم کی جانب مخالف سے ضرورت کا سلب ہو، اب اگرائ جانب مخالف میں ضرورت کا ایجاب اور اثبات بھی ہوتو ظاہر ہے کہ ان میں تناقض ہوگا، اس لیے یہ کہا کہ ضرور یہ مطلقہ کی نقیض ممکنہ عامہ ہے، شارح نے ایجاب وسلب دونوں اعتبار سے نقائض بیان کی بیں، چنا نچے ضرور یہ مطلقہ موجبہ کی نقیض ممکنہ عامہ مرابہ ہے، اور ضرور یہ مطلقہ سالبہ کی نقیض ممکنہ عامہ موجبہ ہے، کیکن شارح نے اس بات کو اصطلاحی تشریح ہے۔

- (۱) ضرورة الایجاب: اس سے ضرور پیہ مطلقہ موجبہ مراد ہے۔
- (۲) سلب ضرورة الایجاب: اس سے مکنه عامه سالبه مراد ہے۔
  - (m) ضرورة السلب: اس سے ضرور پیرمطلقہ سالبہ مراد ہے۔
  - (4) سلب ضرورة السلب: اس سے مكنه عامه موجبه مراد ہے۔
- یعنی ضرورہ الا یجاب (ضرور بیہ مطلقہ موجب) کی نقیض سلب ضرورہ الا یجاب (ممکنہ عامہ سالبہ) ہے اور ضرورہ السلب (ممکنہ عامہ موجبہ) ہے، یہ تفصیل شارح نے ضرورہ السلب (ممکنہ عامہ موجبہ) ہے، یہ تفصیل شارح نے ضروریہ مطلقہ کے اعتبار سے بیان کی ہے، اب اس کو مزید وضاحت کے لیے ممکنہ عامہ کے اعتبار سے بیان کر رہے ہیں، اور اس میں بھی ایجاب وسلب دونوں اعتبار سے نقائض بیان کی ہیں، چنا نچے ممکنہ عامہ موجبہ کی نقیض ضروریہ مطلقہ سالبہ ہے، اور ممکنہ عامہ سالبہ کی نقیض ضروریہ مطلقہ موجبہ ہے، شارح نے اس کو بھی اصطلاحی الفاظ کے لبادہ میں بیان کیا ہے، جن کی تفصیل ہے۔
  - (۱) امكالها يجاب (سلب ضرورة السلب): اس مكنه عامه موجه مراوي-

- (۲) سلب امكان الا يجاب (ضرورة السلب كےسلب كاسلب): اس سے ضرور بير مطلقه سالبه مراد ہے۔
  - (۳) امکان السلب (سلب ضروره الایجاب): اس سے مکنه عامه سالبه مراد ہے۔
  - (۴) سلب امکان السلب (ضروره ایجاب کے سلب کا سلب): پیضرور بیمطلقه موجبہے۔

حاصل به كدامكان ايجاب يعنى مكنه عامه موجبه كى نقيض سلب امكان الايجاب يعنى سلب سلب ضروره السلب ہے، يہى ضرور به مطلقه سالبہ ہے، اورامكان السلب يعنى مكنه عامه سالبه كى نقيض سلب امكان السلب يعنى سلب سلب ضرورة الايجاب ہے، جوضرور به مطلقة موجبہ ہے۔

#### دائمه مطلقه كي نقيض

دائمہ مطلقہ کی نقیض مطلقہ عامہ ہے، کیونکہ دائمہ مطلقہ سالبہ میں محمول موضوع ہے تمام اوقات میں مسلوب ہوتا ہے، اور مطلقہ عامہ موجب بعض اوقات میں ثبوت پر دلالت کرتا ہے، اور ظاہر ہے کہ سلب فی الکل اور ثبوت فی العص میں منافات ہے، اس طرح اس کے برعکس ہے بیعن تمام اوقات میں ایجاب جودائمہ مطلقہ عامہ موجبہ میں ہوتا ہے، اور بعض اوقات میں سلب جومطلقہ عامہ سالبہ میں ہوتا ہے، ان میں منافات ہے، لہذا دائمہ مطلقہ موجبہ کی فقیض مطلقہ عامہ موجبہ ہے۔

ماتن نے ضرور میں مطلقہ کی تقیض کے موقع پر'' بیٹا قضان ، کہا ہے، اور یہاں دائمہ مطلقہ کی تقیض کے بیان میں'' بیافیہ، کہا ہے، اس سے درحقیقت اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ ضرور میہ مطلقہ کی تقیض مکنہ عامہ اس کی تقیض صرح ہے، اس سے درحقیقت اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ ضرور میہ مطلقہ کی تقیض مطلقہ عامہ ، اس کی صوح ہے، اس لیے بہاں بیافیہ کہا ہے اس کی تقیض صرح نہیں ہے، بلکہ بیاس کی تقیض کولازم ہے، مجازااس کو تقیض کہا جا تا ہے۔ اس لیے بہاں بیافیہ کہا ہے اس کی تقیض صرح نہیں ہے، کددائم مطلقہ سالبہ میں دوام السلب ، ہوتا ہے بعنی محمول موضوع ہے دائما مسلوب ہوتا ہے، اس کی تقیض نہیں ہے بلکہ اس کی نقیض کولازم ہے، کوئکہ'' رفع دوام السلب ، ، کا مطلب ہیہ ہے کہ محمول موضوع ہے دائم السلب بہیں تو بھر یا تو وہ دائم الا بجاب ہوگا یا بعض اوقات میں اوقات میں طلقہ عامہ موجبہ بھی پایا جائے گا ، اس لیے کہ دوام ، اطلاق ہے اعلی ہے، کہ جمول موضوع ہے دائم السلب ہوتا ہے گا ، اس لیے کہ دوام ، اطلاق ہے اعلی ہے، اورائلی مطلقہ عامہ موجبہ بھی پایا جائے گا ، اس لیے کہ دوام ، اطلاق ہے اعلی ہے، اورائلی میں ادفی پایا جائے گا ، اس کی نقیض ہوگی '' رفع دوام اوقات میں مطلقہ عامہ موجبہ کا پایا جائے گا ، اس کی نقیض ہوگی '' رفع دوام الا یجاب، مطلقہ عامہ سالبہ اس کی نقیض نہیں ہوگی خوام الا یجاب، مطلقہ عامہ سالبہ اس کی نقیض مورت ہو مطلقہ عامہ سالبہ مور درخقق ہوجائے گا ، کوئکہ دوام اطلاق ہے ، اوراد نی الا یجاب ، موام اطلاق ہے ، اوراد نی الا یجاب ، موام اطلاق ہے ، اوراد نی النہ ہو ، اوراد نی الن دونوں میں جوئی بھی صورت ہو، مطلقہ عامہ سالبہ ضرور حققق ہوجائے گا ، کوئکہ دوام اطلاق ہے اعلی ہے ، اوراد نی الن دونوں میں جوئی بھی صورت ہو، مطلقہ عامہ سالبہ ضرور حققق ہوجائے گا ، کوئکہ دوام اطلاق ہے اعلی ہے ، اوراد نی الن دونوں میں جوئی بھی صورت ہو، مطلقہ عامہ سالبہ ضرور حققق ہوجائے گا ، کوئکہ دوام اطلاق ہے اعلی ہے ، اوراد نی الن دونوں میں جوئی بھی صورت ہو، مطلقہ عامہ سالبہ ضرور حقیق ہو جائے گا ، کوئکہ دوام اطلاق ہے اعلی ہے ، اوراد نی

اعلی میں پایا جاتا ہے، تو حاصل بیکر رفع دوام الا یجاب اور رفع دوام السلب جودائمہ کی ایجاب وسلب کے اعتبار سے نقیصین ہیں، ان کے لیفس الامر میں کوئی ایسا قضیہ نہیں، جوان کے مفہوم کوادا کر سکے، البنة ان نقائض کو چونکہ مطلقہ عامہ ہے۔ عامہ لا زم ہے، اس لیے مجاز اید کہ دیا جاتا ہے کہ دائمہ مطلقہ کی نقیض مطلقہ عامہ ہے۔

نقیض کی بیتقریردائمہ مطلقہ کی جہت سے تھی، اب نقیض کی تقریر مطلقہ عامہ کی جہت سے بیان کررہے ہیں، وہ اس طرح کہ مطلقہ عامہ موجبہ کی نقیض دائمہ مطلقہ سالبہ ہے، کیونکہ اطلاق ایجاب بعنی مطلقہ عامہ موجبہ بیں محمول موضوع کے لیے فی موضوع کے لیے فی الجملہ ثابت ہوتا ہے، لہذا اس کی نقیض" رفع اطلاق الا یجاب، ہوگی کہ محمول موضوع کے لیے فی الجملہ ثابت نہیں، جب وہ فی الجملہ ثابت نہیں تو پھر دوام السلب اس کولا زم ہوگا، یہی دائمہ مطلقہ سالبہ ہے، اور مطلقہ عامہ سالبہ بین مطلقہ عامہ سالبہ بین محمول موضوع کے لیے فی الجملہ ثابت نہیں ہوتا، لہذا اس کی نقیض" رفع اطلاق السلب، ہوگی کہ محمول موضوع سے فی الجملہ مسلوب نہیں، جب یہ بات ہوتی پھر" دوام الا یجاب، اس کولا زم ہوگا، یہی دائمہ مطلقہ موجبہ ہوا کہ مطلقہ عامہ موجبہ کی نقیض دائمہ مطلقہ سالبہ کی نقیض دائمہ مطلقہ موجبہ ہے، تو معلوم ہوا کہ مطلقہ عامہ موجبہ کی نقیض دائمہ مطلقہ موجبہ ہے۔

### مشروطهعامه كينقيض

مشروط عامد کی نقیض حینیه مکنه ہے، اور حینیه مکنی کوموجهد بسیط ہے گرمشہور ومعترنہیں ہے، اس کا اعتبار صرف مشروط عامد کی نقیض مینیه مکنه ہے، اور چونکه موجهات کی بحث میں اس کی تعریف نہیں گذری اس لیے یہاں اس کی تعریف بھی ذکر کر دی ہے، کہ حینیه مکنہ وہ قضیہ بسیطہ ہے جس میں جانب خالب سے ضرورت وصفیہ کے سلب کا تھم ہوجیسے ہروہ فخص جس کونمونیہ ہو، اس کا نمونیہ کی صالت میں کسی وقت کھانسا ممکن ہے، اس میں تھم کی جانب مخالف بینی ''نہ کھانسا ، مضروری نہیں ہے، ممکن ہے کہ کھانی ہواور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ نہ ہو۔

مشروطه عامه کی نقیض حینیه ممکنه بالکل ای طرح ہے جس طرح که ضروریه مطلقه کی نقیض ممکنه عامه ہے، تو جیسے ضرورت بحسب الوصف یعنی ضرورت ذاتیہ، سلب الضرورہ بحسب الذات یعنی ممکنه عامه کے مناقض ہے، اور طرح ضرورت بحسب الوصف یعنی مشروطه عامه، سلب الضرورہ بحسب الوصف یعن حینیه ممکنه کے مناقض ہے، اور جس طرح ممکنه عامه، ضروریه کی نقیض صریح ہے، ای طرح حینیه ممکنه مشروطه کی نقیض صریح ہے۔

اس کی تفصیل بیہ کے مشروطہ عامہ موجبہ کی نقیض جینے مکنہ سالبہ آتی ہے، کیونکہ مشروطہ عامہ موجبہ میں ضرورت الا یجاب بحسب الوصف جس کا مشرورت الا یجاب بحسب الوصف جس کا مطلب بیہ ہے کہ ایجاب بحسب الوصف ضرور کی نہیں، جب ایجاب ضرور کی نہیں تو یا سلب ضروری ہوگا یا بعض افراد مطلب بیہ ہے کہ ایجاب بحسب الوصف ضروری نہیں، جب ایجاب ضروری نہیں تو یا سلب ضرور ما دوری ہوگا ، اورا گرمشر وطہ عامہ سالبہ ہوتا واربعض میں ایجاب ہوگا ، جونی بھی صورت ہو، بہر حال حیدیہ مکنہ سالبہ ہوتا واسلب بحسب الوصف کا تھم ہوتا سالبہ ہوتا واس کی نقیض حینیہ مکنہ موجبہ ہوگا ، کیونکہ مشروطہ عامہ سالبہ میں ضرورت السلب بحسب الوصف کا تھم ہوتا

ہے تو اس کی نقیض ہوگی سلب ضرورت السلب بحسب الوصف جس کا مطلب یہ ہے کہ سلب بحسب الوصف ضروری نہیں ، جب سلب ضروری نہیں تو ایجاب ضروری ہوگا یا بعض میں ایجاب اور بعض میں سلب ہوگا ، جونی بھی صورت ہو بہر حال حیدیہ مکنہ موجیہ صادق ہوگا۔

نقیض کی پیقر برمشروطہ کی جہت سے تھی ،اور حینیہ مکنہ کی جہت سے نقیض کی تقریریہ ہے کہ حینیہ مکنہ موجہ کی نقیض مشروطہ عامہ سالبہ ہے، کیونکہ حینیہ مکنہ موجبہ میں امکان الا بجاب بحسب الوصف کا تھم ہوتا ہے تو اس کی نقیض ہوگی سلب امکان الا بجاب بعنی سلب سلب ضرورہ السلب بحسب الوصف ، اور یہ قاعدہ ہے کہ دونی جب جمع ہو جا تیں تو وہ مثبت ہو جاتا ہے، لہذا باتی '' ضرورت السلب بحسب الوصف ، اور یہ بعینہ مشروطہ عامہ سالبہ ہے ، اوراگر حینیہ مکنہ سالبہ ہوتو اس کی نقیض مشروطہ عامہ موجبہ ہے ، کیونکہ حینیہ مکنہ سالبہ میں امکان السلب بعنی سلب ضرورت الا بجاب کا تھم ہوتا ہے ، تو اس کی نقیض ہوگی سلب امکان السلب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی طرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی ضرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی ضرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی ضرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی ضرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بجاب بحسب الوصف ، جب دونوں سلب ختم ہو گئے ، تو باتی صرورت الا بعار بعینہ مشرورت الا بعینہ مشروب ہو ہے ۔

### عرفيهعامه كانقيض

عرفیدعامد حمینیہ مطلقہ ہے، اور حمینیہ مطلقہ بھی اگر چہ موجہات میں سے ہے، کیکن یہ قضایا معتبرہ میں سے خہیں سے خہیں اس کا اعتبار یہاں صرف عرفیہ عامہ کی نقیض میں ضرورت کی بناء پر کیا گیا ہے اور چونکہ ماقبل اس کی تعریف بھی نظر کرئی ہے، حمینیہ مطلقہ وہ قضیہ موجہہ بسیطہ ہے'' جس میں اس بھی ذکر کی ہے، حمینیہ مطلقہ وہ قضیہ موضوع سے بالفعل مسلوب ہوتا ہے یا وہ ثابت ہوتا ہے وصف موضوع کے بعض اوقات میں بات کا تھم ہوکہ محمول موضوع سے بالفعل مسلوب ہوتا ہے یا وہ ثابت ہوتا ہے وصف موضوع کے بعض اوقات میں ، بھیے جو محض نمونیہ میں بالفعل کھانسنا بھی پایا جا سکتا ہے، اور نہ کھانسنا بھی ممکن ہے۔

حیدیہ مطلقہ کی نسبت عرفیہ عامہ کی طرف ایسی ہی ہے جیسا کہ مطلقہ عامہ کی نسبت دائمہ مطلقہ کی طرف ہے، تو جیسے دوام بحسب الدات بینی دائمہ مطلقہ ، اطلاق بحسب الوصف بینی مطلقہ عامہ کے منافی ہے، اور جس طرح مطلقہ کی الوصف بینی عرفیہ عامہ ، اطلاق بحسب الوصف بینی حمیدیہ مطلقہ کے منافی ہے، اور جس طرح مطلقہ کی نقیض الموس کے منافی ہے بلکہ اس کی فقیض الموس کے منافی ہے بلکہ اس کی فقیض اور فع کولازم ہے اور اس کے مساوی ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ عرفیہ عامہ موجہ کی نقیض حیدیہ مطلقہ سالبہ آتی ہے، کیونکہ عرفیہ عامہ موجبہ میں دوام الا یجاب بحسب الوصف ہوتا ہے تو اس کی نقیض ہوگی رفع دوام الا یجاب بحسب الوصف کر محمول بحسب الوصف دائم الا یجاب نہیں، لہذاوہ یا تو دائم السلب ہوگا یا بعض اوقات میں ثابت اور بعض میں سلب ہوگا، جونی بھی صورت ہو بهرحال حینیه مطلقه سالبه صادق ہوجائے گا،اورا گرع فیہ عامہ سالبہ ہوتو اس کی نقیض حینیه مطلقه موجبہ آتی ہے، کیونکه اس سالبہ میں دوام السلب بحسب الوصف ہوتا ہے، تو اس کی نقیض ہوگی رفع دوام السلب بحسب الوصف مجمول دائم السلب نہیں اب وہ یا تو دائم الا بجاب ہوگا یا بعض اوقات میں ثابت اور بعض میں سلب ہوگا، جونسی بھی صورت ہو، حینیہ مطلقہ موجبہ بہرحال پایا جائے گا۔

اورحینیه مطلقه کی جہت سے نقیض کی تقریراس طرح ہوگی کہ حینیه مطلقہ موجبہ کی نقیض عرفیہ عامہ مالبہ ہے کیونکہ حینیه مطلقہ موجبہ بیس اطلاق الا بجاب بحسب الوصف کا تھم ہوتا ہے، تو اس کی نقیض ہوگی رفع اطلاق الا بجاب بحسب الوصف ہوگا، یہ بحسب الوصف کہ اس بیس فی الجمله ایجاب نہیں، جب فی الجمله ایجاب نہیں تو دوام السلب بحسب الوصف ہوگا، یہ بعینه عرفیہ عامہ موجبہ ہے کیونکہ حمینیہ مطلقہ سالبہ میں اطلاق السلب بحسب الوصف ہوتا ہے تو اس کی نقیض ہوگی رفع اطلاق السلب بحسب الوصف، کہ محمول فی الجملہ مسلوب نہیں، لہذا اب وہ بحسب الوصف دائم الا بجاب ہوگا یہ بعینہ عرفی عامہ موجبہ ہے۔

فا کدہ: ماتن وشارح نے بسا کط میں وقتیہ مطلقہ اور منتشرہ مطلقہ کی نقائض کو بیان نہیں کیا دو وجہ ہے، ایک تو اس وجہ سے کہ آئندہ مباحث میں ان کی نقائض ہے کوئی غرض وابستہ نہیں ہے، اور دوسرااس وجہ سے کہ جب دوسر سے تمام قضایا بسیطہ کی نقائض کوذکر کیا جا چکا ہے تو اس سے النز اماان کی نقائض مفہوم ہوسکتی ہیں۔

#### موجهات بسيطه كي نقائض كانقشه

| خال                                   | نتيض تضيه   | خال                   | اصل تضيه    | نمبرثار |
|---------------------------------------|-------------|-----------------------|-------------|---------|
| بعض الانسان ليس بحيوان                | سالبه جزئيه | کل انسان حیوان        | موجبه كليه  | 1       |
| بالامكان العام                        | ممكنه عامه  | بالضرورة              | ضروريه      |         |
|                                       |             |                       | مطلقه       |         |
| بعض الانسان حجر بالامكان              | موجبه جزئيه | لا شئ من الانسان بحجر | سالبه كليه  | ۲,      |
| العام                                 | ممكنهعامه   | بالضروره              | ضروريه      |         |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |             |                       | مطلقه       |         |
| بعض الانسان ليس بحيوان                | سالبه جزئيه | كل انسان حيوان دائما  | موجبه كليه  | ۳.      |
| بالفعل                                | مطلقه عامه  |                       | دائمه مطلقه |         |
| بعض الانسان حجر بالفعل                | موجبه جزئيه | لا شئ من الانسان بحجر | سالبه كليه  | ٨       |
|                                       | مطلقه عامه  | دائما                 | دائمه مطلقه |         |

| بعض الكاتب ليس بمتحرك      | سالبه جزئيه | كل كاتب منحرك              | موجبه كليه  | ۵ |
|----------------------------|-------------|----------------------------|-------------|---|
| الاصابع بالامكان حين هو    | حينيه ممكنه | الاصابع بالضرورة ما دام    | مشروطه عامه |   |
| کاتب                       |             | كاتبا                      |             |   |
| بعض الكاتب ساكن الاصابع    | موجبه جزئيه | لا شئ من الكاتب            | سالبه كليه  | ۲ |
| بالامكان حين هو كاتب       | حينيه ممكنه | بساكن الاصابع بالضرورة     | مشروطه عامه |   |
|                            |             | ما دام كاتبا               |             |   |
| بعض الكاتب ليس بمتحرك      | سالبه جزئيه | کل کاتب منحرک              | موجبه كليه  | 4 |
| الاصابع بالفعل حين هو كاتب | حينيه مطلقه | الاصابع دائما ما دام كاتبا | عرفيه عامه  |   |
| بعض الكاتب ساكن الاصابع    | موجبه جزئيه | لا شئ من الكاتب            | سالبه كليه  | ٨ |
| بالفعل حين هو كاتب         | حينيه مطلقه | بساكن الاصابع دائما ما     | عرفيه عامه  |   |
|                            |             | دام کاتبا                  |             |   |

قال: وأمّا المركباتُ فان كانت كليةً فنقيضُها احدُ نقيضى جُزُنَيها وذلك جَلِيٌّ بعد الاحاطة بحقائق المركباتِ ونقائضِ البسائطِ فانَّكَ إذا تحققتَ أنَّ الوجوديةَ اللادائمة تركيبُها من مُطُلَقَتيُنِ عامتين احداها موجبةٌ والاخرى سالبةٌ وان نقيضَ المطلقةِ هو الدائمةُ تحققتُ ان نقيضَها امِاالدائمةُ المخالفةُ أو الدائمةُ الموافقةُ.

قال: اورمر کبات وہ اگر کلیہ ہوں تو ان کی نقیض ان کے جزئین کی دونقیضوں میں سے ایک ہوگی اور سے مرکبات کی حقائق اور بسائط کی نقائض کا احاطہ کر لینے کے بعد بالکل ظاہر ہے، کیونکہ جب آپ کو سے معلوم ہو چکا ہے کہ وجود بیلا دائمہ کی ترکیب دو مطلقہ عامہ سے ہوتی ہے، جن میں سے ایک موجبہ ہوتا ہے اور دوسرا سالبہ، اور یہ کہ مطلقہ کی نقیض دائمہ ہے، تو یہ بات بھی آپ جان گئے کہ اس کی نقیض یا دائمہ مخالفہ ہے یا دائمہ موافقہ ہے۔

اقول: القضية المركبة عبارة عن مجموع قضيتين مختلفتين بالايجاب والسلب فنقيضها رفع ذلك المجموع لكنَّ رَفع المجموع إنَّما يكون برفع احدِ جزئيه لا على التعيين فان جزئيه اذا تحققا تحقق المجموع ورفع احدِ الجزئين هو احدُ نقيضَي الجزئين لا على التعيين فيكون لازماً مساوياً لنقيضِ المركبةِ وهو المفهومُ المُمرَدَّدُبين نقيضي الجزئين لأنَّ احدَ النقيضين مفهمومٌ مردَّدُبينهما فَيُقالُ إمَّا هذا النقيضُ واما ذلك النقيضُ وبالحقيقة هو منفصلةٌ مانعة الخلو مركبةٌ من نقيضِ

الجزئينِ فيكون طريقُ اخلِ نقيضِ المركبةِ ان تُحلَّلَ إلى بَسِيُطَيْهَا ويُوخذ لكل منهما نقيضٌ وتُركَّبُ منفصلةُ مانعةِ الخلوِ من النقيضين فهى مساويةٌ لنقيضها لانه متى صدق الاصل صدق جزئاه ومتى صدق الاصل كذب نقيضا هما فتكذبُ المنفصلة المانعة الخلو لِكِذُبِ جزئيها ومتى الجُزءان كذب نقيضا هما فتكذبُ المنفصلة للاصلُ فلابُدَّ أن يُكْذِبَ احدُ جزئيه فيصدق نقيضُه فتصدقيا لمنفصلة لا نه متى كَذَبَ الاصلُ فلابُدَّ أن يُكُذِبَ احدُ نقيضِ فيصدق نقيضُه فتصدق المنفصلة ليصدق احدِ جزئيها وذلك اى احدُ نقيضِ الممركبة جلي بعداالاحاطةِ بحقائق المركباتِ ونقائضِ البسائط فانك اذا تَحقَّقُتِ ان الوجودية اللادائمة مركبة من مطلقتين عامتين أو لهما موافقةٌ لِلاَصلِ في الكيف واحراهما مخالفة له في الكيف و تحقَّقتَ أن نقيضَ المطلقة العامةِ الموافقةُ علِمَتَ ان نقيضَ المحالفةُ ونقيضُ المطلقة العامةِ المخالفةِ الدائمةُ الموافقةُ فاذا قلنا كل انسان الوجوديةِ اللادائمةِ المدائمةُ المُخالِفةُ اوالدائمةُ الموافقةُ فاذا قلنا كل انسان صاحكٌ بالفعل لا دائماً يكون نقيضُه انه ليس كذلك بل إما ليس بعضُ الأنسان ضاحكٌ دائما فقولنا ليس كذلك وهو رفعٌ ضاحك دائما الوبعضُ الانسان ضاحكٌ دائما فقولنا ليس كذلك وهو رفعٌ طاحكا دائما الصريحُ وقولنا بل إمًا كذا وإمًا كذاالمنفصلةُ المساويةُ للنقيضِ وعلى هذاالقياسِ في سائر المركباتِ

اقول: قضیم کہ ایسے دو تھنیوں کے مجموعہ سے عبارت ہے، جوا بجاب وسلب میں مختلف ہوں، تواس کی نقیق اس مجموعہ کارفع ہوگا، کین مجموعہ کارفع ہوگا، کین مجموعہ کارفع ہوگا، کین مجموعہ کارفع ہوگا، کین مجموعہ کارفع ہوگا، اور جزئین کالطی اسعیین رفع سے ہوگا، کیونکہ جب اس کے دونوں جزء تحقق ہوگا، اور جزئین میں سے ایک ہے، لہذا وہ مرکبہ کی نقیق کے لیے لازم میں سے ایک ہوں کے دونوں میں سے ایک ان مساوی ہوگا، یہی جزئین کی نقیقی ن کے درمیان مفہوم مردد ہے، کیونکہ دونقیفوں میں سے ایک ان دونوں کے درمیان مفہوم مردد ہے، چنا نچہ اما ہذا انقیق واماذ لک انقیق کہا جائے گا، اور درحقیقت وہ منفصلہ مانعۃ الخلو ہے، جو جزئین کی نقیقین سے مرکب ہے، لہذا مرکبہ کی نقیق بنانے کا طریقہ بیہوگا کہا سے ایک منافعہ الخلو ہے، جو جزئین کی نقیق کے مساوی ہوگا، اس لیے کہ جب اصل مرکبہ صادق ہوگا تو بیا منفصلہ مانعۃ الخلو بنایا جائے تو بیاس مرکبہ کی نقیق کے مساوی ہوگا، اس لیے کہ جب اصل مرکبہ صادق ہوگا تو جب منفصلہ ماند ہوگا، کیونکہ جب اصل صادق ہول گی، لہذا جزئین کے کاذب ہونے کی وجہ سے منفصلہ کاذب ہول گاذب ہول گاذب ہول گا، لہذا جزئین کے کاذب ہونے کی وجہ سے منفصلہ ماندہ الخلو کاذب ہوگا، اور جب اصل مرکبہ کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق مول گا، اور جب اصل مرکبہ کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق مول گا، اور جب اصل مرکبہ کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق مول گا، اور جب اصل مرکبہ کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کاذب ہونا کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کانے کی نوج کی کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کی کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کی کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کی کاذب ہونے کا کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کیا کاذب ہونا ضروری ہے، لہذا اس کی نقیق صادق کی کانے کی کاذب ہونے کا کانے کی کانے کی کو کی کانے کی کانے کی کی کو کینے کی کو کو کی کو کی کو کی کو ک

ہوگی، پس دو جزؤں میں سے ایک کے صدق کی وجہ سے منفصلہ صادق ہوگا، اور یہ یعنی مرکبہ کی نقیض بنانے کا طریقہ مرکبات کی حقائق اور بسائط کی نقائض کا اعاظہ کرنے کے بعد بالکل واضح ہے کیونکہ جب آپ یہ معلوم کر چکے ہیں کہ وجود یہ لا دائمہ دو مطلقہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے، جن میں سے پہلا کیف میں اصل کے موافق ہوتا ہے، اور میا کھی معلوم کر چئے ہیں کہ مطلقہ عامہ موافقہ کی نقیض دائمہ موافقہ ہے، اور مطلقہ عامہ مخالفہ کی نقیض دائمہ موافقہ ہے، اور مطلقہ عامہ مخالفہ کی نقیض دائمہ موافقہ ہے، تو اس سے آپ سمجھ کئے ہوں کے کہ وجود یہ لا دائمہ کی نقیض دائمہ مخالفہ ہے یا دائمہ موافقہ تو جب ہم کہیں کل انسان ضاحک بالفعل لا دائمہ اور کی تقیض ہوگی انہ لیس کذلک بل امالیس بعض الانسان ضاحک دائما، اوبعض ضاحک دائما، ہمارا تول 'دلیس کذالک ، ، جو مجموعہ کا رفع ہے، اس کی صرت کے نقیض ہے، اور ہمارا قول 'دلیس کذالک ، ، جو مجموعہ کا رفع ہے، اس کی صرت کے نقیض ہے، اور ہمارا قول 'دلیس کذالک ، ، جو مجموعہ کا رفع ہے، اس کی صرت کو نقیض ہے، اور ہمارا قول 'دلیس کذالہ ، کہ جو محمومہ کا رفع ہے، اس کی صرت کو نقیض ہے، اور ہمارا قول 'دلیس کذالہ ، کہ جو محمومہ کا رفع ہے، اس کی صرت گونی مرکبات ہیں۔

#### مركبات كليه كي نقائض كابيان

تضيم كهاييد وقضيول سے مركب موتاہے، جوايجاب وسلب كے اعتبار سے مختلف موتے ميں ، اگر قضيه مركبه موجبه جوتويه بالقضيه جوصراحة فدكور موتاب، موجبه موكا، اور دوسرا قضيه جواشارة فدكور موتاب، سالبه موكا، اوريه یملےمعلوم ہو چکاہے کہ ہرشی کی نقیض اس کار فع ہے،لہذا تضیہ مرکبہ کی نقیض ان دونوں فیٹیوں کےمجموعہ کے رفع ہے ہوگی ،اس رفع کی دوصور تیں ہیں ،ایک بیر کہ دونوں جزؤں کا رفع ہوا در دوسرا بیر کہ بغیر کسی تعیین کے کسی بھی ایک جزء کا رفع ہو،اور چونکه منطق کے قواعد عام اور کلی ہوا کرتے ہیں،اس لیے مرکبات کی نقیض میں پہلی شق کولیا گیا ہے،وہ یہ کہ دونوں بسیطہ قضیوں کی نقیض کو حاصل کیا جاتا ہے،اوران دونوں کی نقیضوں سے منفصلہ مانعۃ الخلو مرکب کیا جاتا ہے،اوراس میں کوئی خفا نہیں کہ قضیہ مرکبہ کی نقیض اس کے دونوں جزؤں کی نقیضیوں میں سے کوئی ایک ہی ہوتی ہے لیکن ان دونوں نقیضوں کوحرف تر دید' اما،، یا''او،، کے ساتھ ذکر کیا جاتا ہے،اوران سے قضیہ منفصلہ مانعۃ الخلو مركب كرك يون كماجا تا بالمعد اوا ماذلك، چنانچيشارح كى عبارت "وهو المفهوم المردد بينهما، ، كا بھی یہی مطلب ہے، اور مرکب کی صرح نقیض تو ''انہ لیس کذا لک، سے، اور جز کین کی دونظیفوں میں سے کوئی ایک لاعلی اتعیین یعنی منفصله مانعة الخلو اصل نقیض کالا زم مساوی ہے،اسی وجہ سےاس کومجاز انقیض کہا جاتا ہے۔ موجہات مرکبہ کی نقیض بنانے کا قاعدہ یہ ہے کہ مرکبہ کے دونوں جزء یعنی دونوں بسیطہ قضیے الگ الگ كركے، برايك كى نقيض اس طريقد كے مطابق نكالى جائے، جوطريقه كه بسائط كى نقائض كابيان ہو چكاہے، پھرحرف تر ديديعني حرف انفصال واخل كركان دونون نقيضون سے ايك منفصله مانعة الخلوم كب كيا جائے گا، جومركب كليه ك نقيض بوگا، چنانچ "مفهوم مردد بينهما، ، سي يمي مرادب، مثلاً كل كاتب متحرك الاصالع بالضروره مادام كاتبالا دائما مشروطه خاصه موجبه کلتیہ ہے،اس کے دونوں اجزاء کی تحلیل اس طرح ہے کل کا تب متحرک الاصابع بالضرورہ مادام کا تبا اور لا ثی من الکا تب بمتحرک الاصابع بالفعل، اس میں پہلا جزء مشروطہ عامہ موجبہ کلیہ ہے ، اس لیے اس کی نقیض حینیہ مکنہ سالبہ جزئیہ ہوگی لیعنی بعض الکا تب لیس بمتح ک الاصابع بالا مکان حین ہوکا تب، اور دوسرا جزء مطلقہ عامہ سالبہ کلیہ ہے، اس لیے اس کی نقیض دائمہ مطلقہ موجبہ جزئیہ ہوگی لیخی بعض الکا تب متحرک الاصابع دائما ، اب ان دونوں تقیضید ں میں حرف انفصال بڑھا کر منفصلہ مانعۃ الخلو مرکب کرکے یوں کہا جائے گا اما بعض الکا تب لیس بمتحرک الاصابع دائما یہ منفصلہ مانعۃ الخلومشر وط خاصہ بمتحرک الاصابع دائما یہ منفصلہ مانعۃ الخلومشر وط خاصہ موجبہ کلیہ کی نقیض ہے، جس کامعنی ہے ہے کہ مرکبہ کلیہ کی نقیض اس منفصلہ کے دوجز وی میں سے کوئی ایک جز وضر ور بھی ممکن ہے کہ دونوں بی جزء ہوں، کیونکہ منفصلہ مانعۃ الخلومین دونوں جزء جمع تو ہو سکتے ہیں، مرتفع نہیں ہو سکتے ہیں، مرتفع نہیں

اور یہ جو کہا کہ منفصلہ مانعۃ الخلو قضیہ مرکبہ کی اصل نقیض ''انہ لیس کذلک، کولازم ہے، اوراس کے مساوی ہے، تواس کی وجہ یہ ہے کہ جب اصل مرکبہ صادق ہوگا، تواس کے جزئین بھی صادق ہوں گے، اور جب اس کے دونوں جزء صادق ہیں تو مرکبہ کی اصل نقیض کا ذب ہوگا، اور جزئین کی نقیضین سے جومنفصلہ مانعۃ الخلو بنایا گیا ہے، وہ بھی کا ذب ہوگا، اور جب اصل مرکبہ کا ذب ہوگا تو مرکبہ کا آیک جزء ضرور کا ذب ہوگا، لہذا مرکبہ کی نقیض صادق ہوگا، اور جزئین کی نقیض صادق ہوگا، تو جہاں مرکبہ کی نقیض صادق، وہاں مرکبہ کی نقیض صادق ، وہاں مرکبہ کی نقیض بھی صادق ہوتی ہے، اس لحاظ سے گویا مرکبہ کی اصل نقیض اور منفصلہ مانعۃ الخلو میں مساوات ہے۔

ماتن وشارح فرماتے ہیں کہ مرکبات کی حقائق اور بسا لط کی نقائض کے اصاطہ کے بعد کی بھی مرکبہ کی نقیض نکالنا بہت واضح ہے، مثلاً بیمعلوم ہے کہ وجود بدلا دائمہ دو مطلقہ عامہ سے مرکب ہوتا ہے، جن میں سے پہلا ، اصل قضیہ کے ساتھ کیف بین ایجاب وسلب میں موافق ہوتا ہے، اور دومرا قضیہ اصل کے ساتھ کیف میں مخالف ہوتا ہے، وریب معلوم ہو چکا ہے کہ اس مطلقہ عامہ کی نقیض ، جواصل کے ساتھ کیف میں موافقہ میں موافقہ تا ہے، دائمہ مخالفہ اور ائمہ خالفہ اور اس مطلقہ عامہ کی نقیض ، جواصل کے ساتھ کیف میں موافقہ تی ہے، لہذا دائمہ مخالفہ اور دائمہ موافقہ سے جومغہوم مردد حاصل ہوگا ، وہ اس وجود بدلا دائمہ کی نقیض ہوگا ، یعنی اما الدائمۃ المخالفۃ اوالدائمۃ الموافقۃ ، مثلاً کل انسان ضاحک بالفعل لا دائما ، اس کی نقیض صرت ہے انہ لیس کذلک ، اور بل امالیس بعض الانسان ضاحک وائما ، میں مفصلہ مانعۃ الخلو ہے ، جواصل نقیض کولا زم ہے ، اور اس کے مساوی ہے ، یہی طریقہ ادبعض الانسان ضاحک وائما ، میں مفصلہ مانعۃ الخلو ہے ، جواصل نقیض کولا زم ہے ، اور اس کے مساوی ہے ، یہی طریقہ ہے تمام مرکبات کی نقائض نکا لئے کا .....وعلی صدائل القیاس فی سائر ائم کہا ت

چنانچیم فیه خاصه کی نقیض یا توحینیه مطلقه مخالفه موگی یا دائمه موافقه، اورمشر وطه خاصه کی نقیض یا توحیدیه مکنه مخالفه موگی، یا دائمه موافقه موگی، اور وجود به لاضرور میه کی نقیض یا تو دائمه مخالفه موگی یا ضرور بیه موافقه موگی، اور دفتیه کی نقیض یا تو مکنه دائمه مخالفه موگی یا دائمه موافقه موگی، اور مکنه خاصه کی نقیض یا ضرور میخالفه موگی یا ضرور به موافقه موگی -

# مر كبات كليه كي نقائض كانقشه

| 1,4                                  | نقيض         | 166.                           | ا ما ت           | نمبرشار      |
|--------------------------------------|--------------|--------------------------------|------------------|--------------|
| خال                                  |              | مثال                           | اصل تضيه         |              |
| اما بعض الكاتب ليس بمتحرك            | منفصله مانعة | كل كاتب متحرك الاصابع          | موجبه كليه       | '            |
| الاصابع بالامكان حين هو كاتب، و اما  | الخلو        | بالضرورة ما دام كاتبا لا دائما | مشروطه خاصه      |              |
| بعض الكاتب متحرك الاصابع دائما       |              |                                |                  |              |
| اما بعض الكاتب ساكن الاصابع          | //           | لاشئ من الكاتب بساكن           | سالبه كليه       | r            |
| بالامكان حين هو كاتب، و اما بعض      |              | الاصابع بالضرورة ما دام كاتبا  | مشروطه خاصه      | i            |
| الكاتب ليس بساكن الاصابع دائما       |              | لا دائما                       |                  |              |
| اما بعض الكاتب ليس بمتحرك            | 11           | كل كاتب متحرك الاصابع          | موجبه كليه عرفيه | ٣            |
| الاصابع بالفعل حين هو كاتب، و اما    |              | دائما ما دام كاتبا لا دائما    | خاصه             |              |
| بعض الكاتب متحرك الاصابع دائما       |              |                                |                  |              |
| اما بعض الكاتب ساكن الاصابع          | "            | لا شئ من الكاتب بساكن          | سالبه كليه عرفيه | ۳            |
| بالفعل حين هو كاتب، و اما بعض        | 1            | الاصابع دائما ما دام كاتبا لا  | خاصه             |              |
| الكاتب ليس بساكن الاصابع دائما       |              | دائما                          |                  |              |
| اما بعض القمر منخسف بالامكان         | 11           | كل قمر منخسف بالضرورة          | موجبه كليه وقتيه | ۵            |
| وقت الحيلولة و اما بعض القمر ليس     | ·            | وقت الحيلولة لا دائما          |                  |              |
| بمنخسف دائما                         |              |                                |                  |              |
| اما بعض القمر منحسف بالامكان وقت     | "            | لاشئ من القمر بمنخسف           | سالبه كليه وقتيه | ٧            |
| التربيع، و اما بعض القمر ليس         |              | بالضرورة وقت التربيع لا دائما  |                  |              |
| بمنخسف دائما                         |              |                                |                  |              |
| اما بعض الانسان ليس بمتنفس بالامكان  | "            | كل انسان متنفس بالضرورة        | موجبه كليه       | 4            |
| دائما، و اما بعض الأنسان متنفس دائما |              | وقتاما لا دائما                | منتشره           |              |
| اما بعض الانسان متنفس بالامكان دائما | 11           | لاشئ من الانسان بمتنفس         | سالبه كليه       | ٨            |
| و اما بعض الانسان ليس بمتنفس دائما   |              | بالضرورة وقتاما لا دائما       | منتشره           |              |
| اما بعض الانسان ليس بضاحك دائما،     | "            | كل انسان ضاحك بالفعل لا        | موجبه كليه       | 9            |
| و اما بعض الانسان ضاحك بالضرورة      |              | بالضرورة                       | وجوديه لا ضرورية |              |
| اما بعض الانسان ضاحِک دائماء و اما   | 11           | لاشئ من الانسان بضاحك          | سالبه كليه       | 1+           |
| بعض الانسان ليس بضاحك بالضرورة       | · ·          | بالفعل لا بالضرورة             | وجوديه لاضرورية  |              |
| اما بعض الانسان ليس ضاحك دائما و     | <del></del>  | كل انسان ضاحك بالفعل           | موجبه کلیه       | II           |
| اما بعض الانسان بضاحك بالضرورة       |              | لادائما                        | وجوديه لا دائمه  |              |
| اما بعض الانسان ضاحك دائما و اما     | "            | لأشئ من الإنسان                | سالبه کلیه       | 11           |
| بعض الانسان ليس بضاحك دائما          |              | بضاحك بالفعل لا دائما          | و جودیه دائمه    |              |
| اما بعض الإنسان ليس بكاتب بالضرورة،  |              | كل انسان كاتب بالامكان         |                  | 1111         |
| و اما بعض الانسان كاتب بالضرورة      |              | الخاص                          | ممكنه خاصه       |              |
| ر ما بس د سان د ب د سرور-            | <u> </u>     | <u> </u>                       | <u> </u>         | <del>-</del> |

|                                    |   |                        | التنبيب والمرابع والتناوي | _  |
|------------------------------------|---|------------------------|---------------------------|----|
| ما بعض الكاتب كاتب بالضرورة، و اما | " | لا شئ من الانسان بكاتب | سالبه كليه                | 16 |
| بعض الانسان ليس بكاتب بالضرورة     |   | بالامكان الخاص         | ممكنه خاصه                |    |

قال: وإن كانت جزئية فلا يكفئ في نقيضها ما ذكرناه لأنّه يَكُذَبُ بعضُ الجسم حيوان لا دائما مع كذبِ كل واحدٍ من نقيضي جزئيها بل الحقُ في نقيضها ان يردُّدَ بين نقيضي البجزئين لكل واحدٍ و احدٍ أي كل واحدٍ واحدٍ لا يخلُو عن نقيضهما فيقال كلُ واحدٍ واحدٍ من افرادالجسم اما حيوانُ دائما أو ليس بحيوان دائما قال: اورا كرم كرج بن يهوتواس كي نقيض بن وه كافى نه بوگا، جوبم ن ذكركيا ب، كونك بعض الجمع عوان لا دائما كاذب بوجاتا ب، اس كربز مين كي نقيضين بن سهم ايك كذب كماته بلك اس كي نقيض بيد بحر برفرد كريا بين بربرواحد الريك كذب كرم برفرد كلي بين بربرواحد ال كرم نقيض بيد به كرم برفرد كلي بين بربرواحد واحد من افراد الجسم اما حيوان دائما او ليس بحيوان دائما .

اقهل: مامرٌ كان حكمُ المركباتِ الكليةِ وأمَّا المركباتُ الجزئيةُ فلا يكفي في نقيضها ما ذكرناه من المفهوم المردّد بين نقيضي الجزئين لِجوازِ كذبِ المركبةِ البجزئية مع كذب المفهوم المردّد فان من الجائزان يكونَ المحمولُ ثابتا دائما لبعضِ افرادِ الموضوع ومسلو باً دائما عن الافرِاد الباقية فتكذبُ الجزئيةُ اللادائمةُ لان مفهومَها أنّ بعضَ افرادِ الموضوع يكون بحيث يثبتُ له المحمولُ تارةً ويُسلبُ عسه احرى والفُرد من افراد الموضوع في تلك المادة كذلك ويكذب ايضا كلُ واحدٍ من نقيضي جزئيها اي كليتين أمَّا الكليةُ الموجبةُ فلدوام سلب المحمول عن بعص الافرادو اَمَّا الكليةُ السالبةُ فلِدوام ايجابِ المحمولِ لبعض الأفرادِ كقولنا بعضُ البحسم حيوانٌ لا دائمًا فإن البحيوان ثابتٌ لبعض افراد الجسم دائماً و مسلوبٌ عن افرادهِ الباقيةِ دائمًا فتلك الجزئيةُ كاذبةٌ مع كذبِ قولنا كلُ جسم حيوان دائمًا ولاشيُّ من الجسم بحيوان دائما بل الحقُّ في نقيضها ان يُردُّدبين نقيضي الجزئين لكل واحد واحد لانا اذًا قلنا بعض ج ب لا دائماً كان معناه ان بعضَ ج بحيث يثبتُ له ب في وقتِ ولا يثبت له ب في وقتٍ اخرَ فنقيضُه انه ليس كذلك فاذالم يكن بعضُ افراد ج بحيث يكون ب في وقتٍ ولا يكون ب في وقتٍ اخر يكون كل واحد واحد من افراد ج إما ب دائماً اوليس ب دائما وهو الترديد بين نقيضي الجزئين لكل واحد و احد اى كل واحد و احد لا يخلو عن نقيضهما فيقال في تلك المادةِ كلُّ جسمِ اما حيوانٌ دائما اوليس بحيوان دائما ويشتملُ على ثلثِ مفهوماتٍ لان كلّ واحدٍ و احدٍ من افرادِ الموضوع لا يخلو إمّا ان يثبت له المحمولُ دائما أولاً يثبتَ له دائما واذالم يثبتُ له فلا يخلو اما ان يكون مسلوباً عن كل واحدٍ دائما او مسلو باعن البعض دائمًا وثابتا للبعض دائما فالجزءُ الثانى مشتملُ على مفهومينِ فلو رُكّبَتُ منفصلةُ مانعة الخلو من هذه المفهوماتِ الثلثِ لكانت مساوية أيضًا لِنقيضهِا كقولنا اما كلُّ ج ب دائما او لاشئى من ج ب دائما او بعض ج ب دائما فهو طريقٌ ثانِ في اخذِ النقيض

فان قلت كما أنَّ المركبةَ الكليةَ عبارةٌ عن مجموع قضيتين فكذلك المركبةُ المجزئية ورفع المجموع إنَّما هو برفع احدِ الجزئين اي احدِ نقيضي الجزئين الذي هو المفهومُ المردّد فكما يكفي في نقيض الكلية فَلْيَكُفِ في نقيض الجزئيةِ والافما الفرق قلتُ مفهومُ الكلية المركبة هو بعينه مفهومُ الكليتين المُخْتَلفتين بالايجابِ والسلب فاذاأ بحذ نقيضا هما يكون احد نقيضيهما مساويا لنقيضها وامًا مفهوم البجرزية المركبة فهو ليس مفهوم الجزئيتين المختلفتين ايجابا وسلبا لان موضوع الايسجبابِ في السمركبةِ الكليّةِ بعينه موضوعُ السلب وموضوعُ الجزئيةِ الموجبةِ لا يىجىب ان يىكونَ موضوعَ الجزئيةِ السالبةِ لجواز تَفَايُرِهِمَا بل مفهومُ الجزئيتين اَعَمُّ من مفهوم المركبة الجزئية لإنه متى صدقتِ الجزئيتان المختلفتان بالايجاب والنسلب مع اتحاد الموضوع صدقت الجزئيتان المختلفتان بالايجاب والسلب مطلقا بمدون العكس فيكون أحدُ نقيضهما اخصَ من نقيض مفهوم الجزئية لان نـقيـصَ الاعم اخصُ من نقيضِ الاخصِ فلا يكون مساوياً لنقيضه ولهذا جاز اجتماعُ السمركبةِ السجوثيةِ مع احدى الكليتين على الكذبِ فإنَّ احدى الكليتين لَمَّا كان الحص من نقيض المركبة الجزئية والاحص بجوزان يكذب بدون الاعم فربما يصدق نقيض المركبة الجزئية ولايصدق احدى الكليتين وح يجتمعان على الكندب كما في المثالِ المضروبِ فانَّ قولَنا بعضُ الجسم حيوانُّ لا دائما كاذبّ فيصدق نقيضه مع كذب احدى الكليتين الاخص مع نقيضِه

اقول: جو پچھ پہلے گذراوہ مرکبات کلیہ (کی نقائض) کا حکم تھا، رہے مرکبات جزئیة ان کی نقیض میں جزئین کی نقیص میں جزئین کی نقیصین کے درمیان مفہوم مردد کافی نہیں کیونکہ مرکبہ جزئیہ مفہوم مردد کے کذب کے ساتھ کا ذب ہوسکتا ہے، اس لیے کہیں بات حمکن ہے کہمول موضوع کے بعض افراد سے ہمیشہ کے لیے ثابت ہواور باتی افراد سے ہمیشہ کے لیے مسلوب ہو، لہذا جزئیدلا دائمہ کا ذب ہوگا، کیونک اس کا مفہوم یہ ہے

اور بیتن مفہومات پر شمل ہے کیونکہ موضوع کے افراد میں سے ہر ہر فرداس سے خالی ہیں کہ اس کے لیے محمول یا دائما ثابت بہوگا یا دائما ثابت بہوگا یا دائما اس کے لیے ثابت نہ ہوگا ،اور جب اس کے لیے ثابت نہ ہوتو پھر دو حال سے خالی نہیں یا ہر واحد سے دائما مسلوب ہوگا یا بعض سے دائما مسلوب اور بعض کے لیے دائما مسلوب ہوگا یا بعض سے دائما مسلوب اور بعض کے لیے دائما مسلوب ہوگا ،پس ہز و دوم دوم مومنہ مومول پر شمتر سے ،اب اگر ان مفہومات ثلثہ سے منفصلہ مانعۃ الخلو بنایا جائے تو وہ بھی اس کی فقیص کے مساوی ہوگا ، جیسے اماکل ج ب دائما ، یا ابعض ج ب دائما ، یا بعض ب

اگرآپ کہیں کہ جس طرح مرکبہ کلیہ دوتفیوں کے مجموعہ سے عبارت ہے، ای طرح مرکبہ جزئیہ، اور مجموعہ کارفع جزئین میں سے ایک کے رفع سے ہوجا تا ہے، یعنی جزئین کی نقیصین میں سے ایک کے رفع سے ہوجا تا ہے، یعنی جزئین کی نقیص میں بھی کائی ہونا رفع سے جو مفہوم مردد ہے، تو جیسے کلیہ کی نقیص میں کافی ہونا ہے، ایسے ہی جزئیر کی نقیص میں کہوں گا کہ کلیہ مرکبہ کامفہوم بعیند ان دوکلیوں کامفہوم ہوتا ہے جوا بجاب و سلب میں مختلف ہوں، اس لیے جب ان کی نقیصین کی جائیں گی تو ان کی تقیصین میں سے ایک ، مرکبہ کی نقیص کے مساوی ہوگی، اور جزئیر مرکبہ کامفہوم بعیند ان دو جزؤں کامفہوم نہیں ہے جوا بجاب وسلب میں مختلف ہوں، کیونکہ مرکبہ کلیہ میں ایجاب کا موضوع ہوتا ہے، اور جزئیر موجبہ کے موضوع ہوتا ہے، اور جزئیر مرکبہ کلیہ دو جب کی موضوع ہوتا ہے، اور جزئیر مرکبہ کلیہ دو جبہ کی موضوع ہوتا ہے، اور جزئیر مرکبہ کلیہ میں کے موضوع ہوتا ہے، اور جزئیر مرکبہ کلیہ دو

جن فامنہوم مرکبہ جزئید کے منہوم سے اعم ہے، کونکہ جب وہ دو جزئید صادق ہوں جو اتحاد موضوع کے ساتھ ایجاب وسلب میں مختلف ہوں تو وہ دو جزئید بھی صادق ہوں گی جو ایجاب وسلب میں مطلقا مختلف ہوں، تکس کے بغیر، پس ان کی تقیصیت میں سے ایک جزئید کے منہوم کی نقیض سے اخص ہوگی، کی وجہ کیونکہ اعم کی نقیض اخص کی نقیض سے اخص ہوتی ہے، لہذا وہ اس کی نقیض کے مساوی نہ ہوگی، یہی وجہ ہے کہ مرکبہ جزئید اجتماع کلیتین میں سے ایک کے ساتھ کذب پر ہوسکتا ہے، اس لیے کہ کلیتین میں سے ایک جب مرکبہ جزئید کی نقیض سے اخص ہے، اور اخص کا اعم کے بغیر کا ذب ہونا جائز ہے، تو بعض سے ایک جب مرکبہ جزئید کی نقیض صادق ہوگی اور کلیتین میں سے ایک صادق نہ ہوگا اور اس وقت وہ دونوں اوقات مرکبہ جزئید کی نقیض صادق ہوگی اور کلیتین میں سے ایک صادق نہ ہوگا اور اس وقت وہ دونوں مثال مضروب میں کذب پر جمع ہو جائیں گے، کیونکہ ہمارا قول بعض الجسم حیوان لا دائما کا ذب ہے، تو اس کی نقیض صادق ہوگی کلیتین میں سے ایک کذب کے ساتھ جو اس کی نقیض سے اخص ہے۔

### مر کبات جزئیه کی نقائص کابیان

اگر مركبات جزئيهون توان كي نقيض كالنے كاطريقدون بيس بے جومركبات كليديس ندكور بوا، بلكداس ہے مختلف ہے، پیچھے گذرا ہے کہ مرکبات کلیہ کی فقیض جز کمین کی نقیصین کے درمیان مفہوم مردد سے مانعۃ الخلو مرکب كرك حاصل كى جاتى ہے الكن مركبات جزئي كفيض ميں بيطريق نہيں چل سكتا ، كيونكه اگر مركبات جزئيه كفيض ای طریقہ سے نکالی جائے جس طریقہ سے کہ مرکبات کلید کی نقیض نکالی جاتی ہے تو اس وقت مرکبات جزئید کے درمیان کوئی تناقض نہیں ہوگا،اس لیے کہاس بات کا امکان ہے کہاصل مرکبہ جزئید کاذب مواور پھراس کی نقیض جو تر دید کے ذریعہ حاصل کی جائے ، وہ بھی کا ذب ہو،لہذااصل اوراس کی نقیض دونوں کذب میں جمع ہو جا ئیں ھے ، حالانكد تناقض كے ليے ايك كا صادق اور دوسرے كاكاؤب مونا ضرورى موتا ہے،مثلاً وجود بدلا وائمه جزئيدومطلقه عامدے مرکب ہوتا ہے،اس کامفہوم بدہوتا ہے کہ محمول کا تھم موضوع کے بعض افراد کے لیے بھی ثابت ہوتا ہے اور مجمى سلب موجاتا ہے، كيكن اگرايك ايبا ماده موكد جهال محمول موضوع ك بعض افراد كے ليے دائما ثابت موادر باقى افراد سے دائما مسلوب موتو وہاں جزئيدلا دائمه كامفهوم نبيس پايا جائے گا اور جزئيدلا دائمه كافب موگا، جب اصل كاذب ہے تواس كے دونوں جزؤل كى نقيض بھى كاذب ہوگى، جيسے بعض الجسم حيوان إلا دائما وجوديدلا دائمہ جزئيد موجبہ ہے، اس کے دونوں جزء مطلقہ عامہ ہیں یعنی بعض الجسم حیوان بالفعل اور بعض الجسم لیس بحیوان بالفعل، بیہ دونول کاذب ہیں، کیونکہ ایک جسم جب حیوان ہوتو وہ دائی طور پرحیوان ہی ہوتا ہے، اور جوجسم حیوان نہ ہوتو وہ دائی طور پرحیوان نہیں ہوتا ،اس میں بلغعل کی بات نہیں ہوتی کیجھی وہ حیوان ہواور بھی نہ ہو،اس لیے مرکبہ جزئیہلا دائمہ ید کاذب ہے، اب اگراس کی نقیض ای طریقہ سے نکالی جائے جس طریقہ سے کے مرکبات کلید کی نقیض نکالی جاتی ہے لینی مفہوم مردد کے ذریعی تو اصل تو پہلے سے کاذب ہے، اس کی نقیض کے دونوں جز عمی کاذب ہوں گے، اصل جزئيدلا دائمه كايبلا جزء مطلقه عامه موجبجزئيه باس كي نقيض دائمه سالبه كلية آئ ، يعنى لاثى من الجسم بحيوان دائما، پنقیض بھی کاذب ہے کیونکہ حیوانیت جسم کے تمام افراد سے مسلوب ہیں ہے، بعض سے مسلوب ہے، اور بعض کے لیے دائی طور پر ثابت ہے جیسے انسان، بقر .....، اور مرکبہ جزئیدلا دائمہ کا دوسرا جزء مطلقہ عامہ سالبہ جزئیہ ہے، اس کی نقیض دائمہ موجبہ کلیہ آئے گی، یعنی کل جسم حیوان دائما، پنقیض بھی کاذب ہے، کیونکہ بعض اجسام سے حیوانیت دائما مسلوب ہے، ہرجسم دائی طور پر حیوان نہیں ہے، چنانچہ جب دونوں جزؤں کی نقیض کاذب ہوئی تو دونوں جزؤں کی نقیض کاذب ہوئی تو دونوں جزؤں کی نقیض کاذب ہوئی تو دونوں جزؤں کی نقیض کے درمیان تر دید یعنی المالاثی من اجسم بحیوان دائما والماکل جسم حیوان دائما بھی یقیناً کاذب ہوگی، حالانکہ تاقض کا قیض صادق ہوگی، اورا گراصل کاذب ہے تو نقیض صادق ہوگی، اور یہاں تو اصل اور نقیض دونوں ہی کاذب ہیں، تو معلوم ہوا کہ مرکبات جزئیر کی نقیض نکا لنے کا طریقہ مرکبات کلیہ سے مختلف ہے۔

شارح كاقول وفان من الجائز ..... يدوجهان تضايا من جارى موكتى بجولا دوام عدم كب مول الكينوه قضایا جولاضرورہ پرمشمل ہوں توان میں وجہ بیہوگی کرمکن ہے کہ مول کا ثبوت بعض افراد کے لیے ضروری ہواور بعض افراد سے اس کا سلب ضروری ہوتو الی صورت میں جزئیدلا ضروریہ کلیتین ضروریتین ، دائمہ اور ضروریہ سب کا ذب ہوں گے، یہاں اگر شارح ' 'من الجائز ان یکون المحمول داعمالبعض افراد الموضوع ، ، کی بجائے یوں کہتے لجوازان يكون أمحمول ثابتالبعض افرادالموضوع بالضروره ومسلو باعن البعض بالضروره توبيها نداز بيإن تمام قضايا كوشامل موجاتا \_ مركبہ جزئيد كافقيض فكالنے كے دوطريقے بيان كئے جي، يبلاطريقه بيب كموضوع بركل افرادى داخل كرديا جائ ،اوردونوں جزؤل كي نقيضول كے محولوں يرحرف ترديد' أما،، يا' او،، داخل كرديا جائے تو مركبہ جزئيكى نقیف صریح نکل آئے گی ، جو جزءاصل تضیہ میں موجبہ ہواس مے محمول کوفقیض بناتے وقت حرف تر وید کے ساتھ سالبہ ذكركيا جائے گا،اور جو جزءاصل قضيه ميں سالبه ہو،اس كےمحول كونقيض نكالتے وقت حرف تر ديد كے ساتھ موجبہ ڈكر کیا جائے گا،اور ہر جزء کواس کی جہت کی نقیض کے ساتھ ذکر کیا جائے گا، کویا جب موضوع پرکل افرادی داخل کردیا جائے اور دونوں کے محمولوں کو حرف تر دید کے ساتھ لینی مرد دہ المحمول ذکر کیا جائے تو مرکبہ جزئیے کی فقیض صریح حاصل ہوجائے گی ، کیونکہ جب ہم مثلا بعض ج بلا دائما کہتے ہیں تواس کا مطلب سے ہے کہ ج کے بعض افراد کے لیے بھی ب ثابت ہوتی ہےاور بھی ثابت نہیں ہوتی ،تواس کی نقیض ہوگی انہ لیس کذلک،توجب ج کے بعض افرادا یک وقت میں ب ہوتے ہیں اور دوسر مےوقت میں بنہیں ہوتے لہذاج کے افراد میں سے ہر ہر فردیا دائما ب ہوگایا دائمالیس ب ہوگا ، چنانچیرعبارت یوں ہو جائے گی: کل واحد واحد من افراد ج اماب دائما اولیس ب دائما ،اب ان دونوں میں ے کوئی ایک ج کے افراد کے لیے ثابت ہوگا، یہی وہ بات ہے جس کو یوں کہا کہ مرکبہ جزئیری فقیض نکالنے کے لیے موضوع پرکل افرادی داخل کردیا جائے اور دونوں جزؤں کی تقیفوں کے محمولوں پر حرف تر دیدا مایا او داخل کردیا جائے تومركبه جزئيكي فقيض حاصل موجائ كى مثلاً بعض الجسم حيوان بالفعل لا دائما موجبه جزئي وجوديدلا دائمه باس كا ببلاجزء موجبه يعنى بعض الجسم حيوان بالفعل باوردوسراجز وسالبه يعنى بعض الجسم ليس بحيوان بالفعل ب،لهذااس كي نقیض یوں ہوگی کل جسم اماحیوان دائما اولیس بحیوان دائما ،اور چونکہاصل قضیہ کے دونوں جز وُں کی جہت بالفعل ہے، اس لیےاس کی نقیض میں دائما کی جہت ہرا یک محمول کے ساتھ موجود ہے۔

مرکبات جزئیے کی نقیض اخذ کرنے کا دوسرا طریقہ یہ ہے کہ مرکبہ جزئیے کی نقیض سے تین مفہوم حاصل ہوتے ہیں، کیونکہ موضوع کے ہرفرد کے لیے محول دائما ثابت ہوگا یا دائما سلب ہوگا،اگر دائما سلب ہوتو پھراس کی دو صورتیں ہیں یا تو محول موضوع کے تمام افراد سے دائما مسلوب ہوگا یا بعض کے لیے دائما ثابت اور بعض سے دائما مسلوب ہوگا ،ایک مفہوم ہو گئے، تو اگر ان تین مفہوم ہو گئے، تو اگر ان تین مفہوم والی مصلوب ہوگا ،ایک مفہوم ہو گئے، تو اگر ان تین مفہوم ہو سے منفصلہ مانعۃ الخلو بنایا جائے تو یہ مرکب جزئیے کی نقیض کے مساوی ہوگا اور نقیض صرح کو لازم ہوگا جیسے اماکل جب دائما او لاثی من جب دائما ، او لاثی من جب دائما ، او بعض ج ب دائما ، او بعض ج ب دائما ہوگا ہوگا اور نقیض صرح کے پہلے جزء یعنی اماکل ج ب دائما ہوگا ہوگا دوسرے مفہوم کے پہلے جزء یعنی سالبہ کلیہ مفہوم سے دائما ثابت ہوتا ہے، اور دوسرے مفہوم کے پہلے جزء عانی کی مثال ہے ، اور تیس افراد کے لیے دائما فارت کے لیے دائما فارت کے لیے دائما فارت ہوتا ہے، ورکب جزئید کی مثال ہے، اور تعض افراد کے لیے دائما فارت ہوتا ہے، ورکب جزئید کی مثال ہے، اور تیس افراد کے لیے دائما فارت ہوتا ہے اور بعض سے دائما مسلوب ہوتا ہے، یہ مرکب جزئید کی نقیض صرح کانہیں بلک نقیض صرح کانہیں بلک نقیض صرح کا کولا زم اور اس کے مساوی ہے۔ در مراطر یقہ نقیض صرح کانہیں بلک نقیض صرح کولا نم اور اس کے مساوی ہے۔ در مراطر یقہ نقیض صرح کانہیں بلک نقیض صرح کولا نم اور اس کے مساوی ہے۔

معترض کہتا ہے کہ مرکبات کلیہ اور مرکبات جزئیہ کی نقیض کے اخذ میں جوفرق کیا گیا ہے، اس کی کیا وجہ ہے؟ کیونکہ مرکبہ کلیہ جس طرح دوقفیوں کے مجموعہ سے بنتا ہے، اس طرح مرکبہ جزئیہ بھی دوقفیوں کے مجموعہ سے مرکب ہوتا ہے، اور یہ معلوم ہے کہ جزئین میں سے ایک کے رفع سے مجموعہ کا رفع ہوجا تا ہے، یعنی دوجز وَں میں سے ایک کی نقیض سے مجموعہ کی نقیض حاصل ہوجاتی ہے، یہی منہوم مردد ہے جو مانعۃ الخلو کے ذریعہ سے ہوتا ہے، جب ترکیب کے کاظ سے دونوں مساوی ہیں کہ دونوں، ہی دودوقفیوں سے مرکب ہوتے ہیں، تو جیسے مرکبہ کلیہ کی نقیض اس کے جزئین کی کھیف اس کے جزئین کی تقیض کے جزئین کی نقیض کے درمیان تر دید سے حاصل ہونی چاہئے، جب کہ آپ کہتے ہیں کہ مرکبہ جزئیہ کی نقیض نکا لنے میں یہ طریقہ کا فی نہیں ہے، تو ایسا کیوں؟ ان دونوں میں کیا فرق ہے؟

جواب کا حاصل میہ کہ مرکبہ کلید کامفہوم اوراس کے دونوں جزؤں یعنی کلیتین (موجبہ کلیہ وسالبہ کلیہ)
کامفہوم تحلیل کے بعد بھی بالکل متحد ہوتا ہے، کیونکہ جیسے مرکبہ کلیہ میں موضوع کے تمام افراد پر جھم ہوتا ہے، اس طرح
اس کے جزئین میں بھی تمام افراد پر جھم ہوتا ہے، گویا مرکبہ کلیہ میں اور تحلیل کے بعد اس کے جزئین میں مساوات
ہے، اس لیے مرکبہ کلیہ کی نقیض اور احد الجزئین کی نقیض میں بھی مساوات ہوگی، کیونکہ متساویین کی نقیض میں مساوات کی نسبت ہوتی ہے، تو مرکبہ کلیہ کی نقیض اس کے دونوں جزء یعنی کلیتین کی نقیض ای تر دید لینے سے مساوات کی نسبت ہوتی ہے، تو مرکبہ کلیہ کی نقیض اس کے دونوں جزء یعنی کلیتین کی نقیض ای تر دید لینے سے

حاصل ہوجائے گی بیکن مرکبہ جزئید کا معاملہ اس سے مخلف ہے، مرکبہ جزئید کا مفہوم اور خلیل کے بعد اس کے دونوں جزؤل يعنى موجب جزئيه وسالبه جزئيه كامفهوم تعرفيس ب، كيونكه مركبه جزئيه مل جن بعض افراد برايجالي علم موتاب، بعیندانی بعض پرسلی عم بھی موتاہے، کویا مرکبہ جزئید کے مفہوم میں اتحاد ہوتا ہے اور بیاس میں ضروری ہے، لیکن تحلیل کے بعد جودو جزئے تینے موجبہ جزئے وسالبہ جزئے واصل ہوتے ہیں،ان کامفہوم مرکبہ جزئے سے اعم ہوتا ہے، ان کے موضوع میں عموم ہوتا ہے، چنانچدان کے موجبہ میں موضوع سے جوافراد مراد ہوتے ہیں، بعینہ اخمی افراد کا سالبہ میں ہونا ضروری نہیں ہے، خواہ وہی ہوں یا ان کے علاوہ ہوں، دونوں طرح ہوسکتا ہے، کیونکہ ایک جز سید کے بعض افراد کا دوسری جزئیہ کے بعض افراد کے مغایر ہونا ممکن ہے، جیسے بعض جب بالفعل لا دائما بیمر کہ جزئیہ ہے، تحلیل کے بغیر ہے،اس کا مطلب سے ہے کہ بعض افراد کے لیے <sup>ن</sup>ب بالفعل ثابت ہے،اورج کے انہی بعض افراد سے ب بالفعل مسلوب ہے ہیکن ای مرکبہ جزئے کی تحلیل کر کے جب یوں کہا جائے بعض ج ب بالفعل دبعض ج لیس ب بالفعل تواس كامطلب بيرموجاتا ہے كدج كے بعض افراد كے ليےب بالفعل ثابت ہے،اوربعض افراد سے مطلقاً بالفعل مسلوب ہے،خواہ بیسلب انہی افراد سے ہوجن کے لیے ب کا ایجاب ہوا ہے، باان کے مغاریہوں،ان میں عموم اوراطلاق ہے،معلوم ہوا کہ مرکبہ جزئیاخص ہے،اس میں موضوع متحد ہوتا ہے او تحلیل کے بعداس کے دونوں جز ول كامغبوم اعم بوتا ہے، كوياان مين عموم وضوص مطلق كى نسبت ہے، مركبہ جزئيكامغبوم اخص ہاور جربيتين كا مغہوم اعم ہے، جہاں مر کبہ جزئیہ صادق ہوگا وہاں مطلقاً جزئیتین بھی صادق ہوں تھے،لیکن اس کاعکس ضروری نہیں کہ جب دوجز ئيصادق مول تو مركبہ جزئي جى صادق مو، كيونكه اعم كے صادق مونے سے اخص كا صدق ضرورى نہیں ہوتا۔

اور جزئیتین میں سے ایک کی نقیض منہوم جزئید کی نقیض سے اخص ہوگی،خود جزئیتین تو مرکبہ جزئیہ سے اعم جیں، کین چونک اعم کی نقیض ، اخص کی نقیض سے اخص ہوتی ہے، اس لیے جزئیتین میں سے ایک کی نقیض مرکبہ جزئید کی نقیض سے احک کی نقیض مرکبہ جزئید کی نقیض سے اخص ہوگی تو جزئین میں سے ایک کی نقیض مرکبہ جزئید کی نقیض کے مساوی نہ ہوئی، اس بناء پر مرکبہ جزئید کی نقیض صاصل کرنے کے لیے جزئیتین کی نقیضوں کو تردید کے ذریعہ سے لینا کافی نہیں ہے۔

چونکہ دونقیضوں میں سے ایک مرکبہ جزئیہ کی نقیض کے مساوی نہیں ہے بلکدان میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، اس لیے مرکبہ جزئیہ کا اجتماع دوکلیوں لینی دونقیضوں میں سے ایک کے ساتھ کذب میں ہوسکتا ہے،
کونکہ احداثقیمین جب مرکبہ جزئیہ کی نقیض سے اخص ہے، اوراخص اعم کے بغیر کا ذب ہوسکتا ہے، تو یہ ہوسکتا ہے
کہ قرکبہ جزئیہ کی نقیض صادق ہو، کیکن دونقیضوں میں سے ایک صادق نہ ہو، بلکہ کا ذب ہوتو اس صورت میں مرکبہ
جزئیہ اوردونقیضوں میں سے ایک، دونوں کا ذب ہوں گے جسے مثال ندکور بعض الجسم حیوان لا دائما مرکبہ جزئیہ ہے،
یہ اور دوکلیوں لینی دونقیضوں میں سے ایک، جومرکبہ جزئیہ کی نقیض سے اخص ہے، دونوں کا ذب ہیں، کیکن مرکبہ
جزئیر کی نقیض صادق ہے۔

# مر کبات جزئیه کی نقائض کا نقشه

| l <sub>i</sub> a.                      | 22            | 1.0                                 | 7.4               | 1       |
|----------------------------------------|---------------|-------------------------------------|-------------------|---------|
| مثال                                   | نغيض          | مثال                                | امل تضيه          | تمبرشار |
| كل كاتب اماليس بمتحرك الاصابع بالامكان |               | بعض الكاتب متحرك الاصابع            | موجبه جزئيه       | 1       |
| حين هو كاتب او متحرك الاصابع دائما     | مردده المحمول | بالضرورة ما دام كاتبا لا دائما      | مشروطه خاصه       |         |
| كل كاتب إما ساكن الاصابع بالامكان حين  | 11            | بعض الكاتب ليس بساكن الاصابع        | سالبه جزئيه       | ۲       |
| هو كاتب او ليس بساكن الاصابع دائما     |               | بالضرورة ما دام كاتبا لا دائما      | مشروطه خاصه       |         |
| كل كاتب اما ليس بمتحرك الاصابع بالفعل  | 11            | بعض الكاتب متحرك الاصابع            | موجبه جزئيه       | ٣       |
| حين هو كاتب او متحرك الاصابع دائما     |               | دائما ما دام كاتبا لا دائما         | عرفيه خاصه        |         |
| كل كاتب اما ساكن الاصابع بالفعل حين    | H             | بعض الكاتب ليس بساكن                | سالبه جزئيه       | ~       |
| هو كاتب او ليس بساكن الاصابع دائما     |               | الاصابع دائما ما دام كاتبا لا دائما | عرفيه خاصه        |         |
| كل قمر اما ليس بمنخسف بالامكان         | 11            | بعض القمر منخسف بالضرورة            | موجبه جزئيه       | ۵       |
| وقت الحيلولة او بمنخسف دائما           |               | وقت الحيلولة لا دائما               | وقتيه             |         |
| كل قمر اما منخسف بالامكان وقت          | H             | بعض القمر ليس بمنخفسف               | سالبه جزئيه وقتيه | 7       |
| التربيع أوليس منخسف دائما              |               | بالضرورة وقت التربيع لا دائما       |                   |         |
| كل انسان اما ليس بمتنفس بالامكان       | 11            | بعض الانسان متنفس                   | موجبه جزئيه       | 4       |
| دائما او متنفس دائما                   |               | بالضرورة وقتاما لادائما             |                   |         |
| كل انسان اما متنفس بالامكان دائما      | H             | بعض الانسان ليس بمتنفس              | سالبه جزئيه       | ٨       |
| او ليس بمتنفس دالما                    |               | بالضرورة وقتاما لادائما             | -                 |         |
| كل انسان اما ليس بضاحك دائما او        | 11            | بعض الانسان ضاحك بالفعل             | موجبه جزئيه       | 9       |
| ضاحك بالضرورة                          |               | لا بالضرورة                         |                   |         |
| كل انسان اما ضاحك داثما او ليس         | 11            | بعض الانسان ليس بضاحك               | سالبه جزئيه       |         |
| بضاحك بالضرورة                         |               | بالفعل لا بالضرورة                  |                   |         |
| كل انسان اما ليس بضاحك دالما او        | 11            | بعض الانسان ضاحك                    | موجبه جزئيه       | 11      |
| ضاحک دائما                             |               | بالفعل لا دائما                     | وجوديه لأدائمه    |         |
| كل انسان اما ضاحك داثما او ليس         | 11            | بعض الانسان ليس                     | سالبه جزئيه       | 11      |
| بضاحک دائما                            | •             | بضاحك بالفعل لادائما                | وجوديه لا دائمه   |         |
| كل انسان اما ليس بكاتب بالضرورة        | 11            | بعض الانسان كاتب                    | موجبه جزئيه       | #       |
| او كاتب بالضرورة                       | j             | بالامكان الخاص                      |                   |         |
| كل انسان اما كاتب بالضرورة او          | 11            | بعض الانسان ليس بكاتب               | سالبه جزئيه       | IP      |
| ليس بكاتب بالضرورة                     |               | بالامكان الخاص                      | ممكنه خاصه        |         |
| <u> </u>                               |               |                                     |                   |         |

قال: واما الشرطية فنقيضُ الكلية منها الجزئيةُ الموافَقَةُ في الجنس والنوعِ والمخالفةُ في الجنس والنوع والمخالفةُ في الكيفِ والكمِ وبالعكس

قال: اورر ماشرطيدتواس كى كليدى نقيض جزئيه موكى ، جوجنس ونوع ميساس كےموافق موكى اوركيف وكم

میں مخالف ہوگی اوراس کے برعکس۔

اقول: اما الشرطيات فنقيض الكلية منها الجزئية المخالفة لها في الكيف الموافقة لها في الكيف الموافقة لها في الجنسِ اى في الاتصالِ والانفصالِ والنوع أى في اللزوم والعناد والاتفاق و بالعكسِ فنقيضُ الموجبة الكلية اللزومية السالبة الجزئية اللزومية والعنادية الكلية اللعنادية الكلية المعنادية المحتزئية والاتفاقية المجزئية وهكذا في بواقي الشرطياتِ العنادية المحتزئية والاتفاقية المحتزئية والاتفاقية والمنا كلما كان آب فج دلزومية كان نقيضُه ليس كلما كان آب فج دلزومية واذا قلنا دائما اما ان يكون آب اوج دحقيقية فنقيضُه ليس دائما إمّا ان يكون آب اوج دحقيقية وعلى هذاالقياس

اقول: شرطیات میں کلیے کی نقیض ایسا جزئیہ ہوگا جو کیف میں اس کلیہ کے خالف اور جنس یعنی اتصال و انفصال اور نوع یعنی لزوم وعناد اور اتفاق میں اس کے موافق ہوگا اور اس کے برعس، چنانچہ موجہ کلیہ لزومیہ کی نقیض سالبہ جزئیہ نزومیہ ہے، اور عنادیہ کلیہ کی نقیض عنادیہ جزئیہ ہے، اور اتفاقیہ کلیہ کی نقیض اتفاقیہ جزئیہ ہے، اس طرح باقی شرطیات ہیں، توجب ہم لزومیہ کی صورت میں کلما کان اب فج دکہیں تو اس کی نقیض کلما کان اب فج ولزومیہ ہوگی، اور جب ہم حقیقیہ کی صورت میں دائما اماان یکون اب اوج دکہیں تو اس کی نقیض لیس دائما اماان یکون اب اوج وحقیقیہ ہوگی، اس پر باقی کو قیاس کر لیجئے۔

## قضيه شرطيه كي نقيض كابيان

اب تک دو تملیہ کے درمیان تناقض کا بیان ہور ہاتھا، اب اس قال میں قضیہ شرطیہ کی نقیض کا طریقہ اور اس کی شروط بیان کر رہے ہیں، شرطیہ کلیہ کی نقیض شرطیہ جزئیہ آتی ہے، و بالعکس یعنی شرطیہ جزئیہ کی نقیض شرطیہ کلیہ آتی ہے، جونی بھی صورت ہو چند چیزوں میں دونوں موافق ہوں گے اور چند میں مخالف، اس لحاظ سے جار شرطیں ہوجاتی ہیں:

- (۱) جنس میں دونوں موافق ہوں لیعنی اگر اصل قضیہ متصلہ ہوتو اس کی نقیض بھی متصلہ ہوگی ، ادر اگر منفصلہ ہوتو اس کی نقیض بھی منفصلہ ہوگی۔
- (۲) نوع میں دونوں موافق ہوں یعنی اگر اصل قضیہ لزومیہ یا عنادیہ یا اتفاقیہ ہوتو اس کی نقیض بھی لزومیہ یا عنادیہ بااتفاقیہ ہوگی۔
- (۳) کیفیت بعنی ایجاب وسلب میں دونوں مخالف ہوں ،اگر شرطیہ موجبہ ہوگا تو اس کی نقیض سالبہ ہوگی ، اور شرطیہ سالبہ ہوتو اس کی نقیض موجبہ ہوگی۔
- (۴) 💎 در کم ،، یعنی کلیت اور جزئیت میں دونوں مخالف ہوں ،اگراصل قضیہ کلیہ ہوا تو اس کی فقیض جز ئیہ ہوگی ،اور

اس کے برعکس کدا گراصل جزئیہ ہوتواس کی فقیض کلیہ ہوگ۔

چنانچه موجبه کلیلزومید کی نقیض سالبه جزئیلزومیه هوگی جیسے کلما کان اب فج داس کی نقیض لیس کلما کان اب فج د هوگی ، اوراگراصل کلیه عنادیه موجبه کلیه هوتو اس کی نقیض عنادیه سالبه جزئیه هوگی جیسے دائما اماان یکون اب اوج د اس کی نقیض لیس دائما اماان یکون اب اوج د هوگی ۔

اورا گراصل منفصله حقیقیه موجبه کلیه ہوتواس کی نقیض حقیقیه سالبه جزئیه ہوگی اورا گراصل کلیدا تفاقیه موجبه کلیه ہوتواس کی نقیض اتفاقیه سالبه جزئیه ہوگی جیسے کلما کان الانسان ناطقا فالحمار ناہق اس کی نقیض لیس کلما کان الانسان ناطقا فالحمار ناصق ہوگی ای طرح باقی شرطیات سیکوتیاس کیا جاسکتا ہے۔

**قَالَ**: البحث الثاني في العكسِ المستوى وهو عبارةٌ عن جَعل الجزء الاوَّلِ من القضيةِ ثانياً والثاني اولاً مع بقاءِ الصدق والكيفِ بحا لهما

قال: دوسری بحث عکس مستوی میں ہے، اوروہ قضیہ کے پہلے جز یکو دوسر ااور دوسر ہے کو اول بنانے سے عبارت ہے، صدق وکیف، کے اپنے حال پر بقا کے ساتھ۔

اقول: من احكام القضايا العكسُ المستوى وهو عبارةٌ عن جَعلِ الجزءِ الاولِ من المقضية ثِانياً والجزءِ الثاني اولاً مع بقاءِ الصدقِ والكيفِ بحالهما كما اذااردنا عكسَ قولنا كلُّ انسان حيوانٌ بدَّلنا جزئيه وقلنا بعضُ الحيوانِ انسانُ او عكسَ قولنا لا شئ من الاسمن فالمرادُ بالجزءِ الاولَّ والثاني من القضيةِ في والثاني الجزءَ ان في الذَّكرِ لا في الحقيقةِ فإنَّ الجزءَ الاولَ والثاني من القضيةِ في الحقيقةِ هو ذاتُ الموضوع ووصفُ المحمولِ وبالعكس لا يصير ذاتُ الموضوع محمولٌ ووصفُ المحمولِ في الذكراي الاصلِ و محمولُه هو وصفُ الموضوع فالتبديلُ ليس إلَّا في الجزئين في الذكراي في الوصف العنواني ووصف المحمول لا في الجزئين الحقيقيَينُن.

لا يقال فعلى هذا يلزَمُ أن يكون للمنفصلةِ عَكُسٌ لان جزئَيها متمِيِّزانِ في الذكرِ والوضع وان لم يَتَمَيَّزا بحسب الطبع فاذا تَبَدَّلَ احدُهما بالآخرِ فيكون عكساً لها لصدقِ التعريف عليه لكنَّهُمُ صَرَّحُو ابانَها لا عكسَ لها لأنَّا نقول لانم ان المنفصلة لا عكسَ لها هذه زوجاً أوفردًا الحكمُ على عكسَ لهدد ورجاً أوفردًا الحكمُ على زوجيةِ العدد بمُعاندة الفرديةِ ومن قولنا إما ان يكون العدد فردًا أوزوجًا الحكمُ على فرديةِ العدد بمُعاندةِ الزوجيةِ ولاشك ان المفهوم من معاندةِ هذالذِاك غيرُ المفهوم من معاندةِ ذاك لهذا فيكون للمنفصلةِ عكسٌ مغائرٌ لها في المفهوم الاانه

لـما لـم يـكـن فيـه فائدةٌ لَمُ يَعُتَبِرُوهُ فكانَّهُمُ ما عَنَوْابقولهم لا عكسَ للمنفصلاتِ إلَّا ذلكَ

وإنسا قال جَعُلُ الجزءِ الاولِ من القضيةِ ثانياً والثانى اولاً لا تبديلُ الموضوع بالمحمولِ كما ذَكَرَ بعضُهم ليشملَ عكس الحملياتِ والشرطياتِ وليس المرادُ ببقاء الصدق أنَّ العكسَ والاصلَ يكونان صادقَيْنِ فِي الواقع بل المرادُانَّ الاصلَ يكونان صادقَيْنِ فِي الواقع بل المرادُانَّ الاصلَ يكونان العكسِ وإنَّما اعْتَبرُوا اللزومَ في الصدقِ لان العكس لازمٌ من لوازم القضيةِ ويَستَجيلُ صدق الملزوم بدون صدقِ اللازم ولم يعتبرُوابقاءَ الكذبِ إذ لم يَلزَمُ من كذبِ الملزوم كذبُ اللازم فإنَّ قولنا كلُّ حيوانِ انسانَ كاذبٌ مع صدقِ عكسه وهو قولُنا بعضُ الانسانِ حيوانٌ والمرادبقاءِ الكيفِ أن الاصلَ لو كان موجباً كان العكسُ أيضًا موجباً وإن كان سالباً فسالباً وإنما وقع الاصطلاحُ عليه لانهم تَتَبُعُوا القضايا فلم يَجِدُوا في الاكثرِ بعدَ التبديلِ صادقة لازمة الأموافقة لها في الكيفِ.

اقول: قضایا کے احکام میں سے عکس مستوی ہے اور وہ قضیہ کے جزءاول کوٹانی اور جزءٹانی کو اول کر دینے سے عبارت ہے صدق و کیف کے اپنے حال پر باتی رہنے کے ساتھ، مثلاً جب ہم کل انسان حیوان کا عکس کرنا چاہیں تو اس کے جزئین کو بدل کر بول کہیں سے بعض الحیو ان انسان، اور لاثی من الانسان بحر کے عکس میں لاثی من الحجر بانسان کہیں ہے، تو جزءاول وٹانی سے مراد جو ذکر میں جزئین بل نہ کہ حقیقت میں، کیونکہ در حقیقت تضیہ کا جزءاول اور ٹانی ذات موضوع اور وصف محمول ہیں، اور علی خوب کی وجہ سے ذات موضوع محمول اور وصف محمول موضوع نہیں ہوجاتے بلکہ عکس کا موضوع دراصل خوب کی تبدیلی ہوجاتے بلکہ عکس کا موضوع دراصل ذات محمول ہون ور میں نہ کہ حقیق جزئین میں سے مگر جزئین میں صرف ذکر میں یعنی وصف عنوانی اور وصف محمول میں نہ کہ حقیق جزئین میں۔

بیند کہا جائے کہ اس پرتوبیلا زم آتا ہے کہ منفصلہ کا بھی عکس ہو کیونکہ اس کے دونوں جزء ذکر اور وضع میں ممتاز ہوتے ہیں، اگر چہ بحسب الطبع ممتاز نہیں ہوتے ، لہذا جب ایک جزء کو دوسرے جزء سے بدل دیا جائے گا تو اس کا عکس بھی ہوجائے گا، کیونکہ تعریف اس پرصاد ت ہے، حالا نکہ مناطقہ نے اس کی تصریح کی ہے کہ منفصلہ کا عکس نہیں آتا، کیونکہ ہم کہیں گے کہ ہم پر سلیم نہیں کرتے کہ منفصلہ کا عکس نہیں آتا، اس لیے کہ امان یکون العدوز و جا اوفر دا کا منہوم عدد کی زوجیت پرفر دیت کی معاندت کا عظم ہے اور اس میں شک ان یکون العدوفر و جا کا منہوم عدد کی فردیت پرزوجیت کی معاندت کا عظم ہے ، اور اس میں شک نہیں کہ چہلے قضیہ میں (جو دوقضیے ہیں، ان میں سے ) ایک کا دوسرے کے معاند ہونے کا منہوم اس

مفہوم کا غیر ہے جودوسر نے تضید ہیں ایک تضید کا دوسر ہے کے معائد ہونے کا ہے، تو منفصلہ کا بھی ایسا عکس نکلا جومفہوم ہیں منفصلہ کے مغایر ہے، گراس عکس ہیں چونکہ کوئی فا کہ وہبیں اس لیے انہوں نے اس کا کوئی اعتبارہیں کیا، گویا مناطقہ نے اپنے قول 'لاعکس کمعفصلات، سے اس کا ارادہ کیا ہے۔ اور ہاتن نے '' جعل الجزء الاول من المقضیة ثانیا والثانی اولا ، کہا ہے نہ کہ ' تبدیل الموضوع بالمحمول ،، جیسا کہ بعض کوگوں نے ذکر کیا ہے، تا کہ تملیات و شرطیات دونوں کے عکس کوشامل ہوجائے ، اور ' بقاء المصدق ، سے بیمراوہ بیل ہے کھئس اور اصل دونوں واقع ہیں صادق ہوں کے بلکہ مطلب ہے کہ اصل قضیہ اس حقیقت کا ہو کہ اگر اس کا صدق فرض کر لیا جائے تو عکس کا صدق لازم ہو، اور لزوم فی المصدق کا اعتباراس لیے کیا ہے کہ عکس قضیہ کے لوازم ہیں سے ایک لازم ہے، اور لازم کا صدق لازم کا مدت کا انتباراس کے معرف کا میں کیا کہ لوزم کے کذب سے لازم کا کذب ضروری نہیں کیونکہ ہمارا قول کل حیوان انسان کا ذب ہے صالا نکہ اس کا علی یعنی بعض الانسان کا ذب ہے صالا نکہ اس کا علی بعض الانسان کو جیات میں بایا کہ اگر و بیشتر قضایا تو سی پی پایا کہ اکر و بیشتر قضایا تو سی پایا کہ اکر و بیشتر قضایا تو سالہ ہوگا، اور اس کے بعدہ وصادق لازم اس کے وقت ہوتا ہے جب ایجاب وسلب ہیں اس کے موافق ہو۔

## دوسری بحث عکس مستوی میں

لغت میں ''عکس ، کامعنی الثناہے ، اور مناطقہ کی اصطلاح میں قضیہ کے پہلے جزء کو ٹانی اور دوسرے کو پہلا جزء کر دینے کا نام عکس ہے ، کیکن صدق و کیف کی بقاء کے ساتھ جیسے کل انسان حیوان کاعکس مستوی موجہ جزئیہ بعض الحیو ان انسان آئے گا ، اور لائٹی من الانسان تجرکا عکس مستوی لاثی من الحجر بانسان آئے گا ، ''صدق و کیف کی بقاء ، ، کی تعریح شارح آئے کریں گے۔

#### عکس اجزاءذ کریدمیں ہوتاہے

عسی تعریف میں جو بہ کہا کہ' تضیہ کے جزءاول کوٹانی اورٹانی کواول کردیا جائے ،،اس سے تضیہ کے مرف اجزاء ذکر بیم ادجی ،اجزاء تقیہ مراذہیں ہیں ، کیونکہ حقیقت میں تضیہ کا پہلا جزء ذات موضوع ہے اور دوسرا جزء وصف محمول ہے ،ان دوحقیق اجزاء میں عکس نہیں ہوسکا ،اس لیے کئس کی وجہ سے ذات موضوع محمول اور دصف محمول ذات موضوع نہیں بن سکا ،البت عکس صرف تضیہ کے اجزاء ذکر یہ میں ہوتا ہے ،اور یہ می دوہیں دوہیں وصف موضوع ہوتی ہے ،اور دصف موضوع تضیہ کامحمول ہوجاتا ہے ،اور دات موضوع کو تندیل کا مطلب یہ ہے کہ ذکر میں موضوع کومول اور محمول کوموضوع کردیا جائے ، یہ مطلب نہیں کہ ذات موضوع کو وصف محمول بنا دیا جائے ، اور دصف محمول کو ذات موضوع بنا دیا جائے کیونکہ اجزاء حقیقیہ میں کوئی تبدیلی رونمانہیں

ہوتی۔

معترض کہتا ہے کہ اگر جزئین سے فی الذ کر مراد ہوتو اس سے سیلا زم آئے گا کہ منفصلہ کا بھی عکس ہو کیونکہ منفصلہ کے دونوں جزءذ کر اوروضع کے لحاظ سے ایک دوسرے سے متاز ہوتے ہیں کہ ایک کومقدم اور دوسرے کوتالی بنادیا جاتا ہے، گوطبع کے لحاظ سے متازنہیں ہوتے لیکن ذکر میں ضرور متاز ہوتے ہیں، جب منفصلہ کے جزئین میں ذ کراوروضع کے اعتبار سے امتیازیایا جاتا ہے،تومنفصلہ کے جزئین میں تبدیلی کر نے سے جوقضیہ حاصل ہوگا ،اس پر تکس مستوی کی تعریف صادق آئے گی حالا نکه مناطقہ نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ منفصلہ کاعکس نہیں آتا،اس کا کیاحل ہے؟اس کا جواب پیہے کہ ہم پیشلیم نہیں کرتے کہ منفصلہ کاعکس نہیں آتا، قاعدہ کے لحاظ ہےاس کا بھی عکس آتا ہے، کیونکہ منفصلہ میں معاندت کا تھم ہوتا ہے،جس میں پہلا جزءمعاند (اسم مفعول) اور دوسرا جزءمعاند (اسم فاعل) ہوتا ہے، اور جب جزئین میں تبدیلی کر دی جائے تو معاند (اسم مفعول) معاند (اسم فاعل) ہوجائے گا اور معاند (اسم فاعلٌ) معاند (اسم مفعول) ہو جائے گا،مثلاً اماان یکون صدّ االعدد زوجا اوفر دا،اس میں پہلا تضیہ معاند (اسم مفعول) ہےاوردوسرا قضید معاند (اسم فاعل) ہے،اس میں معین عدد کے زوج ہونے برفر دہونے کی معاندت کا تھم ہے،اوراگراس کاعکس کریں تو بوں ہوجائے گا اماان یکون ھذاالعد دفر دااوز وجا،اس میں پہلا قضیہ معاند (اسم مفعول) ہے جبکہ عکس سے پہلے یہی قضیہ معاند (اسم فاعل) تھا، دوسرا قضیہ معاند (اسم فاعل) ہے حالا نکہ عکس سے پہلے بیمعاند (اسم مفعول) تھا، اس میں عدر معین کے فرد ہونے پر زوج ہونے کی معاندت کا حکم ہے، جب اس معاندت کامفہوم اول معاندت کےمفہوم کے غیر ہے، تو ان دونوں میں تغایر بالکل ظاہر ہے، تو بی<sup>ا</sup> فابت ہو گیا کہ منفصله کا بھی ایبانکس آتا ہے جومفہوم میں منفصلہ کے مغایر ہوتا ہے کیکن چونکہ اس کے عس میں کوئی فائدہ نہیں ہوتا بلکہ دونوں مفہوموں کا حاصل ایک ہی نکلتا ہے، اس لیے اس عکس کا کوئی اعتبار نہیں ہے، لہذا مناطقہ کے قول' لاعکس للمنفصلات، میں عکس کی نفی مطلقا مقصور نہیں ہے بلکہ مطلب ہیہے کہ منفصلات کا مفیداور سودمند عکس نہیں آتا ،نفس عکس سے انکارنہیں ہے۔

## عکس کی دوسری تعریف سے عدول

## عكس كى تعريف ميں بقاءصد ق كا مطلب

و لیس المراد ببقاء الصدق مین شارح اس عبارت سایک و جم کودور کررہے ہیں، وہم بیہوتا ہے کی تشکس کی تعریف میں ' مع بقاء الصدق ، کا ظاہری مفہوم ہیں ہے کہ تشکس اور اصل قضیہ کانفس الامراور واقع میں صادق ہونا ضروری ہے، حالا نکہ اول تو اس کا کوئی قائل ہی نہیں ، دوسرایہ کہ اس صورت میں یہ تعریف قضایا کاذبہ کو شامل نہیں رہتی؟ شارح نے صراحت کردی کہ صدق سے فس الامر میں صادق ہونا مراد نہیں ہے بلکہ مطلق صادق ہونا مراد ہے، خواہ وہ نفس الامر میں صادق ہویا اس کے صدق کوفرض کرلیا جائے ، دونوں صورتوں میں بقاء الصدق کامفہوم حاصل ہوجائے گا، اور مطلب ہے ہے کہ اگر اصل تضیہ صادق ہویا اس کوصادق مان لیا جائے تو تکس کے بعد جونیا قضیہ پیدا ہوا ہے وہ بھی کسی مادہ کی تخصیص کے بغیر ضرور صادق ہویا اس کو بھی ضرور صادق مان لینا پڑے ، مثلاً کل انسان مجر حملیہ موجبہ کاذبہ ہے لیکن اگر اس کو صادق مان لیا جائے تو اس کے عس یعنی بعض الحجر انسان کو بھی ضرور صادق مان الیا جائے تو اس کے عس یعنی بعض الحجر انسان کو بھی ضرور صادق مان الیا جائے تو اس کے عس یعنی بعض الحجر انسان کو بھی ضرور صادق مان الیا جائے تو اس کے عس یعنی بعض الحجر انسان کو بھی ضرور صادق مان گیا۔

عس مستوی کی تعریف میں لزوم فی الصدق کا اعتبار کیا ہے کہ اگر اصل قضیہ صادق ہویا اسے صادق فرض کیا جائے تو علس بھی ضرور صادق ہویا اس کا صادق ہونا مفروض ہو، اس کا اعتبار اس لیے کیا ہے کہ عکس قضیہ کے لواز م میں سے ایک لازم خاص ہے، اور چونکہ ملزوم کا صدق لازم کے صدق کے بغیر محال اور ناممکن ہے، اس لیے عکس میں ''بقاء صدق، کی شرط ضرور کی ہے، اور مناطقہ نے عکس مستوی کی تعریف میں ''بقاء الکذب، کا اعتبار نہیں کیا کہ اگر اصل کا ذب ہوتو عکس بھی ضرور کا ذب ہو، کیونکہ ملزوم (اصل قضیہ ) کے کذب سے لازم (عکس مستوی) کا کذب ضرور کہ نہیں ،ایبا ہوسکتا ہے کہ ملزوم یعنی اصل قضیہ تو صادق نہ ہوئیکن لازم یعنی علی صادق ہو جیوان انسان یہ کا ذب ہے، کیکن اس کا قطر کہ وہ حیوان ہیں یا نہیں کا ذب ہے، کیکن اس کا عشر ریف میں ''مع بقاء الکذب ، کا اعتبار نہیں کیا گیا۔

#### عكس ميں بقاءالكيف كامطلب

عس مستوی کی تعریف میں ''مع بقاء الکیف ،، کی شرط لگائی گئی ہے کہ اگر اصل قضیہ موجبہ ہوتو عکس بھی موجبہ ہوتو عکس بھی موجبہ ہوتو عکس بھی موجبہ ہوتو عکس بھی مالبہ ہوگا ، یہ مناطقہ کے ہاں ایک اصطلاح ہے ، کوئی اتفاتی اور حادثاتی اصطلاح نہیں ہے ، بلکہ اس کا ایک باعث اور دلیل موجود ہے ، وہ یہ جب مناطقہ نے قضایا میں غور وخوض اور جبتو کی تو وہ اس نتیجہ پر جا پہو نچ کہ اگر تضیہ کا عکس اصل تضیہ کے ساتھ کیف میں موافق نہ ہوتو '' اکثر مواد ،، میں اصل کے ساتھ صادق نہ ہوتو '' اکثر مواد ،، میں اصل کے ساتھ صادق نہ ہوتا ہے ، اور '' اکثر مواد ،، کی قید اس لیے لگائی ہے کہ بعض مادوں میں عکس اصل کے ساتھ اس وقت بھی صادق ہو ، اور یہ اس کے عالم ہوجیہ صادق ہو ، اور یہ اس کے ماتھ موجیہ کا لف ہو ، اور یہ اس وقت ہوتا ہے جب محمول موضوع سے اعم ہوجیہ

بعض الحيو ان ليس بانسان بيصادق ب،اس كانكس موجبه كليكل انسان حيوان بهي صادق ب-

قال: وأمَّا السَّوالِبُ قَانُ كانت كُلِيَّةً فَسَبُعٌ مِنْهَا وهي الْوَقْتِيَانِ وَالْوُجُودِيَّتَانِ والمُسلَّعة العامة لا تَنْعَكِسُ لا متناع العكسِ في اخَصَّها وهي الوقتية لعسدق قولِبَا بالضرورة لا شي من القمر بمنخسف وقتَّ التربيع لا دائماً وكِذُبِ قولمنا بعض المنخسف ليس بقمرِ بالامكان العام الذي هو اعمُّ الجهاتِ لان كلَّ منخسف فهو قمرٌ بالضرورة واذا لم تنعكس الاخصُ لم تنعكس الاعمُ اذلو انعكس الاعمُ لا نعكس الاخصُ لان لازم الاخص لازمُ الاعمٌ ضرورةً

قال: اورسوالب اگر کلیہ بول تو ان میں سے سات قضیے لیعنی و تبیین ، وجود پتنین ، مکنتین اور مطلقہ عامہ منعکس نہیں ہوتے ، کیونکہ تکارا تول بالضرورہ لاشی من منعکس نہیں ہوتے ، کیونکہ تکارا تول بالضرورہ لاشی من القربمنحسف وقت التربیخ لا دائما صادق ہے، اور بھارا قول بعض المخسف لیس بقمر بالا مکان العام کا ذب ہے جواعم الجہات ہے، کیونکہ بر تخسف ضروری طور پر قرب ہو جب اخص منعکس نہ ہوا تو اعم بھی منعکس خدموں کی کالازم اخص کالازم احص کالازم احدم کالدی ہو تا ہو کا کیونکہ ضروری طور پر اعم کالازم احدم کالدی میں ہوگا ہوں ہوگا ، اس کے کہ اگر اعم منعکس ہوگا کیونکہ ضروری طور پر اعم کالازم احدم کا الدی ہو ہو ہے۔

کیاہے،ندکرانعکاس کے بیان میں۔

اقول: سوالب کے عس کو مقدم کرنے کی عادت جاری ہے، کیونکہ بعض سوالب کا عس کلی آتا ہے اور کلی گو سلب ہو، جزئی سے اشرف ہے اگر چہوہ ایجاب ہو، کیونکہ علوم میں کلی زیادہ مفید اور زیادہ ضابط ہوتی سلب ہو، جزئی سے اشرف ہے ایجزئی، آگر کلیہ ہوں تو ان میں سے سات تفیے لیخی و تعتیین ، وجود یہیں ، ممکنتین اور مطلقہ عامہ منتکس نہیں ہوتے اس لیے کہ ان کا جواخص ہے لیتی و قتیہ وہ منتکس نہیں ہوتا، جب اخص منتکس نہ ہوا تو اعم بھی منتکس نہ ہوگا، و قتیہ کا منتکس نہ ہونا تو اس لیے ہے کہ لائی من القر جب اخص منتکس نہ ہوا تو اعم بھی منتکس نہ ہوگا، و قتیہ کا منتکس نہ ہونا تو اس لیے ہے کہ لائی من القر کے کہ لائی من القر بالا مکان العام کے کذب کے ساتھ، جوامکان عام کہ تمام جہات سے اعم ہے، کیونکہ ہم مخصف بالعزورہ و قرم ہے، اور یہ بات کہ جب اخص منتکس نہ ہوتا اعم کی منتکس نہ ہوگا، تو یہاں اس لیے ہے کہ اگر اعم منتکس ہوتا اختص ہوگا، تو یہاں اس لیے ہے کہ اگر اعم منتکس ہوتا اختص ہوگا ہوتا ہے۔

بات کہ جب اخص منتکس نہ ہوتو اعم کھی منتکس نہ ہوگا، تو یہاں اس لیے ہے کہ اگر اعم منتکس ہوتا اختص ہوگا ہوتا ہے۔

بات کہ جب اخص منتکس ہونے کا معنی ہے ہے کہ تکس اس کوئر دم کل کے طور پر لا زم ہوتا ہو مادوں پر منظم ہو، اور قضیہ کے صادق ہونے سے واضی نہ ہوگا، بلکہ ایک دلیل کا تختاج ہوگا جوتمام مادوں پر منظم ہو، اور قضیہ ہو جائے گا، اس لیے کہ کہ اس کوئر دم کل کے طور پر لا زم ہوتا تو مادوں پر منظم ہی تخلف کی وجہ سے واضی ہو جائے گا، اس لیے کہ اگر وہ اس کوئر دم کل کے طور پر لا زم ہوتا تو ایک مادہ میں محق خلف نہ ہوتا، اس وجہ ہو جائے گا، اس لیے کہ ان میں مرف ایک مادہ پر انکا تا کہ موتا تو اس کوئر دم کل کے طور پر لازم ہوتا تو اسک مادہ میں میں دور ایک کوئر کی مادہ میں میں خلالے مادہ برائی کی مادہ میں میں خلاصات اس کے بیان میں مرف ایک مادہ پر انکا تا کہ دور آتی کے مور پر لازم ہوتا تو اسک مرف ایک مادہ پر ان کی مدر سے دائی خلاص کہ بیان میں مرف ایک مادہ پر ان کی مدر سے دائی وہ بیاں اس کے بیان میں مرف ایک مادہ پر ان کی مدر سے دائی وہ بیات کوئر پر ان کی مدر سے دائی وہ بیات کوئر پر ان کی مدر سے دائی ہو جائے کے دور پر ان کی کوئر پر ان کر کوئر کوئر کوئر ک

## سات سوالب كليدكاعكس نبيس آتا

مناطقہ کی بیعادت ہے کہ کس کے بیان کے موقع پر قضایا سوالبہ کے کس کوموجہات پر مقدم کرتے ہیں،
کیونکہ سوالب میں سے بعض کا عکس' دکلی ،،آتا ہے،اور کلی جزئی سے بہر حال اشرف ہوتی ہے خواہ کلی سالیہ ہی ہواور
جزئی موجبہ ہو، کیونکہ کلی علوم میں زیادہ فائدہ بخش اوراضبط ہوتی ہے،انفع ہونا تو اس لیے ہے کہ وہ شکل اول کا کبری ہو
عتی ہے،اوراضبط اس لیے ہے کہ اس میں موضوع کے تمام افراد کے لیے تھم ثابت ہوتا ہے۔

سوالب جبده وکلیہ ہول توان میں سے سات تضایا کا عکس ستوی نہیں آتا، یعن وکلیہ مطلقہ ، وکلیہ ، وجود بیلا ضروریہ ، وجود بیلا ضروریہ ، وجود بیلا دائمہ ، مکنه عامہ ، مکنه عامہ ، اور مطلقہ عامہ کا ، ان میں سے تین ' وکلیہ مطلقہ ، مکنه عامہ ، اور مطلقہ عامہ ، با ان میں سے تین ' وکلیہ مطلقہ ، مکنه عامہ ، اور مطلقہ عامہ ، با ان میں سے تین ، اور باتی چارم کبات میں سے تین ، ان سب کا عکس نہ آنے کی وجہ یہ کہ ان تمام قضایا سے وکلیہ اور باتی تمام اعم تین ، لیکن اس وکلیہ کا عکس صادق نہیں ہوتا ، تو جب وکلیہ منعکس نہیں ہوتا جو کہ تمام سے اخص ہے ، تو اع بھی منعکس نہیں ہوگا۔

وقديد كانكس اس لينبيس آتا كه بعض مادول ميس اصل وقليه توصادق موتاب اليكن اس كانكس كاذب موتا

ہے، حالانکہ عکس میں مع بقاء العدق کی قید ضروری ہے، جیسے لاشی من القربمخسف وقت التر بھے لا دائما کہ جب تک چاند چو تھے برخ میں ہوگا اسے گربمن ہیں ہوگا، یہ اصل قضیہ صادق ہے کیکن اس کا عکس مستوی مکنہ عامہ کاذب ہے یعنی بعض المخسف لیس بھمر بالا مکان العام کہ بعض وہ اشیاء جو انخسا ف کے ساتھ متصف ہیں، وہ چاند نہیں، یہ کاذب ہے، کیونکہ اس کی نقیض کے ل مستخصف فھو قمر بالضرور ورہ صادق ہے کہ ہم مخسف وہ ضروری طور پر چاند ہوتا ہے، تو جب وقتیہ کا عکس مستوی مکنہ عامہ صادق نہیں جو کہ تمام قضایا سے اخص ہے تو پھر کوئی عکس بھی صادق نہوگا۔

ہوتا ہے، تو جب وقتیہ کا عکس مستوی مکنہ عامہ صادق نہیں جو کہ تمام قضایا سے اخص ہے تو پھر کوئی عکس بھی صادق نہوگا۔

دوسری بات بیتھی کہ جب اخص منعکس نہ ہوتو اعم بھی منعکس نہیں ہوگا، کیونکہ اگر اعم منعکس ہوتو اخص بھی منعکس ہوگا،اس کی وجہ بیہ ہے کیعکس قضیہ کے لیے لازم ہوتا ہے لہذا اعم کوبھی لازم ہوگا،اوراعم اخص کولازم ہوتا ہے، لہذا جو چیز اعم کولازم ہوگی یعن عکس مستوی، وہ اعم کے واسطہ سے اخص کوبھی لازم ہوگی کیونکہ لازم کالازم لازم ہوتا ہے،اورابھی او پرمعلوم ہو چکا ہے کہ اخص کے لیے عکس نہیں ہے،لہذا باتی جواعم ہیں،ان کے لیے بھی عکس نہ ہوگا۔

# قضيه كے منعكس ہونے مانہ ہونے كا مطلب

معترض کہتا ہے کہ آپ نے وقتیہ کے بارے میں عدم انعکاس کا حکم لگایا ہے،اوردلیل میں آپ نے صرف ایک مثال پیش کی ہے کہ جس میں اصل قضیہ تو صادق ہے لیکن اس کا عکس مستوی کا ذب ہے،اس سے یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ وقتیہ کا عکس چونکہ صادق نہیں ہے اس لیے اس کا عکس نہیں آتا، صرف ایک مادہ کی وجہ سے آپ نے کلی حکم لگا دیا کہ اس کا عکس نہیں ہے، حالانکہ صرف ایک مادہ میں عدم انعکاس سے بیدلازم نہیں آتا کہ اس کے تمام مادوں میں انعکاس نہیں ہے، مکن ہے کہ اور مادوں میں اس کا عکس صادق ہو؟

شارح واعلم ..... سے قضیہ کے منعکس ہونے یا نہ ہونے کا معنی بیان کررہے ہیں، جس کا حاصل یہ ہے کہ یہاں دو چیزیں ہیں ایک ہے قضیہ کا' دمنعکس ہونا،،اور دوسرا ہے اس کا' دمنعکس نہ ہونا،،ان دونوں کے مفہوم اور معنی میں فرق ہے، جب بیہ کہا جائے کہ فلال قضیہ کا عکس آتا ہے، تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس قضیہ کوار دم کلی کے ساتھ وہ عکس لازم ہے، صرف اس کے ایک ہی مادہ میں عکس کے صدق سے اس کا لزوم کلی کے طور پر منعکس ہونا ٹابت نہیں ہوتا، بلکہ اس کے تمام مادول میں وہ عکس صادق ہو جہاں بھی وہ قضیہ صادق ہوتو وہاں اس کا عکس بھی ضرور صادق ہو موسادق ہوتو وہاں اس کا عکس بھی ضرور مادی ہوتا ہے کہ اس قضیہ کوئل میں ہوتا ہے کہ اللی قضیہ کوئل ان میں ہوتا ہے کہ اس قضیہ کوئر دم کلی کے مرف ان بات کا فی نہیں ہے کہ اس قضیہ کوئر دم کلی کے مادوں پر منطبق ہوا ور جب یہ کہا جائے کہ فلال قضیہ کا عکس نہیں آتا تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس قضیہ کوئر دم کلی کے طور پر عکس لازم نہیں ہے، اس عدم انعکاس کو ٹابت کرنے کے لیے بہت سے مادول کی ضرور سے نہیں ، وہ تی صرف ایک مادہ سے بی ٹابت ہو جاتا ہے، ایک ایسا مادہ پیش کردینا کا فی ہے کہ جہاں اصل قضیہ تو صادق ہوئین واس کا عکس کا ذب ہو، چونکہ یہ بات ایک مادہ سے ٹابت ہو جاتی ہو باتی لیے ماتن نے عدم انعکاس کے موقع پر صرف اس کا عکس کا ذب ہو، چونکہ یہ بات ایک مادہ سے ٹابت ہو جاتی ہو جاتی ہو اس لیے ماتن نے عدم انعکاس کے موقع پر صرف اس کا عکس کا ذب ہو، چونکہ یہ بات ایک مادہ سے ٹابت ہو جاتی ہو جاتی ہو اس لیے ماتن نے عدم انعکاس کے موقع پر صرف

ایک مادہ کے بیان پراکتفاءکیا ہے،اور پھریے تھم لگادیا کہ وقتیہ کاعکس نہیں آتا،''دون الانعکاس، کا مطلب یہ ہے کہ اگر کسی قضیہ کاعکس ثابت کرنا ہوتو اس کے لیے ایک مادہ کافی نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے دلائل و براہین کی ضرورت ہوتی ہے، جس سے وہ تمام مادوں پرمنطبق ہوسکے،اور وقتیہ میں چونکہ انعکاس کی نفی ہے، نہ کہ ثبوت، اس لیے اس میں دلائل پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے صرف ایک مادہ سے ہی وہ ثابت ہوجا تا ہے۔

قال: أمّا المضرورية والدائمة ألمطلقتان فَتَنْعَكِسَانِ دائمة كلية لأنّه إذاصَدَق بِالضرورة أو دائمًا لا شئّ مِنُ ب ج واللّافَبَعُضُ ب ج بالاطلاق العام وهو مع الاصل ينتِجُ بعضُ ب ليس ب بِالضرورة في الضرورية ودائماً في الدائمة وهو محالً

قال: ضرور یہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ ، دائمہ کلیہ ہو کر منعکس ہوتے ہیں ، کیونکہ جب بالضرورہ یا دائما لاشی من ج ب صادق ہوگا ، ور نہ بعض ج ب بالاطلاق العام صادق ہوگا ، ورنہ بعض ج ب بالاطلاق العام صادق ہوگا ، اور یہ اصل کے ساتھ بعض ب لیس ب بالضرورہ کا ضرور یہ میں اور دائما کا دائمہ میں نتیجہ دے گا ، اور یہ محال ہے۔

القول: من السوالب الكلية الضرورية المطلقة والدائمة المطلقة وهما تنعكسان سالبة دائمة كلية لانسه إذا صدق بالضرورة دائماً أو لا شيّ من ج ب و جَبَ ان يَصُدُق دائِماً لا شيّ من ج ب و جَبَ الاطلاق العام يَصُدُق دائِماً لا شيّ من ج ب بالطلاق العام و هو بعض ب ج بالاطلاق العام و يَنْضَمُ إلى الاصل هكذا بعض ب ج بالاطلاق العام لا شيّ من ج ب بالضرورة او دائماً يُنتِحُ بعض ب ليس ب بالضرورة في الضرورية و بالدوام في الدائمة و هو محالٌ و هذا المحالُ ليس بلازم من تركيب المقدّمَيُن لِصِحَتِه و لامن الاصل لأنّه مفروض الصندق فتعيّن أن يكون لازماً من نقيض العكس فيكون محالاً فيكون مفروض الصندق فتعيّن أن يكون لازماً من نقيض العكس فيكون محالاً فيكون المحسور عمد قد معدوماً فيصدُق سلبُه عن نفسه لأنّا نقولُ صدق السالبة إمّا لعدم موضوعها أولوجودِه مع عدم المحمولِ عنه لكن الاولَ ههنا مُنتَف لِوُ جودِ بَعضِ ب الممحمول وهو محالٌ ومِن الناسِ مَنُ ذَهب إلى انعكاسِ السالبة الضرورية كنفسِها المحمول وهو فاسدٌ لجوازِامكان صفة لِنوعَين تنبتُ لاحدِهِمَا فقط بالفعلِ دونَ الآخرِ فيكون النوعُ الله عالمكان ثبوتِ الصفة بالفعل بالضرورة مع الكفرسِ والحمارِ الصفة بالفعل بالضرورة مع الكفرسِ والحمارِ المحمول والمحمول والمحمول والمحمول والعمارة عمّالَة تلك الصفة بالفعل بالضرورة مع الكن ثبوتِ الصفة به لا الفعل بالفورة و مع الكن ثبوتِ الصفة بالفعل بالضرورة مع الكفرس والحمارِ والحمارِ المنه قالة على المكرف شهرة المنه والحمارِ والمحمورِ والمعررِ والمعررِ والمعرر والمعرر والحمارِ والحمارِ والحمارِ والمعرر والمعرر

و ثـابتاً للفرس بالفعلِ دُوُنَ الحمارِ فيصدُق لاشئَ مِن مركوبِ زيدِ بحمارٍ بِالضرورةِ ولا يـصــدُقْ لا شـئَ مـن الـحـمارِ بـمركوبِ زيدٍ بالضرورةِ لصـدقِ نقيضِهِ وهو بعضُ الحمار مركوبُ زيدٍ

اقول: سوالب کلیہ میں سے ضرور بیہ مطلقہ اور دائمہ مطلقہ ہیں اور بید دنوں سالبہ دائمہ کلیہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں، کیونکہ جب بالعفر ورویا دائما لائی من جب صادق ہوگا تو دائما لائی من جب اوراس کو اصادق ہوتا ضروری ہے، ورنہ اس کی نقیف صادق ہوگی اور وہ بعض ب ج بالا طلاق العام ہے، اوراس کو اصل کے ساتھ اس طرح ملایا جائے گا بعض ب ج بالا طلاق العام ولاثی من جب بالعفر ورہ یا دائما، تو ضرور بیمی بعض ب لیس ب بالعزورہ اور دائمہ میں (بعض ب لیس ب) بالدوام نتیجہ ہوگا، اور بیمال ہوا ور میمال مقدمتین کی ترکیب کی وجہ سے لازم نہیں آیا کیونکہ ترکیب کی جہ اور نہ اصل کی وجہ سے لازم آیا ہے، بیمال مقدمتین کی ترکیب کی وجہ سے لازم آیا ہے، اس کے کہ وہ مفروض العدق ہوگا۔

اس لیے کہ وہ مفروض العدق ہے، بس یہ تعین ہوگیا کہ بیمال عس کی نقیض کی وجہ سے لازم آیا ہے، لہذا نقیض محال ہوگی اور تکس می ہوگا۔

بیند کہا جائے کہ ہم بعض بلیس ب کا کذب تعلیم نہیں کرتے ، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ موضوع معدوم ہو،
اوراس کا سلب عن نفسہ صادق ہو؟اس لیے کہ ہم کہیں سے کہ سالہ کا صدق یااس کے موضوع کے معدوم
ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے ، یا وجود موضوع مع عدم الحمول کی وجہ سے ہوتا ہے ،اور یہاں پہلی صورت منتقی
ہے ، بعض ب کے موجود ہونے کی وجہ سے ، کیونکہ عکس کی نقیض کا صدق مفروض ہے ،اب اگر بیسلب صادق ہوتو عدم محمول کی وجہ سے ہوگا اور بیری ال ہے۔

#### ضرور بيمطلقه سالبهاور دائمه مطلقه سالبه كأعكس

 دونوں کا عکس دائمہ مطلقہ آتا ہے جیسے بالصرورہ لاٹی من ج ب یا دائما لاٹی من ج ب، ان دونوں کا عکس دائمہ مطلقہ دائما لاثنی من ب ج صا دق ہے۔

شارح مزیدوضاحت کے لیے اس تھی کودلیل خلف سے ثابت کر ہے ہیں، دلیل خلف اس کو کہتے ہیں کہ مدی اپنا موقف عکس کی نقیض کو اصل کے کہدی اپنا موقف عکس کی نقیض کو باطل کر کے ثابت کرے، اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ عکس کی نقیض کو اصل کے ساتھ ملا کر شکل اول سے نتیجہ تکالا جاتا ہے، نقیض کو صغری اور اصل قضیہ کو کبری بنایا جاتا ہے، یہ نتیجہ تکالا جاتا ہے، جوخود محال ہے۔

کردنکہ وہ سلب الشی عن نفسہ کو ستارم ہوتا ہے، جوخود محال ہے۔

دلیل خلف کی تقریر یہ ہے کہ ضرور یہ مطلقہ سالبہ کلیہ اور دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ کا عکس دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ آٹا ہے، جیسا کہ ان کی مثالیں پہلے ذکر کی جا بچی ہیں، کیونکہ آگر بیکس صادق نہ ہوتو الامحالہ اس عکس کی نقیض موجہ جزئیہ مطلقہ عامہ یعنی بعض ب ح بالاطلاق العام صادق ہوگی، اس لیے کہ آگر عکس صادق نہ ہوا ور نہ ہی اس کی نقیض صادق موتو ارتفاع نقیصین لازم آئے گا جو محال ہے، اب ہم اس نقیض کواصل قضیہ کے ساتھ ملاکر شکل اول بنائمیں گے، جس میں نقیض کوصفری اور اصل تضیہ کو کبری بنائمیں گے، چنا نچر شکل اول یوں ہوگی بعض ب ح بالاطلاق العام والدقی میں جدائما، صداوسط کو گرانے کے بعد نتیج بعض بلیس بدائما آئے گا، اور یہ باطل اور محال ہے، کیونکہ ب کا ب سے سلم نہیں ہوسکا ورنہ سلب الشی عن نفسہ لازم آئے گا جو محال ہے، یہ عال کیوں پیدا ہوا، اس کا خشا کیا ہے؟ اس میں تین احتال ہیں، یا تو شکل اول یعنی مقد شین کی ترکیب کی وجہ سے با اصل قضیہ کی وجہ سے یا عس کی نقیض کی وجہ سے یا عس کی نقیض کی وجہ سے بادراصل قضیہ بھی اس کا خشا متمد شین کونکہ وہ مقد شین ہیں کوئی غلطی نہیں ہے، اوراصل قضیہ بھی اس کا خشا مقد شین کی ترکیب تو تو لامحالہ یہ عال تھی کی نقیض کی وجہ سے یا عس کی نقیض کی وجہ سے یا عس کی نقیض کی وجہ سے بادراصل قضیہ بھی اس کا خشا میں کہ دوراک کی دی کہ دیا تھی کی تعرف ہوگی ہو کہ اور ایک کی نقیض کی وجہ سے دائر آیا ہے، لہذا نقیض باطل میں وہ کے اور عس صبح ہے، کو یا یہ ثابت ہو گیا کہ ضرور رہی مطلقہ اور دائمہ مطلقہ کا عکس دائمہ مطلقہ درست ہے۔

معترض کہتا ہے کہ آپ نے کہا کہ بعض بیس بالاطلاق العام محال ہے، کونکہ اس بیس بالاطلاق العام محال ہے، کونکہ اس بیس بالاطلاق العام محال ہے، کہ کہ نفسہ لازم آرہا ہے، یہ بمیں تسلیم بیس ہے اس لیے کہ بعض بیس بیس البہ کے تحقق کے بیٹ میں مجبول کے سلب کا حکم سالبہ کے تحقق کے لیے دونوں صورتوں بیس محبول کے سلب کا حکم موضوع کے لیے ثابت ہوجا تا ہے، لہذا یہاں میمکن ہے کہ اس مثال میں جو''ب، موضوع ہے یہ معدوم ہو، اور اس موضوع معدوم سے محبول سلب ہور ہا ہو، اس لحاظ سے بعض بیس بالفعل صادق ہے، آپ نے اسے کیسے کا ذب اور باطل قرار دیدیا ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ سالبہ کا صدق دو طرح سے ہوسکتا ہے، ایک تو اس صورت میں جب کہ اس کا موضوع معدوم ہوتو صادق ہوتا ہے، موضوع معدوم ہوتا ہے، یا موضوع موجود ہوتا ہے اور محمول کے سلب ہونے کی وجہ سے صادق ہوتا ہے، اور اس مثال یعنی بعض بلیس بہلی شق مراد نہیں کہ'' سالبہ کا صدق موضوع معدوم سے ہو،، کیونکہ عکس کی اقد مامہ موجبہ جزئید یعنی بعض بن بالاطلاق العام کوصادق ماتا گیا ہے، اور یہ معلوم ہے کہ ایجاب کے محقق

کے لیے وجود موضوع کا خارج میں ہونا ضروری ہوتا ہے، اس سے بیٹا بت ہوگیا کہ یہ 'نب، معدوم نہیں ، موجود ہے،
اور یہ بھی معلوم ہوگیا کشکل اول کے نتیج بعض ب لیس ب میں جو'نب موضوع ،، ہے یہ وہی 'نب، ہے جو عکس کی نقیض مطلقہ عامہ موجہ جزئی یعنی بعض ب ج بالفعل میں تھی ، جب بیو ہی ب ہے، تو خارج میں معدوم نہ ہوئی بلکہ موجود ہوئی ، اس حقیقت کے پیش نظر ہم نے بیکہا کہ اس مثال میں شق اول مراذ ہیں ہے بلکہ دوسری شق یعنی سالبہ میں موضوع موجود ہواور محمول سلب ہور ہا ہو، مراد ہے، اس کی روشن میں بعض ب لیس ب بالفعل محال ہے، کیونکہ یہاں سالبہ کا موضوع 'نب، موجود ہوا ہو، معدوم نہیں ہے، پھر اس ب سے ب کا سلب کیا جارہا ہے، گویا ایک تی اپ آپ سالبہ کا موضوع 'نب، موجود ہو گئی باطل ہے، اہدا بعض سالبہ ہور ہی ہے، اور سلب الثی عن نفسہ چونکہ عال ہے، اس لیے جو چیز محال کوستاز م ہودہ بھی باطل ہے، اہدا بعض سلب ہور ہی ہو اس لیے علی کی نقیض باطل ہے، اور سلب الفعل ہی باطل ہے، اور یہ بطلا ان چونکہ نقیض کی وجہ سے پیدا ہوا ہے اس لیے علی کی نقیض باطل ہے، اور عمل ہی موجود ہو ہے۔

## سالبهضروريي كاعكس سالبهضروريه درست نهيس

بعض حضرات کا نظریہ ہیہ ہے کہ سالبہ ضروریہ کا عکس مستوی سالبہ ضروریہ آتا ہے، جیسے لاثی من الحجر بإنسان بالضروره كاعكس لاشي من الانسان تجر بالضروره صادق بيكن بينظريه فاسد ب، درست نہيں ہے، كيونكه بيمكن ہے کرایک ہی صفت دونوعوں کے لیے ثابت ہو،جن میں سے ایک کے لیے بالفعل ثابت ہواور دوسری نوع کے لیے بالفعل ثابت نہ ہو بلکہ بالامکان ثابت ہو، تو جس نوع کے لیےصفت بالفعل ثابت ہے اس سے دوسری نوع ضرور مسلوب ہوگی ،اور چونکہ صفت کا ثبوت اس دوسری نوع کے لیے بھی ممکن ہے اس لیے اس نوع سے صُفت کا سلب بالضروره صادق نہ ہوگا یعنی وہ صفت کو بالفعل دوسری نوع کے لیے ثابت نہیں ہے، تا ہم ثبوت صفت ممکن ضرور ہے، اس لیے اس کا سلب دوسری نوع سے بالضرورہ صادق نہ ہوگا ،مثلاً فرس اور حمار دونوں زید کی سواری بن کیتے ہیں ، سیہ صفت رکوب دونوں نوعوں کے لیے ثابت ہے، لیکن اگرزید کی سواری بالفعل فرس ہو، حمار نہ ہوتو یوں کہنا صبح ہوگالاثی من مركوب زيد بحمار بالضروره كم بالفعل كرهازيد كي سوارى نبيس ب، يرقضيه صادق ب،اس ليه كم بالفعل اس كي سواری فرس ہے، جب بالفعل اس کی سواری فرس ہے تو دوسری نوع اس سے ضروری طور پر خارج ہوگئ کہ زید بالفعل مره يرسوار نبيس ب، بان اس يرزيد كاسوار بونامكن ب، محال نبيس ب، يقضيه آب ني د يكها كه صادق ب، لیکن اس کاعکس اگر سالبه ضرور میر بی نکال کریوں کہا جائے لاثی من الحمار بمرکوب زید بالضرورہ تو یہ صادق نہ ہوگا کیونکہاس کی نقیض موجبہ جز سیبعض الحمار مرکوب زید بالا مکان صادق ہے، جب اس کی نقیض صادق ہے تو معلوم ہوا كهاس كاعكس كاذب ہے، كيونكه دونوں نہ تو جمع ہوسكتے ہيں، ورنه اجماع تقیصین لازم آئے گااور نہ مرتفع ہوسكتے ہيں، كيونكدارتفاع تقيصين بهى محال ہے بكس كايدكذب اس وجدہ ال زم آر ہاہے كدسالبه ضروريد كاعكس سالبه ضرورية نكالا سی اے، لہذا سالبہ ضرور میں کاعکس سالبہ ضرور میہ ہونے کا دعوی باطل ہوگیا، اور بیدعوی چونکہ عکس کی نفی پر مشمل تھا اس لیے ایک مادہ سے ہی تخلف کا اثبات کا فی ہے کہ جس میں سالبہ ضرور پیر کائنس جب سالبہ ضرور پیر نکالا گیا تو وہ کا ذب ہوگیا، جس سے بی ثابت ہوگیا کہ سالبہ ضرور بی کا عکس سالبہ ضرور بینہیں آتا، بلکہ دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ آتا ہے جس کی تفصیل پہلے گذر پھی ہے۔

قال: وامَّا المشروطة والعرفِيَّة العَامَّتَانِ فَتْنعَكِسانِ عرفيةً عامةً كليَّة لاَنَّهُ إذا صَدَقَ بالضرورةِ أو دائِماً لا شَى من ب ج مادامَ ب والا بالضرورةِ أو دائِماً لا شَى من ب ج مادامَ ب والا فيعضُ بَ ج حينَ هو بَ وهو في الاصلِ يُنتِجُ بعضُ بَ ليس ب حين هو بَ وهو محالٌ وأمَّا المشروطة والعرفية الحاصتان فتنعكسانِ عرفيةً عامة لا دائمةً في البعضِ أمَّا المعرفية العامة فلكونها لازمة لِلْعَامَتِيُنِ وأمَّا اللَّادوامُ في البعضِ فلائه لَوُ كَذَبَ بعضُ ب ج بِالاطلاقِ العامِ لَصَدَقَ لا شَيْ من ب ج دائمًا فتنعكسُ إلى لا شَيْ من ب ج دائمًا فتنعكسُ إلى لا شَيْ من ج ب دائماً وقد كان كلَّ ج ب بالفعل هذا خُلُقٌ

قال: اورمشر وطعامه اورع فيه عامه عرفيه عامه كليه كي طرف منعكس ہوتے ہيں، كيونكه جب بالضروره يا دائم الاثى من جب مادام ج صادق ہوگا تو اس كاعكس دائما لاثى من ب ج مادام ب صادق ہوگا ورنه بعض ب ج عين هوب صادق ہوگا ،اور بيه بعض ب ج عين هوب صادق ہوگا ،اور الله على الله بعض بيس بيس بيس بيس بور گا،اور بيه محال ہے،اور مشروطہ خاصه اورع فيه خاصه عمر فيه عامه لا دائم في البعض كي طرف منعكس ہوں گے،عرفيه عامه تو اس ليے كه اگر بعض ب ج بالاطلاق العام عامه تو اس ليے كه اگر بعض ب ج بالاطلاق العام كاذب ہوتو لاشي من ب ج دائما صادق ہوگا، جولاثي من ج ب دائما كي طرف منعكس ہوگا، حالانكه كل ج بالفعل تھا، بي خلاف مفروض ہے۔

اقول: السالبة الكلية المشروطة والعرفية العامتان تنعكسان عرفية عامة كلية لانه متى صدق بالضرورة أو دائماً لا شئى مِنْ جَ بَ مادامَ ج صدق دائماً لا شئى مِنْ بَ مادامَ ج صدق دائماً لا شئى مِنْ بَ مادامَ بَ والأفبعض بَ جَ حين هو بَ لانه نقيضُه ونَضُمُّه مع الاصلِ بانُ نقولَ بعضُ بعضُ ب ج حين هو بَ وبالضرورة أو دائمًا لا شئ من جَ بَ مادَامَ ج فينتيجُ بعضُ ب ليس ب حين هو ب وإنَّه محالٌ وهو ناشٍ من نقيضِ العكسِ فالعكسُ حقٌّ ومنهم من زَعَمَ أنَّ المشروطة العامة تنعكِسُ كنفسِها وهو باطلٌ لان المشروطة العامة هي التي لِوَصُفِ الموضوع فيها دَحُلٌ فِي تحققِ الضرورةِ على ما سَبقَ فيكونُ مفهومُ السالبةِ المشروطةِ العامة منا فاة وصفِ المحمولِ لِمَجُمُوع وصفِ الموضوع وذاتِه ومنهومُ عكسِها منا فاة وصفِ الموضوع لِمَجُمُوع وصفِ المحمولِ وذاتِه ومن البيّنِ أنَّ الاولَ لا يستلزمُ الثاني وأمًّا المشروطةُ والعرفيةُ الخاصتانِ فتنعكسان عرفيةً عامةً مقيدةً باللّادوام في البعضِ فانه اذا صدق بالضرورةِ أو دائماً لا شئ من عرفيةً عامةً مقيدةً باللّادوام في البعضِ فانه اذا صدق بالضرورةِ أو دائماً لا شئ من

ج ب مادام ج لا دائما فليصدُق دائمًا لا شئ من ب ج مادَام ب لا دائماً في البعض أي بعض ب ج بالفعل فإن اللادوام في القضايا الكلية مطلقة عامة كلية على ما عَرَفُت وإذا قُيِله بِالبعض يكونُ مطلقة عامة جزئية امّا صدق العرفية العامة وهي لا شئ مِنْ ب ج مادَام ب فلأنها لازمة لِلعَامَتينِ ولازمُ العام لازمُ المخاصِ وامّا صِدُق اللادوامِ في البعض فلانه لو لَمْ يصدُق بعضُ ب ج بِالْفِعُلِ لَصَدَق لا شئ من ب ج دائمًا و قد كان لا دوامُ الاصلِ كُلُّ ج ب بالفعل دائمًا و قد كان لا دوامُ الاصلِ كُلُّ ج ب بالفعل هذا خُلُق وإنَّ ما لا تنعكسانِ إلى العرفيةِ العامةِ المقيدةِ بِاللادوام فِي الكلِّ لانه لا يصدق لا شئ من الكاتبِ بساكنِ الاصابعِ مادام كاتباً لا دائماً ويكذِبُ لا شئ من الساكن بكاتبِ مادامَ ساكنًا لا دائماً ليكذُبِ اللَّادوام وهو كُلُّ ساكنِ كاتب بالاطلاقِ العام لِحِسدة بعضِ الساكنِ ليس بكاتبِ دائماً لانً من الساكنِ ما هو ساكنٌ دائماً كالارض.

اقول: سالبہ کلیہ مشروطہ عامہ اور عرفیہ عامہ ،عرفیہ عامہ کلیہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، کیونکہ جب بالضرورہ یا دائما لا ثق من ج ب مادام ج صادق ہوگا تو دائما لا ثق من ب ج مادام ب صادق ہوگا ورنہ بعض ب ج حین صوب صادق ہوگا جواس کی نقیض ہے ، اور ہم اس کواصل کے ساتھ ملا کیں گے اور یول کہیں گے بعض ب ج حین صوب و بالضرورہ او دائما لا ثق من ج ب مادام ج ، تو یہ تیجہ دے گا بعض ب لیس بین صوب اور میمال ہے ، اور میکس کی نقیض سے بیدا ہوا ہے ، لہذ اعکس حق ہوگا۔

اور بعض مناطقہ نے بیٹ مجھا ہے کہ شروط عامہ کنفسہا منعکس ہوتا ہے اور بیقول باطل ہے، کیونکہ مشروطہ عامہ وہ ہے جس میں وصف موضوع کے لیے ضرورت کے حقق میں دخل ہو، جیسا کہ گذر چکا تو سالبہ مشروط عامہ کامفہوم وصف موضوع و ذات موضوع کے مجموعہ کے لیے وصف محمول کی منافات ہوگی اور اس کے عکس کامفہوم وصف محمول و ذات محمول کے مجموعہ کے لیے وصف موضوع کی منافات ہوگی ، اور ظاہر ہے کہ اول ثانی کوستان ہوگا ہو دات محمول ہے مجموعہ کے لیے وصف موضوع کی منافات ہوگا ، اور فلا ہر ہے کہ اول ثانی کوستان ہوگا ہو دائم الما دوام فی المعض کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، کیونکہ جب بالصرورہ یا دائم الاثی من جب مادام ج لا دائما فی البعض یعنی بعض ہو چکا ہے ، اور جب بعض کے ساتھ مقایا کلیہ میں لا دوام مطلقہ عامہ جزئیہ ہو جائے گا عرفیہ عامہ یعنی لاثی من ہوجا ہے گا عرفیہ عامہ یعنی لاثی من ہو جا ہے ، اور اور میں کا صدق تو اس لیے ہوگا تو دائما صادق ہوگا اور لاثی من جب کہ بیعامین کولا زم ہوتا ہے ، اور عام کالازم ہوتا ہے ، اور لا دوام فی البعض کا صدق اس لیے ہوگا اور لاثی من جب کہ بیعامین کولا زم ہوتا ہے ، اور عام کالازم ہوتا ہے ، اور اور میں کا صدق اس کے سے کہ بیعامین کولا ذم ہوتا ہے ، اور اور میں کا صدق اس کے سے کہ بیعامین کولا ذم ہوتا ہے ، اور عام کالازم خاص کالازم ہوتا ہے ، اور لا دوام فی البعض کا صدق اس لیے ہے کہ بیعامین کولا ذم ہوتا ہے ، اور عام کالازم ہوتا ہے ، اور لا دوام فی البعض کا صدق اس کے ہوتا ہے ، اور اور دوام فی البعض کا صدق اس کے کہ گربعض ہو جائے گا عرفیہ کے کہ اور کا کو کولا نور کولوں نے ہوتا ہے کہ اگر بعض ہو جائے گا عرفیہ کولائی میں جو کا ہو کہ کولا کولائی میں جو کہ کولائی کولائی میں کولائی میں کولائی کولائی کولائی کولائی کولائی کے کہ کولوں نور کولوں کولائی کیسے کہ کر ان کولائی ک

دائما کی طرف منعکس ہوگا حالانکہ اصل (قضیہ ) کالا دوام کل جب بالفعل تھا پی خلاف مفروض ہے، اور پید دونوں عرفیہ عامہ مقید باللا دوام فی الکل کی طرف منعکس نہیں ہوئے کیونکہ لاٹی من الکا تب بساکن الاصابع مادام کا تبالا دائما صادق ہے اور لاثی من الساکن بکا تب مادام ساکنالا دائما کا ذہ ہے لا دوام کے کذب کی وجہ ہے، اوروہ کل ساکن کا تب بالاطلاق العام ہے، اس لیے کہ بعض الساکن لیس بکا تب دائما صادق ہے، کیونکہ ساکن کے بعض افرادا لیے ہیں جودائما ساکن ہیں جیسے زمین۔

## سالبه كليه شروطه عامه وعرفيه عامه كاعكس

سالبہ کلیہ مشروطہ عامہ اور عرفیہ عامہ کا عکس مستوی عرفیہ عامہ سالبہ کلیہ آتا ہے، جیسے بالضرورہ یا دائما لاشی من ج ب مادام ج ان دونوں کا عکس عرفیہ عامہ سالبہ کلیہ دائما لاشی من ب ج مادام ب صادق ہے، اگر بیکس تسلیم نہیں تو اس کی نقیض بعض ب ج حین هوب کوشلیم کرنا پڑے گا ور نہ تو ارتفاع تقیصین لازم آتا ہے جو محال ہے، پھراس نقیض اوراصل تضیہ سے شکل اول مرکب کی جائے گی ، جس سے نتیج بعض بلیس بے بین هوب آتا ہے، یہ محال ہے، بیام محال نہ توشکل اول کی وجہ سے ہے، نہ بی اصل تضیہ کی وجہ سے بلکہ یہ نقیض سے پیدا ہوا ہے، اس لیے نقیض باطل ہے اوران دونوں کا تکس عرفیہ عامہ سالبہ کلیہ صادق ہے۔

بعض حفرات کا کہنا ہے ہے کہ شروط عامہ کا تکس شروط عامہ آتا ہے لیکن شارح فرماتے ہیں کہ یہ خیال فاسد ہے، کیونکہ مشروط عامہ کا ایک معنی ہے ہوتا ہے کہ جس میں ضرورت کو وصف موضوع کے تحقق میں وخل ہوتا ہے، اس معنی کے لحاظ ہے آئر مشروط عامہ سالبہ کلیے کا تحل مشروط عامہ سالبہ کلیے کا اللہ جائے تو وہ تی نہیں ہوتا، کیونکہ اس معنی کے لحاظ ہے مشروط عامہ سالبہ کلیے کا مطلب ہیہ ہوجاتا ہے کہ وصف محمول وصف موضوع اور ذات موضوع دونوں کے منافی ہے، جیسے لاثی من الکا تب بساکن الاصابع بالضرورہ مادام کا تباء اس میں وصف محمول (ساکن الاصابع) وصف موضوع ( کا تب ) اور ذات موضوع ( افراد کا تب ) دونوں کے منافی ہے، اب اگر اس کا تحکم کی مشروط عامہ سالبہ کلیے نکا لا جائے تو پھر اس کا مطلب ہیہ ہوجائے گا کہ وصف موضوع وصف محمول اور ذات محمول دونوں کے منافی ہے دینو پیر تو تنظیہ ہوں ہوجائے گا: لاثی من ساکن الاصابع بکا تب مادام کا تبا اس میں وصف محمول ( جو کہ اصل میں وصف موضوع و جو کہ اصل میں وصف موضوع ( جو کہ اصل میں وصف محمول تھا ) دونوں کے منافی ہے، اور ظاہر ہے کہ اول ٹائی کو شکر مہن صالا نکھ کس لازم ہونا ہے، تو معلوم ہوا کہ اس کا تکس کنفسہا درست موضوع ہو، اور ناس خاصلے کو نظ ہے اس کے منافی ہونا ہے، تو معلوم ہوا کہ اس کا تکس کنفسہا درست موضوع کی میں منافات ہوتی ہے، الب اگر مشروط عامہ کا دومرامتی لیا جائے جس میں ضرورت بشرط موضوع میں منافات ہوتی ہے، البذا کے حس میں مشروط عامہ کی آتا ہے، کیونکہ اس میں وصف محمول اور وصف موضوع میں منافات ہوتی ہے، البذا ایک دومرامتی آتا ہے، کیونکہ اس میں وصف محمول اور وصف موضوع میں منافات ہوتی ہے، البذا ایک دومراہ کی آتا ہے، کیونکہ اس میں وصف محمول اور وصف موضوع میں منافات ہوتی ہے، البذا ایک دومراہ کی آتا ہے، کیونکہ اس میں وصف محمول اور وصف موضوع میں منافات ہوتی ہے، البذا ایک دومراہ کی گا۔

#### سالبه كليهمشر وطه خاصها ورعر فيه خاصه كاعكس

سالبه کلیه شروطه خاصه اور عرفیه خاصه چونکه دوجزؤں سے مرکب ہوتے ہیں ،اس لیے ان کے عکس کے بھی دوجزء ہوں گے ، پہلا جزء عرفیه عامه ہے اور عکس کا دوسرا جزء لا دوام فی البعض یعنی موجبہ جزئیه مطلقه عامه ہے ، جیسے بالضرورہ لا ثی من ج ب مادام ج لا دائما ای کل ج ب بالفعل به شروطه خاصه سالبه کلیه ہے لہذا اس کے پہلے جزء کا عکس عرف اور جزء ثانی کا عکس مطلقه عامه موجبہ جزئیة ہے گا ، چنا نچہ یوں ہوگا: لا ثی من ب ج مادام بلا دائما فی البعض ای بعض ب ج بالفعل ، عرفیہ خاصه سالبہ کلیه کی مثال بعینه ای طرح ہے صرف اتنا فرق ہے کہ اس میں جہت '' دوام ، ، کی ہوتی ہے۔

لا دوام سے قضایا کلیہ میں مطلقہ عامہ کلیہ مراد ہوتا ہے، اور جب لا دوام کے ساتھ'' فی البعض ،، کی قید لگاد کی تو اس سے مطلقہ عامہ جزئیہ مراد ہوتا ہے، ان دونوں کے عس میں دوبا تیں ہیں ایک تو یہ کہ پہلے جزء کا عس عرفی فیہ عامہ کیوں آتا ہے؟ تو اس کی وجہ سے کہ عرفی عامہ عامین کو لازم ہے، اور عامین خاصین کو لازم ہیں، اور خاصین میں اور خاصین کو لازم ہوتا ہے، اس لیے جو چیز عامین کو لازم ہوگی یعنی عکس ، دو خاصین کو بھی لازم ہوگی اور عامین کوعرفیہ عامہ لازم ہے، اس لیے عامین کے واسطہ سے خاصین کا عکس بھی عرفیہ عامی کو اسطہ سے خاصین کا عکس بھی عرفیہ عامی آئے گا۔

دوسری بات یہ ہے کہ لا دوام فی البعض سے جزئیہ مطلقہ عامہ مراد ہوتا ہے اور وہ بعض ب ج بالفعل ہے، اگر پیکس سلیم نہیں تو اس کی نقیض دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ صادق ہوگی اور وہ ہے لاشی من ب ج دائما ، پھراس نقیض کاعکس نکالا جائے ، کیونکہ عکس قضیہ کولا زم ہوتا ہے، اور دائمہ مطلقہ کاعکس دائمہ مطلقہ ہی آتا ہے لہذا اس کاعکس لاثی من ج ب دائما ہوگا ، حالا نکہ لا دوام جواصل تھا ، اس میں کل ج ب بالفعل تھا ، پیٹر ابی عکس نہ ماننے کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے اس لیے عکس صادق ہے اور اس کی نقیض باطل ہے ، وھذا خلف ، اس امر محال کوشکل بنا کر بھی ثابت کیا جا سکتا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ میس کے دوسرے جزء کوآپ نے لا دوام فی البعض کے ساتھ مقید کیا ہے، ''فی الکل، ' کے ساتھ کیوں مقیز نہیں کیا کہ خاصتین کاعکس عرفیہ عاتمہ اور لا دوام فی الکل یعنی مطلقہ عامہ موجہ کلیہ آتا ہے، فی البعض کی قید کا کیا فائدہ ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر''کل، کی قید لگائی جائے تو پھراس کاعکس صاد ق نہیں آتا ، کا ذب ہو جاتا ہے حالا نکہ عکس مصد ق ضروری ہوتا ہے، جیسے لاثی من الکا تب بساکن الا صابع مادام کا تبالا دائما ای کل کا تب ساکن الا صابع بالفعل یہ صاد ق ہے، اب اگر اس کے عکس کے دوسر ہے جزء میں''کل، کا اعتبار کیا جائے تو پھر وہ کا ذب ہو جاتا ہے ای لاثی من ساکن الا صابع بالا طلاق العام اس کا ذب ہو جاتا ہے ای لاثی من ساکن الا صابع بکا تب مادام ساکن الا دائما ای کل ساکن کا تب بالا طلاق العام اس دوسر ہے جزء میں''کل، کا اعتبار کر کے عکس نکا لا گیا ہے، اس لیے یہ کا ذب ہے، کیونکہ یہ حقیقت ہے کہ بعض ساکن دائمی طور جزئیر میں جیسے ذمین میں جیسے ذمین ساکن ہے محرک نہیں ہے، جب نقیض صاد ق ہے کونکہ یہ حقیقت ہے کہ بعض ساکن دائمی طور پر کا تب نہیں ہیں جیسے ذمین ساکن ہے محرک نہیں ہے، جب نقیض صاد ق ہے تو لا محالہ اس کا عکس کا ذب ہوگا، اور حکس کی کونکہ یہ جیسے ذمین ساکن ہے محرک نہیں ہے، جب نقیض صاد ق ہے تو لا محالہ اس کا عکس کا ذب ہوگا، اور حکس کابی کذب اس وجہ سے لازم آرہا ہے کہ لا دوام کو'' فی الکل، کے ساتھ مقید کیا گیا ہے،اور جب'' فی البعض ، کی قید کا اعتبار کیا جائے تو پھر پیخرا بی لازم نہیں آتی ،اس حقیقت کے پیش نظر لا دوام کو فی البعض کے ساتھ مقید کیا گیا ہے، یہی اس قید کا فائدہ ہے۔

قال: وإنُ كانَتُ جزئيةً فالمشروطةُ والعرفيةُ الخاصتان تنعكسان عرفيةُ خاصةً لانه اذا صدق بالضرورة أو دائماً بعض ج ليس ب ما دام ج لا دائمًا صَدَق دائماً ليس بعضُ ب ج ما دام ب لا دائماً لا نَّا نَفُرُضُ ذاتَ الموضوع وهو جَ دَفَدَجَ بالفعل ودَبَ ايضا بِحَكِم اللَّادوامِ وليس دَ جَ مادام بَ والالكانَ دَجَ حين هو بَ فيكونُ بَ حين هو ج وقد كان ليس ب مادام ج هذا خُلُفٌ واذا صَدَقَ ج وب عليه وتنا فَيَا فيه صدق بعض ب ليس جما دَامَ بَ لا دائماً وهو المطلوبُ وأمَّا البَوَاقِيُ فلا تنعكسُ لانه يصدُق بالضرورة بعضُ الحيوان ليس بانسان وبالضرورة ليس بعضُ القمر بمنخسفٍ وقت التربيع لا دائمًا مع كذب عكسِها بالامكان العام الذي هو اعمُ البجهاتِ لكنّ الصروريةَ اخصُ البسائطِ والوقتيةَ اخصُ المركباتِ الباقيةِ ومَتى لم تنعكِسًا لم تنعكِسُ شيِّ منها لِمَا عَرَفُتَ أنَّ انعكاسَ العام مستلزمٌ لانعكاس الخاصِ. قال: اورا گرجزئیہ ہوتو مشر وطہ خاصہ اور عرفیہ خاصہ ہو نے مخاصہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، کیونکہ جب بالضروره يا دائما بعض ج ليس ب مادام ج لا دائما صادق بوكاتو دائما ليس بعض ب ج مادام ب لا دائما ( بھی )صادق ہوگا، کیونکہ ہم ذات موضوع کو جوج ہے دفرض کرتے ہیں،پس دج ہے بالفعل ،اور دب بھی ہے، بحکم لا دوام اور دج نہیں ہے جب تک کہوہ ب ہے در نید ج ہوگا ب ہونے کے وقت، پس وہ ج ہونے کے وقت بہوگا، حالانکہ وہ لیس ب مادام ج تھا، پیخلف ہے اور جب دیرج اور ب صادق ہوئے اور دونوں صدق میں متنافی بھی ہیں تو بعض بلیس ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا اور یبی مطلوب ہے، اور باقی جزئیات منعکس نہیں ہوتے، کیونکہ بالضرورہ بعض الحیو ان لیس بانسان اور بالضروره ليس بعض القمر بمنخسف ونت التربيج لا دائما صادق ہے حالا نكه اس كاعكس بالا مكان العام كا ذب ہے جواعم الجبهات ہے، لیکن ضروریہ بسائط سے اور وقتیہ باقی مرکبات سے اخص ہے اور جب یہی دو منتکس نہیں ہوتے تو کوئی بھی منعکس نہیں ہوگا کیونکہ آپ کومعلوم ہو چکا ہے کہ عام کا انعکاس خاص کے انعکاس کوشتگزم ہوتا ہے۔

اقول: قد عرفت ان السوالب الكلية سَبُع منها لا تنعكسُ وستٌ منها تنعكسُ فالسوالبُ الجزئيةُ لا تنعكس إلاَّ المشروطةُ والعرفيةُ الخاصتانِ فانهما تنعكسان عرفيةٌ خاصةً لأنَّه اذا صدق بالضرورة او دائماً ليس بعضُ ج ب مادامَ ج لا دائماً

صَدَقَ دائماً ليس بعضُ بَ جَ مادَامَ ب لا دائماً لا نَا نفرُضُ ذلك البعض الذي هو جَ وليس بَ ما دَامَ جَ لا دائماً دفدَ جَ بالفعل وهو ظاهرٌ و دَبَ بحكم اللَّادوام ود ليس ج مادام بَ والالكانَ دَجَ في بعض اوقاتِ كونِه ب فيكونُ بَ في بعض اوقاتِ كونِه ج لانَّ الوصفَيُنِ إذا تَقَارَنَا على ذاتٍ يَثُبُتُ كلٌّ منهما في وقتِ لآخَرِ وقد كان دَ ليس ب مادَامَ ج هذا خُلُفٌ وإذْ قَدْ صَدَق جَ وب على د، وتنافَيَا فِيهِ أَي متى كانَ ج لم يكن ب ومتى كان ب لم يكن جَ صدق بعضُ بَ ليس ج مادَام بَ لا دائماً فانه لمًّا صدق على دب وصَدَق ليس جمادام ب صَدَق بعض ب ليس جَ مادَامَ ب وهو البجزءُ الاوّلُ من العكس ولما صَدقَ عليه انه ج وب صَدَق عليه بعضُ ب ج بالفعل وهو لادوامُ العكس فيصدُّقُ العكسُ بجزئيهِ معَّاوَامًا السوالبُ الجزئيةُ الباقيةُ فلا تنعكس لا نها إمَّا السوالبُ الا ربعُ التي هي الدائمتان والعامتان واما السوالبُ السبعُ المندكورةُ واخصُّ الاربع الضروريةُ واخصُ السبع الوقتيةُ وشئيّ منهما لا يسعكس أمّا المضرورية فلِصِدُق قولِنا بعضُ الحيوانِ ليس بانسانِ بالضرورة مع كذب بعض الانسان ليس بحيوان بالامكان العام اذكل انسان حيوان بالضرورة واما الوقتيةُ فلِصدقَ بعضِ القَمَرِ ليس بمنخسفِ وقتَ التربيع لا دائماً وكذبِ بعضِ المنخسفِ ليس بقمرِ بالامكان العام لانَّ كلُّ منخسفِ قمرٌ بالضرورةِ وإذا لم ينعكس الاحصُّ لم ينعكس الاعمُّ لان انعكاسَ الاعم مستلزمٌ لانعكاسِ الاحصِ لا يقال قدتبيَّنَ أنَّ السوالِبَ السبعَ الكلية لا تنعكسُ ويلزَمُ من ذلك عدْمُ انعكاسِ جرزئياتِهَا لانّ الكليةَ اخصُّ من الجزئيةِ وعدمُ انعكاسِ الاخص ملزومٌ لعدم انعكاسِ الاعم فكان في ذلك كفاية فلاحاجة الى هذاالتطويل لانّا نقولُ هذا طريق اخرُلبيانِ عدم انعكاسِ الجزئيات وتعيينُ الطريقِ ليس من دأبِ المناظرةِ.

اقول: آپ کو یہ معلوم ہو چکا ہے کہ سوالب کلیہ میں سے سات منعکس نہیں ہوتے اور چھ منعکس ہوتے ہیں، اور سوالب جزئیہ منعکس نہیں ہوتے سوائے مشروطہ خاصہ اور عرفیہ خاصہ کے کیونکہ یہ دونوں عرفیہ خاصہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں، کیونکہ جب بالضرورہ یا دائما لیس بعض ب ج مادام ج لا دائما صادق ہوگا تو دائما لیس بعض ب ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا تو دائما لیس بعض ب ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا تو دائما لیس بعض ب ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا تو دائما لیس بعض ب ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا اس لیے کہ ہم اس بعض کو جوج اور لیس ب مادام ج لا دائما ہے، ' د، فرض کرتے ہیں، پس دی ہے بالفعل جو ظاہر ہے، اور دب بھی ہے بھکم لا دوام اور دج نہیں ہے جب تک وہ ب ہو دند دج ہوگا، بعض ان اوقات میں، اس لیے کہ جب دوصف متقارن ہوں ایک ذات کے ساتھ تو ان میں سے ہرا یک دوسرے کے وقت اس لیے کہ جب دوصف متقارن ہوں ایک ذات کے ساتھ تو ان میں سے ہرا یک دوسرے کے وقت

میں ثابت ہوتا ہے حالا تکہ دلیس ب مادام ج تھا ،اور پیخلف ہے۔

اور جب ج اور ب دونوں دیرصادق ہوئے اورصدق میں دونوں متنافی بھی ہوئے یعنی جب دج ہوگا تو ب نه ہوگا اور جب ب ہوگا تو ج نه ہوگا تو بعض ب لیس ج مادام ب لا دائما صادق ہوگا ، کیونکہ جب د پر ب صادق ہےاور یہ بھی صادق ہے کہ دلیس ج مادام ب ہےتو تبعض بلیس ج مادام ب صادق ہوگا اوريهي عكس كايبلا جزء ہے،اور جب ديرج اورب دونوں صادق ہيں تواس پر بعض ب ج بالفعل صادق ہوگا،اوریمی عکس کالا دوام ہے، پس عکس اپنے دوجز ؤں کے ساتھ صادق ہوگا اور باقی سوالب جزئیہ منعکس نہیں ہوتے کیونکہ وہ یا تو سوالب اربعہ ہوں گے جو دائمتین اور عامتین ہیں، یا سوالب سبعہ مذكوره مول محے، اور سوالب اربعه میں اخص' خصر دربیہ، ہے، اور سوالب سبعه میں سے اخص' وقتیه،، ہے، اور ان دونوں میں سے کوئی منعکس نہیں ہوتا، ضرور بیرتو اس لیے کہ بعض الحیو ان لیس بانسان بالضروره صادق ہے اوبعض الانسان لیس بحوان بالا مکان العام کا ذب ہے کیونکہ ہرانسان ضروری طور يرحيوان ب، اور وقتيه اس لي كه بعض القمرليس بمخسف وقت التربيع لا دائما صادق ب، اوربعض المنخسف ليس بقمر بالامكان العام كاذب ہے كيونكہ ہرمخسف قمرہے بالضرورہ اور جب اخص منعكس نہ ہوا تو اعم بھی منعکس نہ ہوگا کیونکہ اعم کا انعکاس اخص کے انعکاس کوستلزم ہوتا ہے، بیرنہ کہا جائے کہ بیرظا ہر ہو چکا کہ سوالب سبعہ کلیم نعکس نہیں ہوتے اور اس سے ان کے جزئیات کامنعکس نہ ہونالا زم آتا ہے، کونکہ کلیہ جزئیہ سے اخص ہے اور اخص کا عدم انعکاس جزئیہ کے عدم انعکاس کے لیے ملز وم ہوتا ہے تو ا تنا کافی تھا، بات لمبی کرنے کی ضرورت نہیں تھی؟ کیونکہ ہم کہیں گے کہ یہ جزئیات کے عدم انعکاس کے بیان کا دوسراطر یقد ہے،اورکسی ایک طریق کو تعین کرنامنا ظرہ کے طریق میں سے نہیں ہے۔

## سوالب جزئيه كاعكس

ماقبل بیگذر چکا ہے کہ سات سوالب کلیہ کاعکس نہیں آتا، یعنی وقتیتان، وجودیتان، ممکنتان اور مطلقہ عامہ کا، اور چھ یعنی دائمتین، عامتین اور اور خاصتین کاعکس آتا ہے اس قال بیس مرکبات سالبہ جزئیہ کاعکس مستوی بیان کر رہے ہیں کین سوالب جزئیہ میں سے صرف مشر وط خاصہ اور عرفیہ خاصہ کاعکس آتا ہے، چنا نچہ ان دونوں کاعکس عرفیہ خاصہ خاصہ آتا ہے، جیسے بالفرورہ یا دائما لیس بعض ج بادام ج لا دائما ای بعض الکا تب ساکن الاصابع بالفعل دوقضیے ہیں ان کاعکس عرفیہ خاصہ جزئیہ صادق ہے اور وہ یہ ہے: بالفرورہ یا دائما لیس بعض بے مادام ب الادائما ای بعض ب ج بالفعل (بعض الکا تب ساکن الاصابع کا تب بالفعل)۔

اس عكس كوشارح وماتن نے دليل افتر اض ہے ثابت كيا ہے، پہلے عكس كے جزء ثانى بعض ساكن الاصابع

کا تب بالفعل کو ثابت کیا ہے، دلیل افتر اض کا مطلب سے ہے کہ ذات موضوع کو ایک معین چیز فرض کر لیا جائے اور پھر
اس پر دصف محمول اور وصف موضوع دونوں کا حمل کیا جائے تا کہ عکس کا مفہوم حاصل ہو جائے مثلاً ہم یہاں اس بعض
کو جوج ہے لیکن ب مادام ج لا دائمانہیں ہے،''د، (زید) فرض کرتے ہیں، توبید (زید) ج بالفعل ہے، کیونکہ ذات
موضوع پر وصف عنوانی بالفعل صادق ہوتا ہے اور د (زید) ب ہوگا جمکم لا دوام، چنانچہ مثال مذکور ہیں یوں ہوگا زید
کا تب بالفعل، وزید ساکن الا صابع بالفعل، تیجہ آئے گا: بعض الکا تب ساکن الا صابع ، یہی عکس کا دوسرا جزء ہے۔

اور عکس کا پہلا جز ابعض الساکن (زید) لیس بکا تب مادام ساکنا (بعض دلیس ج مادام ب) صادق ہے،
کیونکہ اگر بیشلیم نہیں تو اس کی نقیض دج فی بعض اوقات کونہ ب (بعض الساکن (زید) کا تب جین هوساکن ) صادق ہوگی، اور دب فی بعض اوقات کونہ ج (زید ساکن الاصابح حین هوکا تب) کا صادق ہونا بھی لازم آ ہے گا، کیونکہ ایک ذات پر جب دو وصف متقاران ہوجائے تو ان میں سے ہرایک دوسرے کے وقت میں فی الجملہ ثابت ہوتا ہے، لہذا کتابت کے بعض اوقات میں وہ کا تب بھی ہوگا، یہ نقیض کا ذب ہے کیونکہ یہ اصل قضیہ دلیس ب مادام ج (بعض الکا تب (زید) لیس بساکن الاصابع مادام کا تبا) کے منافی ہے جو خلاف مفروض ہے، اس لیے نقیض باطل ہے اور عس صادق ہوئی، اور جب موضوع اور وصف محمول دونوں صادق موضوع ، اور جب موضوع کے بعض افراد مثلاً د پر ج اور ب یعنی وصف موضوع اور وصف محمول دونوں صادق ہوئے ، اور صدت میں دونوں متنافی بھی ہیں کہ جب دج ہوگا تو ب نہ ہوگا اور جب وہ بہوگا تو جنہ ہوگا، تو عکس کا ہج باور جب دکا بہونا اور اس کا اور جب دونا اور اس کا اور جب دونا ور اس کی مادام بھی صادق ہوگا، یہی عکس کا پہلا جزء ہے، اور جب دپ کی اللہ جن میں تو بعض ب لیس ج مادام بھی صادق ہوگا، یہی عکس کا بہلا جزء ہے، اور جب دپ کا میں تو بعض ب بی الفعل بھی صادق ہوگا، یہی عکس کا جزء ٹانی ہے، جس کی طرف عکس کے لا دوام سے اشارہ ہوتا ہے، تو عکس کے دونوں جزء ٹابت ہوگا۔

مشروط خاصہ اور عرفیہ خاصہ کے علاوہ جوسوالب جزئیہ ہیں ان کا عکس نہیں آتا، چنانچہ سوالب اربعہ لینی دائمہ مطلقہ ، مشروط خاصہ اور عرفیہ عامہ سالبہ کا عکس نہیں آتا کیونکہ ان میں سب سے اخص ضرور یہ ہوا ور ان کیس باقی اس سے اعم ہیں ، اس اخص کا عکس مکنہ عامہ جواعم الجہات ہے وہ کا ذب ہے، جیسے بالضرور و بعض الحیو ان کیس بانسان بیضرور یہ مطلقہ ہے اور صادق ہے ، اس کا عکس مکنہ عامہ بعض الانسان کیس بحیو ان بالا مکان العام کا ذب ہے کیونکہ اس کی نقیض صادق ہے، جب نقیض صادق ہے تو لامحالہ اس کا عکس کا ذب ہوگا ، حاصل میہ ہوا کہ جب ان میں سے اخص منعکس نہیں تو اعم بھی منعکس نہیں ہوں گے کیونکہ اعم کا انعکاس اخص کے انعکاس کو سازم ہوتا ہے ، اس لیے یہ کہا کہ سوالب میں سے ان چار قضایا کا عکس نہیں آتا۔

اورسات مذکورہ قضایا یعنی وقتیتان، وجودیتان، ممکنتان اور مطلقہ عامہ سالبہ کاعکس بھی نہیں آتا، کیونکہ ان میں سب سے اخص وقتیہ ہے، اس کاعکس صادق نہیں بلکہ کا ذب آتا ہے تو جب اخص کاعکس صادق نہیں تو اس سے جو اعم ہیں ان کاعکس بھی صادق نہ ہوگا، جیسے بعض القمرلیس ممخسف وقت التربیج لا دائما بیوقتیہ ہے اور صادق ہے لیکن اس کاعکس بعض المخسف لیس بقمر بالا مکان کاذب ہے، کیونکہ اس عکس کی نقیض ضروریہ مطلقہ موجبہ کلیے کل مخسف قمر بالصرورہ صادق ہے، جب نقیض صادق ہے تو معلوم ہوا کھکس کاذب ہے، تو جب اخص کاعکس صادق نہیں تو باتی اعم کاعکس بھی صادق نہ ہوگا کیونکہ اعم کاعکس اخص کے عکس کوسٹازم ہوتا ہے۔

معترض کہتا ہے کہ پہلے گذر چکا ہے کہ سوالب کلیہ سبعہ کاعکس نہیں آتا، تواس کے شمن میں سوالب جزئیہ کے عکس کی بھی نفی ہوگئ، کیونکہ کلیہ اض ہے اور جزئیہ ام ہے، جب اخص منعکس نہیں ہوتا تواعم بھی منعکس نہیں ہوگا کیونکہ اخص کا عدم اندکاس اعم کے عدم اندکاس کو ستازم ہوتا ہے، لہذا اتنا کہہ دینا کافی تھا، لمی تفصیل کی چنداں ضرورت نہیں تھی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ آپ کی بات درست ہے کہ سوالب کلیہ کے عکس کی نفی سے التز اما سوالب جزئیہ کے عکس کی نفی ہوجاتی ہے کیئن دوسر سے طریق سے جزئیات کے منعکس نہ ہونے کو بیان کیا ہے، کیونکہ ایک ہی چیز کومتعدد طرق سے بیان کرنا داب مناظرہ میں سے نہیں ہے۔ اور اس کو مناظرہ میں بہت اچھا تصور کیا جاتا ہے، کسی ایک طریق کو ہی کرنا داب مناظرہ میں سے نہیں ہے۔

قال: وأمَّا الموجبةُ كليةً كانتُ أوْجزئيةً فلاتنعكسُ كليةً اصلاً لاحتمالِ كونِ المحمولِ اعمَّ مِن الموضوع كقولنا كلُّ انسانِ حيوانٌ وأمَّا فِي الجهةِ فالضروريةُ والدائمةُ والعامتان تنعكسُ حِينيَّةً مطلقةً لأنَّهُ إذاً صَدَقَ كُلُّ جَ بَ بِإِحْدَى الجهاتِ الاربع المذكورة فبعضُ بَ جَ حين هو ب والافلاشيِّ منْ ب ج مادام ب وهو مع الاصل يُنتِجُ لا شيَّ من جَ جَ بالضرورةِ او دائماً في الضرورية والدئمةِ ومادَام ج فِي العَامَتَيُن وهو محالٌ وامّا الخاصتان فتنعكسان حِيْنِيةٌ مطلقةٌ مقيدةٌ باللادوام أمَّا السحيسيّةُ السمطلقةُ فلكونها لازمةٌ لعامتها وامَّا قيدُ اللّادوام في الاصل الكُلّيّ فلانه لو كَلْبَ بعضُ ب ليس ج بالفعل لصَدَق كلُّ ب ج دائمًا فِنضُمُّهُ إلى الجزءِ الاوّلِ من الاصل وهو قولُنَا بالضرورةِ أو دائمًا كلُّ ج ب مادام جينتجَ كلُّ ب ب دائماً و نضُمُّهُ إلى الجزءِ الثاني أيضًا هو قولُنا لا شيَّ من ج ب بالإطلاق العام يُنتجُ لا شيَّ من ب ب بالاطلاق العام فَيَلْزَمُ اجتماعُ النقيضينِ وهو محالٌ وأمّا فِي الجزئي فنفرُضُ الموضوع دَ هو ليس جَ بالفعل وإلَّالكان ج دائماً فب دائماً لدوام الباء بدوام الجيم لكن اللازمَ باطلٌ لنفيه الاصلَ بِاللَّادوام وأمَّا الوقتيتان والوجودِيَّتَان و المطلقةُ العامةُ تنعكس مطلقةً عامةً لانه إذا صدق كلُّ ج ب بِإحُدَى الجهاتِ الحمسِ المذكورةِ فبعضُ ب ج بالاطلاقِ العامِ ولا يَصُدُقُ لا شيَّ من ب ج دائماً وهو مع الاصل يُنْتَجُ لا شئي من ج ج دائماً وهو محالٌ

اورموجب، کلیہ ہو یا جزئیے، کلید کی طرف منعکس نہیں ہوتا، کیونکہ بیہ ہوسکتا ہے کمحمول موضوع سے اعم ہو،

جیے کل انسان حیوان ، رہا جہت میں تو ضرور ہے، دائمہ اور عامتین حینیہ مطلقہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں ،
کیونکہ جب کل ج ، ب فدکورہ چار جہات میں سے کی جہت کے ساتھ صادق ہوگا تو بعض ب ج عین ہو ب صادق ہوگا ور نہ لاتی من ب ج مادام ب صادق ہوگا ، اور اس کا نتیجہ اصل کے ساتھ یہ ہوگا لاثی من ج ج بالفرورہ ، ضرور یہ میں ، اور ائم ، دائم ، دائم ، دائم ، میں ، اور مادام ج عامتین میں ، اور یہ عال ہے ، اور خاصتین حینیہ مطلقہ مقید باللا دوام کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، حینیہ مطلقہ تو اس لیے کہ یہ ان کے عامہ کو لا زم ہے ، اور اصل کی میں لا دوام کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، حینیہ مطلقہ تو اس لیے کہ یہ ان کے عامہ کو لا زم صادق ہوگا اور اس کو ہم اصل کے جزءاول یعنی بالضرورہ یا دائم اکل ج ب مادام ج کے ساتھ مطائبیں گے ۔

تو اس کا نتیج کل ب ب دائم آ کے گا ، اور اس کو جزء ٹانی یعنی لاثی من ج ب بالاطلاق العام کے ساتھ کو کا بھی ملائیں گے ، جس کا نتیجہ لاثی من ب ب بالاطلاق العام ہوگا ، اور اجتماع نقیصین لا زم آ کے گا جو محال ہے ، اور جزئی میں اس لیے کہ ہم فرض کرتے ہیں موضوع کو 'د ، جولیس ج بالفعل ہے ، ورنہ وہ دائما ج موگا ، اور اجماع کی دوام کی وجہ ہے ۔ ہوگا پس بھی ہوگا دائما کیونکہ ب کا دوام جیم کے دوام کی وجہ ہے ہوگا پس بھی ہوگا دائما کیونکہ ب کا دوام جیم کے دوام کی وجہ سے ب کیکن لا زم باطل ہے۔

اور و تنتین ، وجودیتین اور مطلقہ عامہ ، مطلقہ عامہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں ، کیونکہ جب کل ج ب نہ کورہ پانچ جہات میں سے کسی جہت کے ساتھ صادق ہوگا ، تو بعض ب ج بالاطلاق العام صادق ہوگا (یہاں متن میں والالصدق ہے، بعض شخوں میں ولا یصد ق کھا ہے ، جو سیج نہیں ہے ) ورنہ لاشی من ج ب دائما صادق ہوگا ، جواصل کے ساتھ لاشی من ج ج دائما متیجہ دے گا جومحال ہے۔

اقول: مامرًكان حكم السوال وامًا الموجبات فهي لا تنعكش في الكمّ كلية سواءٌ كانت كلية أو جزئية لِجوازِأن يكون المحمول فيها اعمَّ مِن الموضوع و المتناع حمل المخاصّ على كل افرادِ العام كقولنا كل انسان حيوان وعكسه كلياً كاذبٌ وأمّا في الجهة فالضرورية الدائمة والعامتان تنعكسُ حينية مطلقة بالحُلفِ فانة إذا صَدق كلُّ جب او بعضه ب باحدى الجهاتِ الأربع أى بالضرورة أو دائماً أو ما دَامَ جَ وَجَبَ أن يصدق بعض ب ج حين هو ب والالصدق نقيضه وهو لاشئ من ب ج مادام بوهو و دائماً إن كان المسلُ ضرورياً أو دائماً أو ما دام ج إن كان إحدى العامتين و هو محالٌ وليسَ الاصلُ ضرورياً أو دائماً أو ما دام ج إن كان إحدى العامتين و هو محالٌ وليسَ لاحدٍ أن يسمنع استحالتة بناءً على جوازِ سلبِ شئ عن نفسِه عندَعدمِه لان الاصلَ موجِبٌ فيكونُ جَ موجودًا و اَمّا الخاصتان فتنعكسان حينية مطلقة لا دائمةً فانه إذا صدَق بالضرورة أو دائماً كلُ ج ب أو بعضُه ب مادَامَ ج لا دائماً صَدَق بعض ب جين هو ب لا دائماً صَدَق بعض ب جين هو ب لا دائماً الحينية المطلقة وهي بعض ب جحين هو ب فلكونها لازمة حين هو ب لا دائماً الما الحينية المطلقة وهي بعض ب جحين هو ب فلكونها لازمة حين هو ب فلكونها لازمة

لعامَتَيُهِمَا واتما اللادوامُ وهو بعضُ ب ليس ج بالاطلاقِ العام فلانه لو كَذَبَ لَصَدَق كُلُ بَ ج دائمًا ونَضُمُّه الى الجزءِ الأولِ من الأصل هكذا كلُ ب ج دائماً وبالنصرورية او دائماً كلُ ج ب مادام ج فيُنتِجُ كلُ ب ب دائماً و نضمَّه إلى الجزء الشانى المذى هو اللادوامُ و نقولُ كلُ ب ج دائماً ولا شيٌّ من ج ب بالاطلاقِ العام ليُنتِجَ لا شيئ من ب ب بالاطلاقِ فلو صَدَق كلُ ب ج دائماً لَزِمَ صدق كل ب ب دائسما ولا شستى من ب ب بالاطلاق وإنَّه اجتماعُ النقيضينِ وهو محالٌ هذااذا كان الاصلُ كلياً واما اذا كان جزئيًا فلا يَتِمُّ فيه هذاالْبَيَانُ لأنَّ جزئيُّهِ جزئيتان والجزئيةُ لا تنتِجُ في كُبُرَى الشكلِ الاولِ على ما سَتَسْمَعُهُ فلا بدُّ فيه من طَريقِ آخرَوهو الافتراضُ بانُ يُفُرَضَ الذاتُ التي صَدَقَ عليها جوب مادام ج لا دائماً دفدب ودج وهو ظاهرٌ ودليس ج بالفعل والالكان جَ دائماً فيكونُ بَ دائماً لانا حَكَمُنا في الاصلِ أنه بَ ماداَم ج وقد كان دُب لا دائماً هذا خُلُفٌ وإذا صَدَقَ عليه انه ب وليسس ج بالفعل صَدَق بعضُ ب ليس ج بالفعل وهو مفهوم لا دوام العكسِ ولوأُجُرِي هـذاالطريقُ في الاصل الكلي واقتُصِرَ على البيانَ في الاصلِ الجزئيِّ لَتَمَّ وَكَفَىٰ على ما لا يَخُفَى والوقتيَان والوجوديتَان والمطلقةُ العَامةُ تنعكِسُ مطلقةً عامةً لانَّهُ إذا صَدَقَ كُلُّ ج ب بِاحْدَى الجهاتِ العَمْسِ فبعضُ ب ج بالاطلاقِ العام و إلَّا فلا شيَّ من ب ج دائما وهو مع الاصلِ يُنْتِجُ لا شيَّ من ج ج دائما وهو محالٌ. اقول: اب تک جوگذراه ه سوالب کانتم تھا،رہے موجبات تو وہ کمیت میں کلیہ منعکس نہیں ہوتے خواہ کلیہ ہوں یا جزئید، کیونکدان میں محول کا موضوع سے اعم ہونا اور عام کے تمام افراد پر خاص کے حمل کامہتنع ہوناممکن ہے جیسے کل انسان حیوان کہ اس کاعکس کلیے کاذب ہے،اور جہت میں ضرورید، دائمہاور عامتین حينيه مطلقه كى طرف منعكس موت بين بدليل خلف كيونكه جبكل جب يابعض جب جهات اربعين سے کسی جہت یعنی بالضرورہ یا دائما یا مادام ج کے ساتھ صادق ہوگا تو ضروری سے کہ بعض ب ج حین ھوب صادق ہو در نداس کی نقیض صادق ہوگی اور وہ لاشی من ب ج مادام ب ہے اور بیا**مل کے ساتھ** تتجدد \_ گی لاشی من ج ج بالضروره یاداعما اگرائس ضروری مو یا مادام ج اگر عامتین میں سے کوئی ایک ہو بیجال ہے،اورکسی کواس کے استحالہ کے منع کرنے کی منجائش نہیں اس بناء پر کہ عدم شی کے وقت سلب شى عن نفسه جائز ہے،اس ليے كماصل موجب بتوج (يقيناً) موجود ہوگا۔

اور خاصتین حینیه مطلقه لا دائمه کی طرف منعکس ہوتے ہیں، کیونکہ جب بالضرورہ یا دائما کل ج ب یا بعض ج ب مادام ج لا دائما صادق ہوگا تو بعض ب ج حین هوب لا دائما صادق ہوگا،حیدیہ مطلقہ یعنی بعض بن حين هوب كا ثبوت تواس ليے ہے كه بيان كے عامتين كے ليے لازم ہے، اور لا دوام يعنى بعض ب يس عيان هوب كا ثبوت اس ليے ہے كه يان كے عامتين كے ليے لازم ہے، اور لا دوام يعنى العض بيس ج بالا طلاق العام كا ثبوت اس ليے ہے كه اگر بيكا ذب ہوتو كل ب ج دائما وبالطروره او دائما كل ج اوراس كو بم اصل كے جزءاول كے ساتھ اس طرح ملائيں گے كل ب ج دائما وبالفروره او دائما كل ج بادام ج تواس كا نتيج كل ب ج دائما ولائى من ج بالا طلاق العام تو اس كا نتيج لا شي من ب ب الاطلاق ہوگا، بس اگر كل ب ج دائما ولائى من ب ب بالاطلاق ہوگا، بس اگر كل ب ج دائما صادق ہوتو كل ب ب دائما اور لاثى من ب بالاطلاق كا صادق ہونال ذم آئے گا، اور بيا جتماع نقيظ مين ہے جو كال ہے۔

یاں وقت ہے جب اصل کی ہواور جب جزئی ہوتو اس میں سے بیان تام نہ ہوگا کیونکہ اس کے دونوں جزئے جزئے ہیں ،اور جزئے شکل اول کے کبری میں منتج نہیں ہوتا : جبیبا کہ عنقریب آپ یہ نیس گے ،اس لیے اس میں دو ہرا طریق ضروری ہے اور وہ افتر اض ہے ، بایں طور کہ اس ذات کو جس پرج وب ما دام حلا دائما صادق ہو' د ، فرض کیا جائے ، پس دب بھی ہے اور جھی ،اور یہ ظاہر ہے اور دلیس جی بالفعل ہے ورندج ہوگا دائما ، پس بھی ہوگا دائما کیونکہ ہم نے اصل میں اس کے ب ما دام ج ہونے کا تھم کیا ہے ، حالا نکہ دب لا دائما تھا ، یہ طلف ہے ،اور جب اس پر بیصا دق ہے کہ وہ ب اور اگر اصل کی میں اس بعض ب لیس ج بالفعل صادق ہوگا ، اور یہی تکس کے لا دوائ کا مفہوم ہے ، اور اگر اصل کی میں اس بعض ب لیس ج باقور اصل کی میں اس کے باور وقت ہیں ، کونکہ جب کل ج مریق کو جاری کیا جا تا اور اصل جزئی میں بیان پر اکتفاء کیا جا تا تب بھی تام اور کافی ہوتا ، جب کل ج مناور وقت میں ، کیونکہ جب کل ج باور وقت میں ، کیونکہ جب کل ج باور گر جہات میں سے کی ایک کے ساتھ سے تیجہ دے گالاشی من ج ج دائما ،اور بیمال ہو رہے کا دائمی من ج دائما ما دق ہوگا ، جواصل کے ساتھ سے تیجہ دے گالاشی من ج ج دائما ،اور بیمال ہے۔

#### موجبات كأعكس

موجبات خواہ کلیہ ہوں یا جزئیکسی کاعکس کلی نہیں آتا ، جزئی ہی آتا ہے ، کیونکہ اگر موجبہ کلیہ کاعکس موجبہ کلیہ ہوتو اس کو ہر مادے میں صادق ہونا چاہئے ، کیونکہ قضیہ کاعکس ہر مادہ میں اصل کو لا زم ہوتا ہے حالانکہ جن مادوں میں محمول عام اور موضوع عام ہوجاتا ہے اور محمول محمول عام اور موضوع عام ہوجاتا ہے اور محمول عام اور موضوع عام ہوجاتا ہے اور محمول عام اور عام کے کل افراد پر خاص کا حمل ممتنع اور محال ہے مثلاً کل انسان حیوان صادق ہے لیکن اس کاعکس کلی یعنی کل حیوان انسان کا ذب ہے صادق نہیں ہے ، اور جب ایک مادہ میں کلی کا ذب ہوگئ تو کلیت کی فئی ثابت ہوگئ ، لہذا یہ ثابت ہوگیا کہ موجبات کاعکس جزئی آتا ہے ، کلی نہیں آتا ہے۔

#### موجبات موجهه كاعكس

اوراگرموجبات موجهہ ہوں تو ان میں سے ضرور یہ مطلقہ ، دائمہ مطلقہ ، شروطہ عامہ اور عرفیہ عامہ ان چاروں کا عکس حینیہ مطلقہ موجہ جزئیہ آتا ہے جس کا جوت ولیل خلف سے ہے جیسے کل ج ب باحد الجبات الاربع (کل کا تب متحرک الاصابع .....) یہ صادق ہے ، اس کا عکس حینیہ مطلقہ موجہ جزئیہ بعض ب جین صوب ( بعض المحرک کا تب جین صوب حرک الاصابی کا مدق تسلیم نہیں تو اس کی نقیض عرفیہ عامہ سالبہ کلیہ لاٹٹی من ب ج مادام بر (لاٹٹی من المحرک کے اصل کو صغری اور نقیض کو کہ بری بنا کہ بیں سے کل جب بالصرورہ ..... ولاٹٹی من ب ج مادام بر کل کا تب متحرک الاصابی ..... ولاٹٹی من المحرک کہ بیات مادام متحرک الاصابی ..... ولاٹٹی من المحرک کہ باتب مادام متحرک الاصابی ..... ولاٹٹی من المحرک کے بالصرورہ ..... ولاٹٹی من ج ج بالصرورہ ..... ولاٹٹی من المحرک کے بالصرورہ ..... ولاٹٹی من الکا تب بکا تب سے اور بیری کا ہے کیونکہ اس میں سلب ٹی عن نفسہ لازم آر ہا ہے اس لیے نقیض باطل ہے اور ان چاروں قضایا کا عکس حینیہ مطلقہ موجہ جزئیہ صادق ہے۔

معترض کہتا ہے کہ سلب تی عن نفسہ محال ہونے کی وجہ سے نقیض کا جواستحالہ ثابت کیا گیا ہے،اور جولا ثی من حق بالعنرورہ نتیجہ آیا ہے یہ میں سلیم نہیں ہے،اس سے نقیض کا استحالہ ثابت نہیں ہوتا کیونکہ یہاں بیامکان ہے کہ ح کا سلب، ذات موضوع لینی ج کے ان افراد سے ہور ہا ہو جو معدوم ہوں، کیونکہ سالبہ کے محقق کے لیے وجو دموضوع کا سلب، ذات موضوع لینی جی کے ان افراد سے ہور ہا ہو جو معدوم ہوں، کیونکہ سالبہ کے محقق کے لیے وجو دموضوع کا تحقق ضروری نہیں، کو یا سلب تی عن نفسہ خابت نہ ہوا کہ نا استحالہ بھی ٹابت نہ ہوا؟ شارح فرماتے ہیں کہ یہ وجو دموضوع کا خارج میں کو گئے کئی گئے گئے ہوئی ہوتا ہے، تو ٹابت ہوا کہ بیتی خارج میں موجود ہے، پھر یہی ج نتیجہ کا موضوع واقع ہور ہی ہے جو کا خارج میں موجود ہے، دب یہ موضوع واقع ہور تی ہے جو کا لیے بیتی خارج میں موجود ہے، دب یہ موضوع واقع ہور کی تھی۔ بہی سلب کیا جارہ ہے، یہی سلب تی عن نفسہ ہے جو محال ہے، اور یہ عال چونکہ بات ہوتی خارج میں ایک تی کوا ہے آ ہو سلب کیا جارہ ہے، یہی سلب تی عن نفسہ ہے جو محال ہے، اور یہ عال چونکہ نفشہ ہے جو محال ہے، اور یہ عال چونکہ نفشہ کے جو محال ہے، اور یہ عال ہو تک کے موجود ہے بھر کی کونکہ ہے۔ اور یہ عال ہو تک کی کو جہ سے پیرا ہوا ہے اس لیے نقیض باطل ہے اور عکس صادت ہے۔

مشروطہ خاصہ موجبہ وعرفیہ خاصہ موجبہ کا عکس مستوی حینیہ مطلقہ لا دائمہ آتا ہے، اسے بھی دلیل خلف سے خابت کیا گیا ہے جیسے بالضرورہ یا دائما کل ج ب مادام ج لا دائما (کل کا تب متحرک الا صابع مادام کا تب لا دائما) یہ دونوں صادق ہیں، ان کی نقیض حینیہ مطلقہ موجبہ جزئیہ بعض ب جینیہ مطلقہ اس لیے صادق ہے کہ بیعامتین کو لازم متحرک لا دائما ای بعض المتحرک کیس بکا تب بالفعل ) صادق ہے، حینیہ مطلقہ اس لیے صادق ہے کہ بیعامتین کو لازم ہوگی اور عامتین کو کا تب ونکہ ہے اور عامتین کو کا قب میں کہ بیا ہوگی اور عامتین کا عکس جونکہ حینیہ مطلقہ آتا ہے اس لیے خاصتین کو تعمل بھی حینیہ مطلقہ آتا ہے اس لیے خاصتین کا تحس بھی حینیہ مطلقہ آئے گا، اور لا دوام کا ثبوت بیہ ہے کہ اگر تکس کا جزء خانی بعض بہلیس جا بلعل (بعض المتحرک کا تب بالفعل) صادق نہ ہوتو اس کی نقیض دائمہ مطلقہ موجہ کلیے صادق ہوگی یعنی کی ب جدائما (کل متحرک کا تب دائما) اب اس نقیض کو اصل کے جزءاول کے ساتھ ملا کرشکل اول ترتیب دیں یعنی کل ب جدائما (کل متحرک کا تب دائما) اب اس نقیض کو اصل کے جزءاول کے ساتھ ملا کرشکل اول ترتیب دیں

**کے اور اس کا نتیجہ نکال کر محفوظ رکھیں ہے ، پھر ای نقیض کو اصل کے جزء ثانی کے ساتھ ملا کرشکل اول تر تیب دیں گے** اوراس كانتيجه، سابقد كےمنافی موكا اوراجماع تقیصین لازم آئے گاجومال ہے، چنانچداس نقیض كوصغرى اوراصل تضيد كے يہلے جز وكوكبرى بناكر يوں كہيں كے:كل ب ج دائما وبالضرورہ اودائما كل جب مادام ج تو ميجية ئے كاكل ب بدائما ،اوراب اصل تضيه كے جزء تانى (جوكدلا دوام ہے) كے ساتھ اس نقيض كى شكل بناكر يوں كہيں گے: كل ب ج دائما ولاثى من ج ب بالاطلاق العام تو نتيجه آئے گالاشى من ب ب بالاطلاق العام، تو اگر نقيض كل ب ج دائما صادق ہوتو پہلانتیجہ یعنی کل ب ب دائما اور دوسرانتیجہ یعنی لاشی من ب ب بالاطلاق العام دونوں صادق ہوں گے، یہ اجماع فليعسين بجومال ب، يمال چونكفيض سے پيدا مور اباس ليفيض باطل باور عس صادق ہے۔ لادوام عکس کی جود لیل خلف ذکر کی گئ ہے بیصرف اس وقت جاری ہوسکت ہے جب اصل قضیہ کلیہ ہو، كيونكه كليه بونے كى وجه سے وہ شكل اول كا كبرى واقع بوسكتا ہے،اوراگر اصل قضيه جزئيه بوتو دليل خلف جارى نبيس ہو بھتی کیونکہ وہ جزئیہ ہونے کی وجہ سے کبری نہیں بن سکتا اور عکس کی نقیض سالبہ ہونے کی وجہ سے صغری نہیں بن سکتی، اس کیے موجبات جزئیے کاعکس ثابت کرنے کے لیے دلیل افتر اض کی ضرورت ہے، چنانچ مشر وطه خاصه موجبہ جزئیہ اورم فيه خاصه موجبة بزئيكا عكس دليل افتراض عدينيه مطلقة آتا ب جيد بالضرور ، يا بالدوام بعض جب مادام ج لا دائما أي بعض ج ليس ب بالفعل (بعض الكاتب متحرك مادام كاتبالا دائما اي بعض الكاتب ليس بمتحرك الاصابع بالفعل ) بیاصل قضیے ہیں ان دونوں کاعکس حینیہ مطلقہ لا دائمہ موجبہ جزئیہ آئے گا یعنی بعض ب ج حین هوب لا دائما اى بعض بكيسج بالفعل) (بعض المتحر ك كاتب حين هو تتحرك لا دائما أى بعض المتحر ك ليس بكاتب بالفعل ) اب عکس کودلیل افتراض سے ثابت کرتے ہیں بایں طور کہ ہم ایک ذات موضوع جس پرج ب مادام ج لا دائما صادق آئے، کو' د ، فرض کرتے ہیں ، لہذا دب ہوگا اور دج بھی ہوگا ، پشکل ثالث ہے، جب صداوسط'' د ، ، کوگرا دیا تو جمیج آیا **بعض ب ج ، يهي عکس کا پېلا جزء ہے ،اور دوسرا قضيه بعض ج ليس ب بانفعل نھا ،اس کاعکس ہوگا بعض د ( ټ ) ليس** ح بالغعل،اگریتکس تسلیم نبین تواس کی نقیض دائم به مطلقه موجه کلیه تسلیم کرنا هوگی اوروه هوگی دب دائما ،اور جب دب دائما ہے تو دج دائما بھی ہوگی کیونکداصل تضیہ میں تھم بیقھا کددلینی جب مادام جہوگا،اس نقیض سے خلاف مفروض لازم آتا ہے، کیونکداصل تضید میں دلیعنی ج کے بہو نے کا حکم لا دائما ہے جب کہ اس نقیض سے دکا''دائما،،ب بونا لازم آرہا ہے،اس لیفیف باطل ہےاور عکس صادق ہے،مزید وضاحت کے لیے کہتے ہیں کہ جیب دب ہےاور بالغعل لیس ج بھی ہے تو بعض بلیس ج بالفعل صادق آگیا، یہی عکس کا جزء ٹانی ہے جس کی طرف عکس کے لا دوام ہےاشارہ تھا۔

ولواجری هذاالطریق .....اس عبارت سے بیوضاحت کرنا چاہتے ہیں کہ دلیل افتر اض جس طرح اصل جزئن میں جاری ہوتی ہے،اس طرح اصل کلی میں بھی جاری ہو عتی ہے، چنانچدا گراصل کلی میں دلیل افتر اض کو جاری کیا جائے اوراصل جزئی میں صرف بیان پراکتفاء کرلیا جائے تو اس سے بھی مطلوب حاصل ہوجا تا ہے۔

#### وقنيتان، وجوديتان اورمطلقه عامه موجبه كانكس

ان تمام کاعکس مطلقہ عامد موجبہ جزئیة تا ہے جیسے کل جب بالفعل .....اس کاعکس بعض بے بالاطلاق العام آئے گا ،اگریت لیم نہیں تو اس کی نقیض وائمہ مطلقہ سالبہ کلید صادق ہوگی یعنی لاشی من بے وائما ،اب اس نقیض کو اصل کے ساتھ ملائیں ہے ،اصل کو صغری اور نقیض کو کبری بنا ئیں گے ، چنا نچ شکل اول اس طرح مرتب ہوگی کل جب اصل کے ساتھ ملائیں ہے ،اصل کو مقتمل ہے ،اس باحدی الجبہات ولاثی من بے وائما ، تیجہ آئے گالاثی من جے وائما ،اوریہ چونکہ سلب الشی عن نفسہ پر مشتمل ہے ،اس لیے یہ عال ہے ،اوریہ کال نقیض کی وجہ سے پیدا ہوا ہے ،لہذا نقیض باطل ہے اور اصل عکس صادق ہے۔

#### موجهات موجبه كليه وجزئيه كيكس كانقشه

| مثال                          | تنکس           | مثال                           | امل تضيه         |    |
|-------------------------------|----------------|--------------------------------|------------------|----|
| بعض الحيوان انسان بالفعل      | موجبه جزئيه    | كل انسان حيوان بالضرورة        | ضروريه مطلقه     | 1  |
|                               | حينيه مطلقه    |                                |                  |    |
| بعض الحيوان انسان بالفعل      | موجبه جزئيه    | كل انسان حيوان دائما           | دائمه مطلقه      | ۲  |
|                               | حينيه مطلقه    |                                |                  |    |
| بعض الحيوان انسان بالفعل      | موجبه جزئيه    | كل انسان حيوان بالضرورة ما     | مشروطه عامه      | ٣  |
|                               | حينيه مطلقه    | دام انسانا                     |                  |    |
| بعض الحيوان انسان بالفعل      | موجبه جزئيه    | كمل انسمان حيموان دائما ما دام | عرفيه عامه       | ~  |
|                               | حينيه مطلقه    | انسانا                         |                  |    |
| بعض متحرك الاصابع كاتب بالفعل | حينيه مطلقه لا | كل كاتب متحرك الاصابع          | مشروطه خاصه      | ٥  |
| حين هو متحرك الاصابع لا دائما | دائمه          | بالضرورة ما دام كاتبا لا دائما |                  |    |
| بعض متحرك الاصابع كاتب بالفعل | حينيه مطلقه لا | كل كاتب متحرك الاصابع          | عرفيه خاصه       | 4  |
| حين هو متحرك الاصابع لا دائما | دائمه          | دائما ما دام كاتبا لا دائما    |                  |    |
| بعض المنخسف قمر بالفعل        | مطلقه عامه     | كمل قممر منخسف بالضرورة        | وقتيه            |    |
|                               | موجبه جزئيه    | وقت حيلولة الارض لا دائما      |                  |    |
| بعض المتنفس انسان بالفعل      | مطلقه عامه     | كل انسان متنفس بالضرورة        | منتشره           | ٨  |
|                               | موجبه جزئيه    | وقتاما لادائما                 |                  |    |
| بعض الضاحك انسان بالفعل       | مطلقه عامه     | كمل انسان ضاحك بالفعل لا       | و جــو ديـــه لا | 9  |
|                               | موجبه جزئيه    | بالضرورة                       | ضروريه           |    |
| بعض الضاحك انسان بالفعل       | مطلقه عامه     | كل انسان شاحك بالفعل لا        |                  | 10 |
| •                             | موجبه حزئيه    | دائما                          |                  |    |
| بعض الضاحك انسان بالفعل       | مطاعه تداماه   | كل انسان ضاحك بالفعل           | مطلقه عامه       | 11 |
|                               | موجمه حزئيه    |                                |                  |    |

قال: وإن شِئتَ عَكسَتَ نقيضَ العكس في الموجباتِ لِيصدُقَ نقيضُ الاصل

اوالاخص منه.

قال: اور اگرتو جا ہے تو موجبات میں عکس کی نقیض کا عکس کرے تا کہ اصل کی نقیض یا اس سے بھی اخص صادق آئے۔

اقول: لِلقوم فِي بيان عكوس القضايا ثَلْتُ طُرُق الخُلْفُ وهو ضَمُّ نقيض العكسِ مُع الاصل لِيُنتِبَ مُحالًا والافتراضُ وهو فرضُ ذاتِ الموضوع شيئاً مُعَيَّناً وحملُ وصفَى الموضوع والمحمولِ عليه ليَحْصُلَ مفهومُ العكسِ وَهو لا يَجْرِيُ إلَّافي المموجبات والسوالب المركبة لوجود الموضوع فيها بخلاف الخُلُفِ فانه يَعُمُّ البحميعَ والثالثُ طريقُ العكس وهو أنْ يُعُكَّسَ نقيضُ العكس ليحصُلَ ما يُنَا فِي الاصلَ فَلَمَّانُبَّة فيما سَبَقَ على الطريقينِ الاولَيْنِ حاوَلَ التنبية على هذا الطريقِ أيضا فلك أن تَعُكُسَ نقيضَ العكس في الموجباتِ ليصدُقَ نقيضُ الاصل او الاخص منه فانّ الاصلَ إذا كان كلياً و نقيضُ عكسِهِ سلباً كلياً إنعكسَ النقيضُ كنفسِه في الكّمِّ ا كلياً وهو اخص من نقيض الاصل وإن كان جزئياً فان كان مطلقة عامة إنعكس نقيضُ عكِسها الى ماينًا قِضها لان نقيضَ عكسها سالبةٌ كليةٌ دائمةٌ وهي تنعكس كسفسها الى نقيضِها وان كان إحُدَى القضايا الباقيةِ انعكس نقيضُ عُكُوسِهَا إلى ما هـ و اخـصُّ من نَقَايِضِهَا أمَّا في الدائمتَين والعامتَين والخاصتَين فلإنَّ نقيضَ عُكُوسها سالبة عرفية عامَّة وهي تُنعَكِسُ إلى العرفية العامةِ التي هي احصُّ من نقايضِها وأمَّا فى الوقتيتين والوجوديتين فلان نقيضَ عكوسها سالبة دائمة وعكسَها اخصُ من نقسايىضِها مثلًا إذا صَدَقَ بعضُ ج ب بالاطلاق صَدَقَ بعضُ ب ج بالاطلاق و الافلاشئى من بُّ ج دائماً و تنعكس الى لا شئى من ج ب و هو نقيض بعض ج ب بالاطلاق فيلزمُ اجتماعُ النقيضَينِ وإذا صدق بعض جب بالضرورة فبعضُ ب ج حيىن هو ب وإلَّافىلاشيَّ من ب ج مادام ب دائماً فلاشيَّ من ج ب ما دام ج وهو اخصُ من نقيضِ بعضُ ج ب بالضرورةِ اَعْنِيُ قولنا لا شئى من ج ب بالامكان وعلى هـذا الـقيـات وإنـما خُصِّصَ هذا الطريقُ بالموجبات لان بيانَ انعكاس السوالب به موقوق على عكوس الموجباتِ كما تَوقَّفَ بيانُ انعكاسِها على عكوس السوالب فلمّا قدَّمَهَا أَمُكَّنَهُ أَن يُبَيِّنَ به عكوسَ الموجبات بخلاف السوالب ـ

اقول: مناطقہ کے ہاں قضایا کے عکوس کے تین طریقے ہیں، اول خلف اور وہ عکس کی نقیض کو اصل کے ساتھ ملانا ہے تاکہ محال کا نتیجہ دے، دوم افتر اض اور وہ ذات موضوع کو معین شی فرض کرنا اور اس پر

وصف موضوع ووصف محمول کومول کرنا ہے تا کی سی کامفہوم حاصل ہو، اور بیصر ف موجبات اور سوالب مرکبہ میں جاری ہوتا ہے، کیونکہ ان میں موضوع موجود ہوتا ہے، بخلاف خلف کے کہ وہ سب کوعام ہے، سوم طریق عکس اور وہ بیہ ہے کہ عکس کی نقیض کا عکس کر دیا جائے تا کہ اصل کے منافی نتیجہ کرنا چاہتے ہیں، تو ماتن نے جب سابق میں پہلے دوطریقوں پر شنبہ کیا تو اس طریق (سوم) پر بھی شنیبہ کرنا چاہتے ہیں، تو آپ کے لیے جائز ہے کہ موجبات میں عکس کی نقیض کا عکس کریں تا کہ اصل کی نقیض یا اس ہے بھی اخص صادق آئے ، اس لیے کہ جب اصل کی ہواور اس کے عکس کی نقیض سلب کی ہوتو نقیض کہ بیت میں اپ مطل یعنی کی جانب منتکس ہوگی اور وہ اصل کی نقیض سے اخص ہے، اور اگر اصل جزئی ہو پس اگر فول نقیض سالبہ کی ہوتو اس کے عکس کی نقیض مطلقہ عامہ ہوتو اس کے عکس کی نقیض مطلقہ عامہ ہوتو اس کے عکس کی نقیض موتا ہے اور اگر باقی قضایا میں سے کوئی قضیہ ہوتو ان کے عکس کی نقیض خود ان کے نقائض سے اخص کی طرف منتکس ہوگی ، دائمہ ہیں ، خوان کے نقائض سے اخص کی طرف منتکس ہوگی ، دائمہ ہیں ، خوان کے نقائض سے اخص کی طرف منتکس ہوگی ، دائمہ ہیں ، خوان کے نقائض سے اخص ہے ، جوان کے نقائض سے اخص ہے ، جوان کے نقائض سے اخص ہے ، وروث چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ عرفی میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دو بھود چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دو بھود چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دو بھود چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دو بھود چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دو بھود چین میں اس لیے کہ ان کے عکوس کی نقیض سالبہ دائمہ ہے ، جوان کے نقائض سے اخص ہے ، اور وقیع خوت سے ۔

مثل جب بعض جب بالاطلاق ہوگا تو بعض بن بالاطلاق ہی صادق ہوگا ورنہ لائی من بن دائما مادق ہوگا ورنہ لائی من بن دائما کی طرف منعکس ہوگا، اور وہ بعض جب بالاطلاق کی نقیض ہے، پس اجتماع نقیصین لازم آئے گا، اور مثلاً جب بعض جب بالضرور و صادق ہوگا ، پس لائمی من جسین حو بس اجتماع نقیصین لازم آئے گا، اور مثلاً جب بعض جب بالضرور و صادق ہوگا ، پس لائمی من جب مادام جسی مضرور صادق ہوگا جو بعض جب اور باتی میں مادق ہوگا جو بعض جب اور باتی میں بعنی لائی من جب بالا مکان سے اخص ہے، اور باتی معمی ای پر قیاس کرلو، اور اس طریق کوموجبات کے ساتھ اس لیے خاص کیا ہے کہ اس طریقہ سے سوالب کا انعکاس ٹابت کرنا موجبات کے عکوس پر موقوف ہے جس طرح موجبات کے انعکاس کا بیان کر دیا تو اب اس موالب کے عکوس کو پہلے بیان کر دیا تو اب اس طریقے سے صرف موجبات کے عکوس کو بیان کرناممکن جب خلاف سوالب کے (کہ ان کا عکس اس طرح میں بیان کرناممکن نہیں )۔

#### عكس برتين طريقول سے استدلال

مناطقہ کا پیطریقہ ہے کہ وہ تکس ثابت کرنے کے لیے تین طریقوں سے استدلال کرتے ہیں: (۱) دلیل خلف: یہ وہ دلیل ہوتی ہے جس میں مدمی اپنا موقف ثابت کرنے کے لیے عکس کی نقیض کا بطلان ٹابت کرتا ہے، جس کی صورت بیہوتی ہے کہ سب سے پہلے عکس کی نقیض نکالی جاتی ہے، پھراس نقیض کو اصل قضیہ کے ساتھ ملاکر نتیجہ اخذ کیا جاتا ہے، سین امر محال کی بنیاد چونکہ عکس کی نقیض ہے، اس امر محال کی بنیاد چونکہ عکس کی نقیض ہے، اس لیے عکس کی نقیض باطل ہے اور عکس سیح ہے، بید لیل موجبات، سوالب مرکبہ اور بسیطہ سب میں جاری ہوئکتی ہے، اس کی مثالیس ماقبل گذر چکی ہیں۔

(۲) دلیل افتراض: بیده دلیل ہے جس میں ذات موضوع ایک معین چیز فرض کی جاتی ہے اور پھراس پروصف محمول اور وصف موضوع دونوں کا حمل کیا جاتا ہے تا کہ عکس کا مفہوم حاصل ہو جائے ،اس کی مثالیں بھی ما قبل گذر پچکی میں ، بید دلیل صرف موجبات اور سوالب مرکبہ میں جاری ہوتی ہے ،سوالب بسیطہ میں جاری نہیں ہوتی ، کیونکہ دلیل افتر اض کے لیے وجود موضوع ضروری ہے ، اور سالبہ بسیطہ میں موضوع ہے محمول کی نفی کا تھم ہوتا ہے ،لہذا جو چیز ذات موضوع فرض کی جائے گی اس پر وصف محمول صادق نہ ہوگا ، اور سوالب مرکبہ میں بھی اگر چہ اصل قضیہ کا پہلا جن اس میں ذات جن بوتا ہے ، وہ چونکہ موجبہ ہوتا ہے اس میں ذات مفروضہ بروصف محمول صادق ہوگا۔

(٣) طریق عکس یعنی عکسی کفتیض کاعکس،اس کی صورت میہ ہوتی ہے کہ پہلے عکس کی نقیض نکالی جائے، پھراس نقیض کاعکس درست ہے،اور نقیض کاعکس درست ہے،اور نقیض کاعکس درست ہے،اور نقیض کاعکس درست نہیں ہے، مثلاً کل انسان حیوان صادق ہے تو معلوم ہوجائے گا کہ اصل قضیہ کاعکس درست نہیں ہے، مثلاً کل انسان حیوان صادق ہے تواس کاعکس بعض الحیو ان انسان بھی صادق ہوگا،اس لیے کہ اگر میصادق نہ ہوتو اس کی نقیض لاخی من الحیو ان بانسان صادق ہوگی،اوراس کاعکس لاخی من الانسان بحیوان ہوگا تو ہے، طالانکہ اصل قضیہ کل انسان حیوان ہوگا تو ہے۔ عکس کی نقیض اوراس نقیض کاعکس دونوں باطل میں اوراصل قضیہ کاعکس موجہ جزئیہ بعض الحیوان انسان صادق ہے۔

یہ طریق ٹالٹ موجبات کے ساتھ خاص ہے، موجبات نواہ کلیہ ہوں یا جزئیہ، چنا نچے شارح فر ہاتے ہیں کہ جب موجبات میں آ ہے مس کی نقیض کا عکس نکالیں تو یعکس یا تو بعینہ اصل قضیہ کی نقیض ہوگی یا اس نقیض ہے اخص ہوگا، کو نکہ اگر اصل قضیہ موجبہ کلیہ ہوتو اس کا عکس موجبہ جزئیہ ہوگا، اور موجبہ جزئیہ کا میکس البہ کلیہ، اصل قضیہ موجبہ کلیہ کا عکس لینی سالبہ کلیہ، اصل قضیہ موجبہ کلیہ کا عکس لینی سالبہ کلیہ، اصل قضیہ موجبہ جزئیہ کی کا عکس لینی سالبہ کلیہ، اصل قضیہ موجبہ جزئیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ آتا میں کا میکس بعینہ اصل قضیہ کی نقیض ہوگا، وہ اس طرح کہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ گا تا میں مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ آتا تا ہے، اور اگر اصل قضیہ موجبہ جزئیہ آتا تا ہے، اب یکھس کا نقیض کا عکس بعینہ تو وہ ہی دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ آئے گی کیونکہ مطلقہ سالبہ کلیہ کا عکس کنفیض دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ آئے گی گونکہ دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ کا عکس کنفیض دائمہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ کی نقیض کا عکس بعینہ اصل قضیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ کی نقیض کا عکس بعینہ اصل قضیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ کی نقیض کا علیہ کا عکس کنفیض کا علیہ کی اور وہ اس کا عکس کنفیض نکا لی جائے گی اور وہ اس کا عکس بھی بھی آئے گا اور وہ ہوگا بعض المح کی تب بالاطلاق العام، پھر اس عکس کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ اس کا عکس بھی بھی آئے گا اور وہ ہوگا بعض المح کی تب بالاطلاق العام، پھر اس عکس کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ اس کا عکس بھی بھی آئے گا اور وہ ہوگا بعض المح کی تب بالاطلاق العام، پھر اس عکس کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ اس کا عکس بھی بھی آئے گیا گیں ہوں کی خوادہ کی اس کا عکس بھی تکس کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ کی جب بالاطلاق العام کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ کی جب بالاطلاق العام کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ کی جب بالاطلاق العام کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ کی جب بالاطلاق العام کی نقیض نکا لی جائے گی اور وہ کی جب بالاطلاق العام کی خوب کی جب کی اس کی نقیم کی تب بالاطلاق العام کی خوب کی خوب کی جب کی تب بالاطلاق العام کی خوب کی خو

ہوگی دائمہ مطلقہ سالبہ کلیدلاثی من المتحرک بکاتب بالدوام، پھراس نقیض کاعکس نکالا جائے گا اور وہ دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ ہی ہوگا، کیونکہ سوالب کلیہ میں دائمہ مطلقہ کاعکس دائمہ مطلقہ سالبہ کلیہ ہی آتا ہے، اور وہ ہوگا لاثی من الکاتب بمتحرک بالدوام، اب بیعکس اصل قضیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ بعض الکاتب متحرک الاصابع بالفعل کی بعینہ نقیض ہے لہذا اجتماع تقیمین ہوگیا، اور اصل قضیہ چونکہ مفروض الصدق ہے اس لیے بیسب باطل ہے، اور اصل قضیہ کاعکس درست ہے۔

اوروقتیہ مطلقہ، وقتیہ، وجودیہ لاضروریہ اوروجودیہ لادائمہ کے عکوس کی نقائض کے عکوس بھی ان کے اصل قضایا کی نقائض سے اخص ہوتے ہیں، کیونکہ ان کاعکس مطلقہ عامہ آتا ہے، اور مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ کی نقیض سالبہ دائمہ کاعکس سالبہ دائمہ ہی آتا ہے، اب بیعکس یعنی سالبہ دائمہ ان نقائض ہے اخص ہے، اور وہ نقائض اس سے اعم ہیں۔

مثلاً اذا صدق ..... سے شارح اس صورت کی مثال دے رہے ہیں جس میں اصل قضیہ موجبہ جزئیہ مطلقہ عامہ ہوتو وہاں عکس کی نقیض بعینہ اصل تضیہ کی نقیض ہوتا ہے، اور جس کی وجہ سے اجتماع نقیصین ہوجاتا ہے، جیے بعض ج ب بالاطلاق صادق ہے مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ ہے، اور اس کا عکس بھی چونکہ مطلقہ عامہ بی آتا ہے لہذا اس کا عکس بعض ب ج بالاطلاق صادق ہوگا، ورنداس کی نقیض سالبہ دائمہ لاثی من ب ج دائما صادق ہوگا، اور سالبہ دائمہ کا عکس سالبہ دائمہ آتا ہے، اب بیاس یعنی لاثی میں ج دائما بعدینہ اصل تضیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ بعض ج بالاطلاق کی نقیض ہے، لہذا اجتماع تقیصین ہوگیا، میں ج بدائما بعدینہ اصل تضیہ مطلقہ عامہ موجبہ جزئیہ بعض ج بالاطلاق کی نقیض ہے، لہذا اجتماع تقیصین ہوگیا،

اور پیمال ہے،اور بحال باطل ہوتا ہے،اس کیے بیسب باطل ہےاوراصل عکس بی صادق ہے، کیونکہ بیمال اصل عکس نہ ماننے کی وجہ سے لازم آر ہاہے۔

شارح نے دوسری مثال ضرور بیہ مطلقہ موجہ جزئیہ کی ذکر کی ہے، جس میں عکس کی نقیض کا عکس اصل قضیہ کی نقیض ہے، اور وہ بعض ب ج نقیض سے اخص ہوتا ہے، جیسے بعض ج ب بالضرورہ صادق ہے، اور اس کا عکس حینیہ مطلقہ ہے، اور وہ بعض ب ج حین ہو ہ ہے۔ اور اس کا عکس نگالا حین ہو ہو گا لائی من ج ورنہ اس کی نقیض عرفی میں مصادق ہو گا گئی گئی کا اور وہ ہوگا لائی من ج ب مادام ج اصل قضیہ یعنی ضروریہ مطلقہ موجہ جزئیہ بعض ج ب بالضرورہ کی نقیض مکنہ عامہ لائی من ج ب بالا مکان سے اخص ہے .....وعلی بند القیاس ۔

اور ماتن نے طریق عکس کو جومو جبات کے ساتھ خاص کیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ سوالب اور موجبات دونو کے عکوس کو بطریق ہے سے سوالب کے اندکاس کے عکوس کو بطریق ہے سے سوالب کے اندکاس کا اثبات موجبات کے عکوس پر موقوف ہے ، اور موجبات کے اندکاس کا بیان سوالب کے عکوس پر موقوف ہے ، اس کا اثبات موجبات کے عکوس کو خابت کر نے کے لیے دوسر نے کے ملکوس کی معرفت دوسر مے طریق سے ضروری لیے ان میں سے ایک کے عکوس کو خابت کر نے جب ، اور ان کو بطریق خلف اور بطریق افتر اض خابت کر چکے ہیں ، اور ان کو بطریق خلف اور بطریق افتر اض خابت کر چکے ہیں ، اور ان کو بطریق خلف اور بطریق افتر اض خابت کر چکے ہیں ، اس لیے موجبات کے عکوس کو کہ ان کا اثبات سے طرح ممکن نہیں ہے۔

قال: وأمَّا السمكنتانِ فحالُهما في الانعكاسِ وعدمِه غيرُ معلوم لِتَوقَّفِ البرهانِ السمذكورِ للانعكاسِ فيهما على انعكاسِ السالبةِ الضروريَّةِ كنفسِها أو على إنتاج الصُغُرى المسمكنةِ مع الكبرى الضروريةِ في الشكلِ الاولِ والثالثِ اللَّذَيُنِ كُلُّ واحدٍ منِهما غيرُ متحقَقٍ ولِعَدَم الظفْرِ بدليلٍ يُوْجِبَ الانعكاسَ وعَدُمَه.

قال: اورمکنتین کا حال انعکاس وعدم انعکاس میں نامعلوم ہے کیونکہ وہ دلیل جوان کے انعکاس کے لئے مذکور ہے، سالبہ ضرور یہ کے فیر میں باری ضرور یہ کے ساتھ صغری مکنہ کے منتج ہونے پرموقوف ہے، بیدونوں امر ہی غیر تحقق ہیں اور الیمی دلیل کے میسر نہ ہونے کی وجہ سے جوانعکاس اور عدم انعکاس کی موجب ہو۔

اقول: قدماء المنطِقِيِّينَ ذَهَبُوا إلى انعكاسِ الممكنتينِ ممكنة عامة واستد لُوا عليه بوجوه احدُها النحُلُفُ لانه إذا صَدق بعض جب بالامكانِ صَدق بعض ب ج بالامكانِ العام وإلَّافلاشئي من ب ج بالضرورة ونضُمُّهُ مع الاصلِ ونقول بعش ج بالامكان ولاشئ من ب ج بالضرورة يُنتِجُ بعض ج ليس ج بالضرورة وانه محال ب بالامكان ولاشئ من ب ج بالضرورة يُنتِجُ بعض ج ليس ج بالضرورة وانه محال و ثانيها الافتراض وهو أن يُفْرَضَ ذاتُ ج و ب دفدب بالامكانِ ودج فبعض ب ج

بالامكان وهو المطلوبُ وثالثهًا طريقُ العكسِ فانه لَوُ كذَّبَ بعضُ ب ج بالامكان لَصَدَقَ لا شئ من ب ج بِالصرورةِ فينعكسُ إلى لا شئى من ج ب بالضرورةِ و قد كان بعض ج ب بالامكان فيَجْتَمِعُ النقيضان وهذهِ الدلائلُ لاتتِمُ أمَّا الاوّلانِ فلتو فَلِتَوَقُّهِهِ مَا على انتاج الصّغرى الممكنهِ في الشكل الاولِ والثالثِ وستَعرِثُ انها عقيمة وأمّا الثالث فلتوقُّفِه على انعكاس السالبةِ الضروريةِ كنفسِها وقدتبيَّنَ انها لا نسعكسُ إلَّا دائمةُ فلما لم يَسِمُّ هذه الدلائلُ ولم يَظُفَرِ المص بدليلِ يَدُلُّ على الانعكاس ولا عبلى عدمِه تَوَقَّفَ فيه واعُلَمَ أنَّا إذااعتبرْنا الموضوعَ بالفَّعل كما هو مـذهبُ الشيخ ظهرَ عدم انعكاسِ الممكنةِ لانّ مفهومَ الاصل أن ما هو ج بالفعل ب بالامكان و مُفهومُ العكس أن ما هو ب بالفعل ج بالامكانِ و يجوزأن يكون ب بالامكان وأنْ لا يَنخُرُجَ من القوةِ إلى الفعلِ أصلًا فلا يَصْدُقْ العكسُ و مِمَّا يُصَدِّقُهُ المثالُ المذكورُ فِي السَّالِبةِ الضروريةِ فانه يَصْدُقْ كُلُّ حمارٍ مَرْكوبُ زيدٍ بالامكان و يَكُنذِبُ بعضُ ماهو مركوبُ زيدِ بالفعل حمارٌ بِالامكانُ لانٌ كلُّ ما هو مركوبُ زيد بالفعل فرسٌ بالضرورةِ ولاشئ من الفرس بحمارِبالضرورةِ فلاشئ مِمَّا هو مركوبُ زيدٍ بمحمارِ بالضرورة وأمّا اذااعتبرناه بالامكان كما هو مذهبُ الفارابِيّ ينعكسُ الممكنةُ كنفسِّها لانَّ مفهومَها أنَّ ماهو ج بالامكانَ فهو ب بالامكان فما هو بَ بالامكان ج بالامكان لا محالة ويتَّضِحُ لك مِن هذهِ المباحثِ أنَّ أنعكاسَ السالبة النضرورية كنفسها مستلزم لانعكاس الموجبة الممكنة كنفسها وبالعكس وكلُّ ذلك بطريق العكسِ

اقول: متفد مین مناطقة اس طرف محلے ہیں کی مکتنین مکنہ عامہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں، اوراس پر انہوں نے وجوہ ثلثہ سے استدلال کیا ہے، ایک دلیل خلف سے کیونکہ جب بعض ج ب بالا مکان صادق ہوگا، ورنہ لاشی من ب ج بالعمورہ صادق ہوگا، اور مادق ہوگا، ورنہ لاشی من ب ج بالعمورہ صادق ہوگا، اور اس کو ہم اصل کے ساتھ ملاکر یوں کہیں گے، بعض ج ب بالا مکان العام ولاشی من ب ج بالعنرورہ تو اس کا نتیج بعض ج لیس ج بالعنرورہ ہوگا، اور پیمال ہے۔

دوم دلیل افتر اض سے اور وہ میر کہ ذات ج وب کو دفرض کیا جائے پس دب ہے بالا مکان اور دج بھی ہے تو بعض ب ج بالا مکان ہوگا ،اور یہی مطلوب ہے۔

سوم طريقة عكس سے اس ليے كم اگر بعض ب ج بالا مكان كاذب بوتو لا شى من ب ج بالضروره صادق بوگا، جولا شى من ج بالضروره كى طرف منعكس بوگا، حالا نكد بعض ج بالا مكان تھا، پس تقييمسين كا

اجتماع ہوگا، اور یہدلیلیں تامنہیں ہیں، پہلی دو تو اس لیے کہ بیشکل اول و ٹالث میں صغری مکنہ کے منتج ہونے پر موقوف ہیں، اور عنقریب آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ بیقیمہ ہیں، اور سوم اس لیے کہ بیسالبہ ضرور یہ کے کنفسہا منعکس ہونے پر موقوف ہے، حالا نکہ بیداضح ہو چکا ہے کہ اس کاعکس صرف دائمہ آتا ہے، پس چونکہ بیادلہ ناتمام ہیں، اور ماتن کی الی دلیل پر کا میا بنہیں ہو سکے جوانعکاس یا عدم انعکاس پر دال ہو، اس لیے انہوں نے تو قف کیا ہے۔

اور جان لیجئے کہ جب ہم موضوع کا بالفعل اعتبار کریں جیسا کہ شیخ کا فد بہب ہے تو مکنه عامہ کا منعکس نہ ہونا فلا ہر ہے، کیونکہ اس وقت اصل کا مفہوم یہ ہوگا کہ جوج بالفعل ہے وہ ب بالا مکان ہے، اور عکس کا مفہوم یہ ہوگا کہ جوب بالا مکان ہوا ورقوت سے مفہوم یہ ہوگا کہ جوب بالا مکان ہوا ورقوت سے مفہوم یہ ہوگا کہ جوب بالفعل ہے وہ جالا مکان ہوا ورقوت سے فعلیت کی طرف نہ آئے تو عکس صادق نہ ہوگا، اس کی تصدیق وہ مثال کرتی ہے جو سالبہ ضرور یہ میں فعلیت کی طرف نہ آئے تو عکس صادق نہ ہوگا، اس کی تصدیق وہ مثال کرتی ہے جو سالبہ ضرور یہ میں نگور ہے، کیونکہ کل جمار مرکوب زید بالفعل جمار بالا مکان کا ذب ہے، کیونکہ زید کی جو سواری بالفعل ہے وہ تو فرس ہے بالضرورہ، اور فرس کا کوئی فرد حمار نہیں بالضرورہ، تو زید کی کوئی سواری بالفعل جمار نہ ہوگی بالضرورہ، تو زید کی کوئی سواری بالفعل جمار نہ ہوگی بالضرورہ۔

اوراگرہم موضوع کا بالا مکان اعتبار کریں جیسا کہ فارانی کا ندہب ہے، تو ممکنہ عامہ کنفسہا منعکس ہوگا، کیونکہ اس کامفہوم یہ ہوگا کہ جوج بالا مکان ہے وہ ب بالا مکان ہے، پس جوب بالا مکان ہوگا وہ ج بالا مکان ہوگا لامحالہ اور ان مباحث ہے آپ کے سامنے یہ بات واضح ہوگئی ہوگی کہ سالبہ ضروریہ کا کنفسہا منعکس ہونا، موجبہ ممکنہ کے کنفسہا منعکس ہونے کوسٹزم ہو بالعکس، اور یہ سب بطریق عکس

# مكنتين كيس كابيان

ماتن نے ممکنتین کے منعکس ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں لاعلمی کا اظہار کیا ہے، دو وجہ ہے، ایک تو اس وجہ سے دایک تو اس وجہ سے کہ ان کے عکس کے بارے میں جو دلیل ذکر کی جاتی ہے وہ یا تو سالبہ ضروریہ کے سالبہ ضروریہ منعکس ہونے پر موقوف ہوتی ہے، یا شکل اول و ثالث میں صغری کا ممکنہ اور کبری کا ضروریہ ہوتا لازم آتا ہے، اوریہ دونوں چیزیں غیر محقق ہیں، اور ماتن نے دوسری وجہ یہ بیان کی کہ مجھے کوئی الیمی دلیل نہیں ملی جوان کے انعکاس یا عدم انعکاس کی موجب ہو، اس لیے ماتن نے اس بارے میں تو قف فر مایا ہے۔

لیکن شارح نے تفصیل سے اس بحث کوذکر کیا ہے، درحقیقت ممکنہ عامہ وممکنہ خاصہ کے منعکس ہونے یا نہ ہونے یا نہ ہونے کے بارے مناطقہ کے درمیان اختلاف ہے، ایک فد ہب متاخرین کا ہے جوشنج بوعلی سینا کا ہے وہ یہ کہ ان دونوں کا عکس نہیں آتا، علامہ تفتاز انی نے اس کواختیار کیا ہے، دوسرا فد ہب فارا بی کا ہے، جس کوقد ماء مناطقہ نے اختیار

كياب، وه يدكم كمنتين كاعكس مكنه عامدة تاب،اس يرانبول في تين وجوه ساسدلال كياب:

(۱) دلیل خلف: اس کی تقریریہ ہے کہ بعض جب بالا مکان اصل قضیہ ہے اور صادق ہے، اس کاعکس مکنہ عامہ موجہ جزئی آئے گا اور وہ بعض ب ج بالا مکان ہوگا، اگریکس شلیم نہیں تو اس کی نقیض ضروریہ مطلقہ سالہ کلیہ لاثی من ب ج بالضرورہ صادق ہوگی، پھر اس نقیض کو اصل قضیہ کے ساتھ ملاکر شکل بنا کیں گے، اصل کو صغری اور نقیض کو کبری بنا کر یوں کہیں گے بعض ج ب بالا مکان ولاثی من ب ج بالضرورہ تو اس کا نتیجہ لاثی من ج ج بالضرورہ یا بعض ج بلاش جونے کی وجہ سے محال ہے، اوریہ محال عکس کو نہ مانے اور نقیض کو مانے کی وجہ سے محال ہے، اوریہ محال عکس کو نہ مانے اور نقیض کو مانے کی وجہ سے ماس کی قب سے، اس کے نقیض باطل ہے، اور اصل عکس صحیح ہے۔

(۲) دلیل افتراض: اس کی تفصیل یہ ہے کہ بعض جب بالا مکان میں ہم ذات موضوع'' دو، فرض کرتے ہیں، اور پھراس پر وصف محمول اور وصف موضوع کا حمل کرتے ہیں، جس سے شکل ثالث مرتب ہو جائے گی، چنانچیہ یوں ہوگا دب بالا مکان ودج بالا مکان ، نتیجہ آئے گا بعض ب ج بالا مکان کا عکس ہے، اور یہی مطلوب ہے۔

(٣) دلیل طریق عکس: اس کی تقریریہ ہے کہ بعض جب بالا مکان کا عکس بعض ب جبالا مکان ہے، اوراگریہ اسلیم نہ ہوتو اس کی نقیض سالبہ ضروریہ مطلقہ لاشی من ب جبالطرورہ صادق ہوگی، اور اس کا عکس لاشی من جب بالطرورہ ہے، یہ عکس اصل قضیہ بعض جب بالا مکان کے مخالف ہے یہ اجتماع نقیصین ہے، اور پر محال ہے، یہ محال نقیض کی وجہ سے بیدا ہوا ہے، اس لیفیض باطل ہے، اور عکس یعنی بعض بے جبالا مکان صادق اور تیج ہے۔

متاخرین چونکہ مکنہ عامہ اور مکنہ خاصہ کے عکس کے قائل نہیں ہیں،اس لیے وہ ان تمین دلیلوں کے بارے میں میہ بیٹی میں میہ بیٹی دوتو اس لیے کہ شکل اول و ثالث میں صغری مکنہ کے منتج ہونے پر موقوف ہے،اور شروط اشکال کی بحث میں میمعلوم ہوجائے گا کہ صغری مکنہ شکل اول و ثالث میں عقیم ہوتی ہے یعنی نتیجہ نہیں ویتی،اور تیسری دلیل اس لیے ناقص ہے کہ بیسالہ ضرور بیہ کے کنفسھا یعنی سالبہ ضرور بیہ نعکس ہونے پر موقوف ہے اور سالبہ ضرور بیہ کا تا ہے نہ کہ سالبہ ضرور بیہ، جب بید لائل ناتمام ہیں،اور ماتن کوکوئی ایسی دلیل میسر نہ ہوئی جوان کے موجب ہو،اس لیے ماتن نے ان کے میں میں تو قف فر مایا۔

## شخ اور فارابی کاان کے مس کے بارے میں اختلاف

موضوع کے وصف عنوانی کا صدق افراد پر بالفعل ہے یا بالا مکان ،اس میں اختلاف ہے، شیخ بوعلی سینا کا مذہب سے ہے کہ وصف عنوانی کا صدق بالفعل ہوتا ہے، اور فارا بی کا فدہب سے ہے کہ وصف عنوانی کا صدق افراد پر بالا مکان ہوتا ہے، چنانچہ فارا بی کے نزد یک جوافراد کہ عنوان موضوع میں اس وقت داخل نہیں لیکن ان کا دخول بعد میں ممکن ہے، یہ بھی داخل ہوں گے،اور شیخ کے نزدیک سے داخل نہیں ہوں گے بلکدان کے نزدیک اس

میں صرف وہ افراد داخل ہوں گے جوعنوان موضوع کے ساتھ بالفعل متصف ہیں، شیخ اور فارا لی دونوں اس امر میں متفق ہیں کہ جتنے افراداس ونت عنوان موضوع کے ساتھ متصف ہیں وہ سب ان میں داخل ہیں، اور اس میں بھی اتفاق آ کے حقنے افراداس وقت موجوز بیں مگر جب موجود ہوں کے تواس عنوان موضوع کے ساتھ متصف ہوں گے، توبيا فراد بھي عنوان موضوع ميں بالا تفاق واخل ہيں، اختلاف صرف ان افراد ميں ہے كہ جواس وقت تك عنوان موضوع کے ساتھ متصف نہیں ہوئے ،اورنہ ہی ہول مے، بلکدان کے متصف ہونے کا صرف امکان ہی امکان ہے، يدافراد شيخ كترديك داخل نبيس اورفاراني كزويك داخل بين،لبذ ابعض جبكامعني شي كزويك يهوكاكدو ذات جس پروصف ج بالفعل صادق ہے ب ہے،اور فارانی کے نزد یک اس کامعنی یہ ہوگا کہ وہ ذات جس پرومف ج بالامكان صادق ہےوہ ب ہے،تو كل اسود كاتب ميں پيھم شيخ كے نز ديك روميوں كوشامل نہ ہوگا كيونكه ان پر وصف اسود بالفعل صادق نبیس، اور فارانی کے نزد یک میکم ان کوشامل ہوگا کیونکہ ان پر وصف اسود بالا مکان صادق ہے کو بالفعل وہ اسود نہیں ہیں، اب اگر ہم شیخ کے مذہب کے مطابق اس کا اعتبار کریں کہ ذات موضوع پر وصف عنوانی کا صدق بالفعل بتوممكنتين كاعكس مكنه عامنهي بوسكنا، كونكداس مين محمول كاصدق بالامكان موتا ب،اورعكس مين محول موضوع ہوجائے گا ،تو وصف محمول كاصدق بالفعل ہونا جاہئے حالانكد بيمكن ہے كہ وصف محمول جو بالا مكان ہے وہ بالفعل نہ ہو،اس لیے عکس صادق نہ ہوگا چنا نجے اصل قضیہ بعض ج ب کامفہوم شیخ کے خد ہب کے مطابق یہ ہوگا کہ جو ذات كه بالفعل ج بوه ب ب بالامكان اوراس كيمس بعض ب ج كامفهوم بيهو كاكه جوذات بالفعل بيوه ج ہے بالا مکان ، یکس صادق نہیں کوئلہ ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک چیز بالا مکان باتو ہولیکن قوت سے فعلیت کی طرف منتقل نه ہوسکے یعنی بالا مکان سے بالفعل نہ ہوسکے،لہذا عکس صادق نہ ہوگا،مثلاً زید کا گدھے پرسوار ہوناممکن ہے لیکن بالفعل وه فرس پرسوار جوتا ہے، تو کل جمار مرکوب زید بالا مکان صادق ہوگا، کہ ہرگد ھے کا زید کی سواری بنامکن ہے کیکن اس کاعکس بعض مرکوب زید بالفعل حمار بالا مکان صادق نہ ہوگا اس لیے کہ اس کی نقیض لاثی مما ھومرکوب زید بحمار بالضروره صادق ہے، كيونكه زيدكى سوارى بالفعل تو گھوڑا ہے،اس كا بالا مكان حمار ہونا كيسے ہوسكتا ہے، دونوں میں تباین ہے،اور جب ان کے عکس میں مکنه عامر بھی صادق نہ ہوسکا تو پھر کو کی قضیہ بھی صادق نہ ہوگا، کیونکہ مکنه عامہ تمام قضایا سے اعم ہے، جب عکس میں اعم ہی صادق نہیں تو اخص کیے صادق ہوسکتا ہے، اور اعم کا کذب اخص کے كذب كوشتزم ہوتا ہے،اس ليے شيخ كے نز ديك مكنه عامه دمكنه خاصه منعكس نہيں ہوتے \_ .

اوراگرفارانی کے فدہب کے مطابق اس کا اعتبار کریں کہذات موضوع پروصف عنوانی کا صدق بالا مکان ہے، تو مکنہ عامہ کے ملہ میں مکنہ عامہ میں وصف موجہ جزئیہ بلا اهتباہ صادق ہوگا، کیونکہ اس قول کی بناء پر مکنہ عامہ میں وصف موضوع و وصف محمول دونوں کا صدق بالا مکان ہوگا، لہذا جب اصل تضیہ صادق ہوگا۔ اس موضوع و وصف محمول دونوں کا صدق بالا مکان ہوگا، لہذا جب اصل تضیہ صادق ہوگا، رہاوہ اعتراض جو طرح سالبہ ضروریہ بھی کنفسھا منعکس ہوگا اس طرح شکل اول و ثالث میں صغری مکنہ رہتے بھی ہوگا، رہاوہ اعتراض جو مرکوب زید مرکوب زید دالی فرضی مثال سے ہور ہا تھا وہ بھی ختم ہوجائے گا، کیونکہ اس مثال میں عکس کی نتیمن لائی من مرکوب زید مرکوب زید الضرورہ صادق نہ ہوگا۔

قال: وأمَّا الشرطيةُ فالمتصلةُ الموجبةُ تنعكس موجبةٌ جزئيةٌ والسالبةُ الكليةُ سالبةً كليةً سالبةً كليةً الشركية الشرطيةُ المحلِ العكسِ لا نتظمَ مع الاصلِ قياساً ثُمنتِجاً للحالِ واما السالبةُ المجزئيةُ فلا تنعكس لصدقِ قولنا قدلا يكونُ اذا كان هذا حيواناً فهو انسانٌ مع كذبِ العكسِ واما المنفصلةُ فلا يُتَصَوَّرُ فيها العكسُ لعلم الامتيازِبَيْنَ جزئيها مالطّع

قال: اورشرطيد معدام وجب موجب برئير كاطرف منعكس موتا ب اورساليد كليد سالبد كليد كاطرف اس لي كدار على نقيض صادق موتواصل كرساته عال نتجد دين والا قياس بيخ كا اورساليد برئير منعكس بين موتا ، كونكد قد لا يكون اذا كان هذا حيوانا فهو انسان صادق ب اورض ما وقل ب اورض منعور بين بين موتا ، كونكداس ك برئين من طبعا التيازيين موتا و كاذب ب اورمنف له بين المستصلة اذا كانت موجبة سواة كانت موجبة كلية أو موجبة جزئية تنعكس مالية كلية تنعكس سالية كلية بالتعلف فانه جزئية تنعكس مالية كلية بالتعلف فانه كؤ صدق نقيض العكس لا ننظم مع الاصل قياسًا مُنتِجاً للحال امّا إذا كانت موجبة فلانه اذا صَدق نقيض العكس لا ننظم مع الاصل قياسًا مُنتِجاً للحال امّا إذا كانت موجبة فلانه اذا صَدَق تُحَدِّم كان أو قد يكونُ إذا كان آب فح دو جَبَ أن يَصَدُق قد يكونُ

إذا كان جَ دَ فَابِ والا فليس البَّتَة إذا كان ج دفاب وينتظمُ مع الاصل هكذا قد يكونُ اب فج دوليس البَّتَة إذا كان جَ دَ فاب يُنتِجُ قد لا يكونُ إذا كان اَبَ فابَ وهو مع ضرورة صدق قولنا كُلُما كَانَ اب فاب واما اذا كانت سالبة فلإنه اذا صَلَق قولُننا ليس البَّتَة اذا كان اب فج د فليس البَّتَة إذا كان ج دفابَ والافقد يكونُ إذا كان ج دفاب وهو مع الاصل يُنتِجُ قد لا يكون إذا كان ج دفج دهذا خُلفٌ وانما لم ينعكس الموجبة الكلية كلية لجوازِأن يكونَ التاليُّ اعمَّ من المقدَّم وامتناع استلزام العام للخاص كلياً كقولنا كلما كان الشيُّ انساناً كان حيواناً و عكسه كلياً كاذبَ السالبة الجزئية فلا تنعكس لصدق قولنا قدلا يكونُ إذا كان هذا حيواناً فهو انسانٌ مع كذب قولِنا قدلا يكونُ إذا كان هذا انساناً كان حيواناً لانه كُلما كان عنوافية خاصةً لم يُفِدُ عكسَها لانَ معناها موافقةُ صادق لصادق فكما أنَّ هذاالصادق يُوافِقُ ذلك المصادق فكما أنَّ هذاالصادق يُوافِقُ ذلك المحالة فيه وان كانت عامةً لم تنعكس لجوازموافقةِ الصادق كذلك يوافِقُ ذلك هذا فلافائدةً فيه وان كانت عامةً لم تنعكس لجوازموافقةِ الصادق للتقدير بدون العكس حيث لا يكون التقديرُ صادقاً واما المنفصلاتُ فلايُتصوّرُ فيها العكسُ لعدم امتيازِ جزئيها بحسب الطبع وقد عَرفَتَ ذلك في صدر البحث

اقول: شرطیات متصلہ جب موجبہ ہوں خواہ کلیہ ہوں یا جزئیہ ہو وہ موجبہ جزئیہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں، اورا گرسالبہ کلیہ ہوں تو سالبہ کلیہ کی طرف منعکس ہوتے ہیں، بدلیل خلف، کیونکہ اگر عکس کی نقیف صادق ہوتو اصل کے ساتھ محال نتیجہ دینے والا قیاس بنے گا، جس وقت وہ موجبہ ہوں تو اس لیے کہ جب کلما کان قد یکون اذا کان آب کا صادق ہوتا ضروری ہے، کلما کان قد یکون اذا کان جواصل کے ساتھ یوں مرتب ہوگا قد یکون اذا کان اب فی دونہ سرالبتہ اذا کان جو دفا ب، اور بیمال ہے، کیونکہ کلما کان اب فاب، اور بیمال ہے، کیونکہ کلما کان اب فاب موادق ہوتا ضروری ہے، ورنہ اس کی نقیض قد یکون اذا کان جو دصادق ہوگا صادق ہوگا صادق ہوتا صروری ہے، ورنہ اس کی نقیض قد یکون اذا کان جو دفا ب مادی ہوتا کان جو دفا ب کا صادق ہوگا میں البتہ اذا کان جو دفا ہے کہ دورنہ اس کی نقیض قد یکون اذا کان جو دفا ہوسادت ہوگا مادی ہوتا کان جو دفا ہے۔

اورموجب كليدكا عس كليداس لينبيس آتا كه يمكن بكه تالى مقدم سے عام مواور عام كا خاص كوكلية متلزم مونامنتع ب، جيسے كلما كان التى انسانا كان حيوانا كه اس كاعس كلى كاذب ب، اورسالبه جزئيد منعكس بى نبيس موتا كيونكه قد لا يكون اذا كان هذا حيوانا فهو انسان صادق بحالانكه قد لا یکون اذا کان هذا انسان کان حیوانا کاذب ہے، کیونکہ اس کی نقیض کلما کان هذا انسانا کان حیوانا صادق ہے، یہ تو اس کا تھے جب مصلار ومیہ ہو، اور اگر شرطیہ اتفاقیہ ہوتو اگر اتفاقیہ خاصہ ہوتو اس کا عکس مفید نہیں، کیونکہ اس کا معنی موافقت صادق لصادق ہے، تو جیسے یہ صادق اس صادق کے موافق ہوگا، ایسے ہی وہ صادق اس صادق کے موافق ہوگا، لہذا اس میں کوئی فائدہ نہیں ہے، اور اگر اتفاقیہ عامہ ہوتو وہ بھی منعکس نہیں ہوتا، کیونکہ یمکن ہے کہ صادق عکس کے بغیر نقدیر کے موافق ہو جہاں نقدیر صادق نہیں محادق نہیں کہ وہ کہاں خان ہو جہاں نقدیر معادق نہیں ہوتا، کیونکہ میں مان نہیں ہوتا، کیونکہ میں جان ہے ہیں۔

#### شرطيات كاعكس

قضایاتملیہ کے بیان عکوس کے بعداب شرطیات کے کس کا ذکر کررہے ہیں، شرطیات متصلہ موجہ خواہ وہ موجہ کلیہ ہوں یا موجہ ہزئیہ ان کا عس موجہ ہزئیہ آتا ہے، دلیل خلف سے، اور سالبہ کلیہ کا عس سالبہ کلیہ آتا ہے دلیل خلف سے، کونکہ آگر بیکس صادق نہ ہوتو آسکی نقیض صادق ہوگی پھراس کواصل کے ساتھ ملا کرتیاس بنایا جائے گا، جس سے محال نتیجہ حاصل ہوتا ہے، اس کی تفصیل سے ہے کہ آگر شرطیات متصلہ موجہ ہوں کلی ہوں یا جزئی، بہر صورت کا محاس موجہ جزئیہ آتا ہے، آگر بیکس سلیم نہیں تو اس کی نقیض سالبہ کلیہ صادق ہوگی ورنہ تو ارتفاع نقیصی ان ازم آتا ان کا عس موجہ جزئیہ آتا ہے، آگر بیکس سلیم نہیں تو اس کی ساتھ ملا کرشکل کی ترتیب دی جاتی ہو، جس سے محال نتیجہ حاصل ہوتا ہے جیسے کلما کا ن (موجہ بکلیہ کا سور) یا قد کیون (موجہ جزئیہ کی ساتھ ملا کرشکل کی ترتیب دی جاتی ہوگیہ کے ساتھ ملا کون اذا کا ن الشہی انسانا کان حیو انا) کان جو دواہ سادق ہوگی ہوں اور نتیم کو کہری بنا کر کان جو دواہ سادق ہوگی ہوں اور نتیم کو کہری بنا کر کان جو دواہ سادق ہوگی کان اور نتیم کو کہری بنا کر اس کاب کان اور سے کلی کان اور نتیم کو کہری بنا کر اب فاب دو بیمال ہو کہا تھی انسان فہو اب فاب اور بیمال ہے، کونکہ اس کی نقیض موجہ کی کہا کان اب فاب (کلہ سال کے ان الشہی انسان فہو انسان صادق ہے، اور سے کال چوکہ نقیم کی وجہ سے پیدا ہوا ہے اس لیفیض باطل ہے، اور اصل عس موجہ انسان فہو انسان صادق ہے، اور سے کال چوکہ نقیم کی وجہ سے پیدا ہوا ہوا ہے اس لیفیض باطل ہے، اور اصل عس موجہ انسان فہو انسان صادق ہے، اور سے کال چوکہ نقیم کی وجہ سے پیدا ہوا ہے اس لیفیض باطل ہے، اور اصل عس موجہ بیدا ہوا ہے اس کی نقیم باطل ہے، اور اصل عس موجہ بیدا ہوا ہے اس کی نقیم باطل ہے، اور اصل عس موجہ بیدا ہوا ہوا ہے اس کے اور کے ہے۔

اوراگرشرطیه متصله سالبه کلیه به وتواس کاعکس سالبه کلیه بی آتا ہے دلیل خلف ہے، کیونکہ لیس البتہ اذاکان الب فح و (کان الشی حیو انافهو حیوان) کاعکس لیس البتہ اذاکان ج دفاب (کان الشی حیوانافهو حیوان) کاعکس لیس البتہ اذاکان ج دفاب رکان الشی حیوانافهو حیوان فهو حیور) اب اس نقیض موجد جزئید مانا ہوگی ،اوروه یہ ہوگی قدیکون اذاکان ج دفاب (کان الشی حیوانافهو حجر) اب اس نقیض کواصل تضیہ کے ساتھ ملائیں کے نقیض کوشکل کا صغری اور اصل تضیہ سالبہ کلیہ کو کبری بنائیں گے، چنانچہ یوں ہوگا قدیکون اذاکان ج دفاب ،ولیس البتہ اذاکان اب فی دونتہ الشی حیوانافهو حیوان) یہ کال ہے، کونکہ ابطال الشی نفسه

سوسترم ہے، لہذائقیض کا ذب اور باطل ہے، اور عکس صادق ہے۔

موجبہ کلیہ کا عسم موجبہ جزئیہ آتا ہے، موجبہ کلینیس آتا کیونکہ ایسا ہوسکتا ہے کہ ایک تضیہ ایسا ہوکہ جس میں تالی اعم ہواور مقدم اخص ہو، تو اب اگر اس کا عکس بھی موجبہ کلیہ بی نکالا جائے تو بھر مقدم اعم اور تالی اخص ہوجائے گا، یمن عالی ان انسی انسان ، تالی یعنی حیوان کو سٹر م ہے، یہ بالکل صح ہے، لیکن اگر اس کا عکس بھی موجبہ کلیہ بی نکالا جائے تو بھر مقدم اعم اور تالی اخص ہوجائے گا کلی اخص ہوجائے گا کلیا کان افتی حیوانا کان انسان اور یہ کا ذہب ہے، کیونکہ اسے تو یہ لازم آتا ہے کہ مقدم یعنی حیوان ، تالی یعنی انسان کو سٹر م ہو، حالا نکہ فس الامر میں ایسا نہیں ہے، جو چر حیوان ہواس کا انسان ہونا ضروری نہیں ہے، بلکہ وہ کوئی دوسرا جانور بھی ہوسکتا ہے، تو جب اس قسم کے قضایا میں موجبہ کلیہ کا عکس موجبہ کلیہ کا عکس موجبہ کلیہ کا تاس سے مناطقہ نے یہ کہا کہ موجبہ کلیہ کا عکس موجبہ کلیہ نہیں آتا ، بلکہ اس کا عکس موجبہ جزئیہ آتا ہے۔

سالبد برئي كالمسنيس آتا، كيونكه قد لا يكون اذا كان هذا حيوانا فهو انسان صاوق به اليكناس كانكس فد لا يكون الله كان هذا انسانا كان هذا انسانا كان حيوانا كاذب به كونكه اس كانقيض كلما كان هذا انسانا كان حيوانا صادق به اورجب ايك ماده من خلف ثابت موكيات تيك عدم انعكاس كالتم من اورثابت موكيات كان حيوانا ما مرتفعيل متعلو وميد عن تعلق تقى -

تیسیر قبی تکس نبیس ہوسکتا۔ اورا گرمنفصلات ہوں تو ان میں عکس متصور نہیں ہے ، کیونکہ اُن کے دونوں جز وَں میں طبعا کوئی امتیاز نہیں ہوتا ، مال صرف وضعاامتیاز ہوتا ہے کہ اول کومقدم اور ثانی کوتالی بنادیتے ہیں ، جب یہ بات ہے تو اتفاقیہ خاصہ کی طرح ان کے عکس میں بھی تھم کے اعتبار سے کوئی فائدہ و حاصل نہیں ہوتا ،اس لیے مناطقہ نے بہ کہا کہ ان میں عکس متعبور نہیں ہے، باقی منفصلات کے دونوں جزؤں کا بحسب الطبع متاز ندمونا اور بحسب الوضع متاز مونا، اس کی بحث بہلے گذر

هذا و صلى الله على سيدنا و مولانا محمد و على آله و اصحابه اجمعين

# كتابيات

| نام کتب مصنف مطبع الم کتب اسامی الکتب طبی انور محمد کراچی الکتب طبی الکتب الکتب الکتب الکتب الله الکتب الله الکتب الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | نمبرشار |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| كثرة الظنون عن إبراي الكتر بلاكاته جليي انومج كراحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| ا در در در این است این | 1       |
| والفنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| مقدمة اريخ ابن خلدون اردو مترجم عبدالرحمن دبلوي الفيصل ، لا بور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲       |
| ظفرالمحصلين مولانامحمد صنيف گنگوبي ميرمحمد، كراچي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣       |
| تاریخ دعوت دعز نمیت مولا ناابوالحن علی ندوی مجلس نشریات اسلام ،کراچی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٨       |
| تفهيم المنطق د اكثر عبدالله عباس ندوى المجلس مجلس نشريات اسلام، كراجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۵       |
| الملل والنحل المحمد بن عبدالكريم شهرستاني كمتبددارالباز، مكدالمكرمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٧       |
| تاریخ اسلام د کتورحسن ابراہیم حسن داراحیاءالتراث، بیروت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4       |
| تاریخ فلفه ترجمه:احسان احمد نفیس اکیدی، کراچی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۸       |
| تاریخ ملت زین العابدین میرخمی اداره اسلامیات لا مور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9       |
| مفتى انتظام الله شهابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| وصاياار بعه ترجمه بحمرايوب قادرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1•      |
| مير ب والدمير ي شخ مولا نامحم تقى عثاني صاحب اداره المعارف كراجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11      |
| همار تعليم نظام مولا نامحرتقي عثاني صاحب كمتبددارالعلوم كراحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | It      |
| دائره معارف اسلامیه اردو اخراب استمام دانش گاه پنجاب،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳       |
| ע זפנ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| المنطق شخ محمد رضامظفر قم، ايران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | IM      |
| مصباح التبذيب اردو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۵      |
| میرسیدشریف عبدالتواب کیڈی ،ملتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17      |
| مجموعه منطق مجموعه منطق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14      |
| قدى تصورات، وبهي تحقيقات مولانامحر حنيف كنگوبى جامعه اشر فيه، لا مور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1/\     |
| انوارالعلوم شرح سلم العلوم عبدالسبع صاحب كراجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19      |
| مصباح اللغات مولاناعبدالحفيظ صاحب ميرمحم ، كراجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲٠      |